MATERIALISMO STORICO

RIVISTA DI FILOSOFIA, STORIA E SCIENZE UMANE

DIPARTIMENTO DI STUDI UMANISTICI

UNIVERSITA DI URBINO -

2016 /1-2

Dicembre
info@materialismostorico.it
> EDITORIALE
> SAGCGI
> STUDI
> NOTE
> RECENSIONI

QUESTIONI

EMETODO

DEL MATERIALISMO
STORICO S AR

Periodico semestrale. Reg. Trib. di Urkino, n. 2/2016 - E-ISSN 2531-9582 - Vel. |

INTERNATIONALE GESELLSCHAFT HEGEL-MARX FUR DIALEKTISCHES DENKEN




Materialismo Storico. Rivista semestrale di filosofia, storia e scienze umane

Direttore scientifico: Stefano G. Azzara (Univ. di Urbino).
Condirettore per I'estero: Fabio Frosini (Univ. di Urbino).
Direttore responsabile: Anna Tonelli (Univ. di Urbino).

Contatti: info@materialismostorico.it

Redazione
Emiliano Alessandroni, Diego Angelo Bertozzi, Renato Caputo, Riccardo Cavallo, Carla Maria Fabiani,
Elena Maria Fabrizio, Gianni Fresu, Giorgio Grimaldi, Leonardo Pegoraro, Rosalinda Renda.

Comitato scientifico

Presidente: Domenico Losurdo

Filosofia. José Barata-Moura (Universidade de Lisboa), Giuseppe Cacciatore (Univ. Federico Il di
Napoli), Mario Cingoli (Univ. di Milano Bicocca), Roberto Finelli (Univ. Roma Ill), Francesco Fistetti
(Univ. di Bari), Wolfgang Fritz Haug (Historisch-kritisches Worterbuch des Marxismus HKWM),
Giacomo Marramao (Univ. Roma Ill), Nicola Panichi (Scuola Normale Superiore di Pisa), Stefano
Petrucciani (Univ. La Sapienza di Roma), Jodo Quartim de Moraes (Universidade Estadual de
Campinas, SP, Brasil), Jan Rehmann (Union Theological Seminary, New York), Tom Rockmore (Univ.
di Pechino), Bernard Taureck (Universitdt Braunschweig) André Tosel (Univ. de Nice Sophia
Antipolis), Claudio Tuozzolo (Univ. di Chieti-Pescara).

Storia. Angelo d’Orsi (Univ. di Torino), Francesco Germinario (Fondazione “Luigi Micheletti” di
Brescia), Marina Montesano (Univ. di Messina), Gianpasquale Santomassimo (Univ. di Siena), Anna
Tonelli (Univ. di Urbino).

Pedagogia. Massimo Baldacci (Univ. di Urbino).

Discipline economiche. Riccardo Bellofiore (Univ. di Bergamo), Guglielmo Forges Davanzati (Univ.
del Salento), Vladimiro Giacché (Presidente del Centro Europa Ricerche, Roma; Vicepresidente Ass.
Marx XXI).

Discipline giuridiche e storico-giuridiche. Antonio Cantaro (Univ. di Urbino), Federico Martino
(Univ. di Messina).

Materialismo Storico. Rivista di filosofia, storia e scienze umane & una pubblicazione semestrale
dell'Universita di Urbino con il patrocinio della Internationale Gesellschaft Hegel-Marx.

La pubblicazione degli articoli & sottoposta a procedimento di revisione tra pari e risponde ai
criteri dell’art. 4, lett. a) e b), dell’allegato D del DM 7 giugno 2016.

Lo sviluppo e la manutenzione di questa installazione di OJS sono forniti da UniURB Open Journals,
gestito dal Servizio Sistema Bibliotecario di Ateneo.

E-ISSN 2531-9582.
Registrazione presso il Tribunale di Urbino n. 2/2016.
Sede dell'editore: Universita di Urbino, via Saffi 2, 61029 Urbino (PU).
Sede della redazione: Dipartimento di studi umanistici, via Bramante 17, 61029

®© Urbino (PU).
Se non diversamente indicato, i contenuti di questa rivista sono pubblicati

sotto licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale.




2016/1-2,vol. I

(dicembre)

Questioni e metodo
del materialismo storico

a cura di Stefano G. Azzara



Internationale Gesellschaft

fiir dialektisches Denken




Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

SOMMARIO

EDITORIALE
PER UNA RINASCITA DEL MATERIALISMO STORICO NEGLI STUDI DI
FILOSOFIA, STORIA E SCIENZE UMANE

Stefano G. Azzara

SAGGI

ETICA, PROGRESSO, MARXISMO
Giuseppe Cacciatore

GRAMSCI E LA RUSSIA SOVIETICA: IL MATERIALISMO STORICO
E LA CRITICA DEL POPULISMO
Domenico Losurdo

I, MATERIALISMO STORICO OGGI. RIPARTIRE DAL GIOVANE
BENEDETTO CROCE?
Claudio Tuozzolo

NELLA FOSSA DEI LEONI. ST PUO LEGGERE IL CAPITALE DI
MARX A PARTIRE DALLE TESI SU FEUERBACH?

Wolfgang Fritz Haug

LA SCOMPARSA DEL MARXISMO NELLA DIDATTICA E NELLA
RICERCA SCIENTIFICA IN ECONOMIA POLITICA IN ITALIA

di Guglielmo Forges Davanzati

DONO, OSPITALITA, DEMOCRAZIA
Francesco Fistetti

UNA RIFLESSIONE SU VICO E IL MATERIALISMO MARXISTA NEL
CAPITALE
Tom Rockmore

EGEMONIA E PEDAGOGIA. UNA CRITICA DELLE
INTERPRETAZIONI DI GRAMSCI
Massimo Baldacci

5-10

12-17

18-41

4274

75-91

92-114

115-131

132-141

142-160



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ALTHUSSER E LA STORIA. DALLA TEORIA STRUTTURALE
DELL’INTERO SOCIALE ALLA POLITICA DELLA CONGIUNTURA
ALEATORIA E RITORNO

André Tosel 161-184

STUDI DIVERSI

IL PROFESSORE E L’OPERAIO. MICHELET NEL RICORDO DI UN
COMUNARDO

Federico Martino 186-221

LA DECADENZA DI UNA RAZZA DA GOBINEAU A BLUM
Francesco Germinario 222280

MEDIOEVO E MEDIEVALISMO TRA EUROPA E AMERICA.
L’ATTUALITA DI UN DIBATTITO ANTICO

Marina Montesano 281297

CHE COS’E L’ECONOMIA
Vladimiro Giacché 298-320

NOTE

MARX E LA SUA RILEVANZA POST-MARXISTA: UNA RASSEGNA
Bernhard H. F. Taureck 322-33()

HEGEL, IL. FONDAMENTO E IL, POSTMODERNO
Remo Bodei 331-334

RECENSIONI

Imbriano (Gristina), Honnet (Giangrande), Finelli
(Fabiani), Losurdo (Fabrizio), Sgro’ (Fineschi), Nivarra
(Allevi), Gatto (Contu), Levi (Garavaglia). 336-386

PERSONE 387



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Per una rinascita del materialismo storico negli studi di filosofia, storia e
scienze umane
Stefano G. Azzara (Universita di Urbino)

Historical materialism occupied for a long time a central position in Iralian
philosophical debate: on the contrary, it seems to be neglected today in academic
studies. Whereas in other countries there are a lot of publications and cultural
enterprises that follow the profile of this tendency, in Italy it seems ro be banished as a
memory of a closed political and intellectual season. Our review is an attempt to
rediscover and renew the most innovative Italian version of Marxism, strengthening
pluralism in Italian cultural debate and inside university.

Keywords: Italian marxism; Historical materialism; Gramsci; Academic magazines.

Da diversi decenni, gli studi di orientamento storico-materialistico in
ambito filosofico — ma considerazioni non molto diverse potrebbero
essere fatte per 'ambito storico e piu in generale per le scienze umane
nel loro complesso — versano nelle universita italiane in una situazione
di grave difficolta. Non ricostruisco qui nei dettagli il rilevante
significato culturale che per una lunga stagione questa corrente ha avuto
nel nostro paese. La linea di pensiero che da Labriola conduce a
Gramsci e al gramscismo ha ripensato dalle fondamenta le categorie del
marxismo, riconducendole al loro rapporto genetico con la dialettica
hegeliana e dunque sia con I’esperienza della filosofia classica tedesca in
senso stretto, sia con tutto il dibattito politico-culturale che dalla
Rivoluzione francese ha attraversato i XIX secolo. Questa
impostazione, che piu volte si ¢ misurata con le autonome prese di
posizione di Croce e Gentile e che dunque ha saputo dialogare con i
punti piu alti della tradizione filosofica italiana, ha saputo proporre poi
su queste basi una riflessione originale. Una riflessione che dopo la
sconfitta del fascismo e la fine della Seconda guerra mondiale, e da quel
momento almeno fino agli anni Settanta del Novecento, non solo ha
contribuito a modernizzare il dibattito culturale di un paese che
risultava ancora per larghi tratti arretrato rispetto alle esperienze
europee piu avanzate ma ha anche posto le basi intellettuali per una sua
rinascita civile e politica.

Ritengo sbagliata, largamente immaginaria e persino strumentale la
tesi assai diffusa che parla di un interminabile inverno del pensiero



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

all’insegna dell’egemonia culturale marxista in Italia, sia quando questa
tesi assume il tono nostalgico del rimpianto di una nobilta perduta, sia —
come per lo piu in verita accade — quando si presenta come il sospiro di
sollievo caricaturale di chi ritiene di essersi liberato una volta per tutte
da una dittatura ideologica soffocante e persino totalitaria. Tuttavia, ¢
vero che, proprio prendendo sul serio la riflessione gramsciana sulla
posizione decisiva della produzione culturale nel funzionamento della
societa, sul ruolo degli intellettuali e sull'importanza della dimensione
del consenso nella politica, il marxismo italiano aveva saputo esercitare
su molteplici piani un’influenza assai profonda, in grado di confrontarsi
ad armi pari con altre e diverse tradizioni — dal liberalismo
all’azionismo, dall’esistenzialismo al personalismo cattolico — che
rendevano un tempo quanto mai ricco e pluralistico il panorama
filosofico nazionale. E da qui aveva saputo proiettarsi all’avanguardia
del dibattito internazionale, facendo conoscere e apprezzare in tutti i
paesi lafflato umanistico, storicistico e universalistico — e dunque
profondamente democratico — della sua ispirazione.

Oggi la situazione appare molto diversa per questa impostazione e
un patrimonio culturale di grande rilievo € andato in frantumi e sembra
essersi del tutto disperso. Lasciato libero il campo dalle vecchie
generazioni di studiosi, il materialismo storico non ha pressoché piu
cittadinanza nel mondo accademico in quanto tradizione di studi con
una sua legittimita e autonomia. E se ancora persiste un certo rispetto
“archeologico” nei suoi confronti quando si guarda alle acquisizioni del
passato, la sua stessa dignita scientifica non viene piu riconosciuta e
viene semmai contestata quando si tratta invece di affrontare le grandi
questioni del presente.

E la conseguenza delle immense trasformazioni storiche, politiche
ma anche culturali intervenute dopo la fine della Guerra Fredda in tutto
I’Occidente, ovviamente, trasformazioni che hanno tolto il terreno sotto
i piedi al marxismo nel momento in cui il rapporto organico tra questo
orientamento e un intero mondo politico ¢ giunto al capolinea. E pero
queste circostanze non sembrano sufficienti a spiegare per intero un
fenomeno che ha invece anche ulteriori e piu prossime ragioni di ordine
nazionale. Basta infatti allargare lo sguardo ad altri paesi — o ad altri
continenti — per cogliere infatti un proliferare di studi, convegni e
iniziative che continuano esplicitamente a richiamarsi al marxismo senza

6



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

che questo li obblighi ad un vincolo di appartenenza che equivale
all’autosegregazione culturale o all’apartheid accademico. Riviste come
“Rethinking Marxism” e “Jacobin Magazine” negli Stati Uniti,
“Historical Materialism” in Gran Bretagna, “Actuel Marx” in Francia,
“Critica Marxista” in Brasile, la piu recente “International Critical
Thought” che I’Accademia delle Scienze Sociali di Pechino pubblica
presso Routledge e numerose altre — e le decine di convegni
internazionali che ogni anno nascono attorno a queste pubblicazioni,
divenute ormai vere e proprie istituzioni di natura culturale in un
momento in cui nel campo progressista sono sempre meno legittimate le
istituzioni di natura politica — sono solo alcuni degli esempi ai quali ¢
possibile fare riferimento, per rimarcare per contrasto quanto sia
desolante il panorama italiano. Un contrasto che diventa ancora piu
fosco se si guarda al ruolo di direzione culturale che intellettuali come
Badiou, Ranciére, Balibar, Zizek, Jameson, Harvey e altri sanno svolgere
nei loro contesti nazionali e in tutta Europa, sul piano accademico come
nel piu generale dibattito pubblico.

A parte singole personalita, il materialismo storico, ovvero la
versione peculiare del marxismo italiano, ¢ invece escluso in Italia dai
grandi convegni e dai progetti di ricerca nazionale. Al tempo stesso,
sono pressoché inesistenti le riviste che si richiamano a questa
tradizione e il cui profilo sia riconosciuto in primo luogo sul piano
accademico e scientifico: tra le riviste riconosciute dall’ Anvur troviamo
infatti i soli “Quaderni Materialisti” pubblicati dai colleghi della
Bicocca di Milano mentre nessuna rivista di orientamento marxista, né
italiana né straniera, ¢ stata ammessa in fascia A. Non che in Italia
manchino anche altre pubblicazioni, soprattutto non accademiche, che
evochino in qualche modo il pensiero di Marx. Tuttavia, non ¢ possibile
in questi casi parlare di materialismo storico in senso stretto, poiché
prevale con nettezza un’ispirazione che si richiama in maniera
sistematica all’esperienza dell’operaismo e del post-operaismo italiano
(e delle sue molteplici frange) e soprattutto ad autori post-strutturalisti
come Foucault e Deleuze. E che semmai, percio, si propongono anche
esplicitamente una sistematica decostruzione polemica della tradizione
filosofica di impostazione hegeliana e dialettica.

La rivista che qui appare nel suo primo numero — e che nasce
nel’ambito del Dipartimento di studi umanistici dell’Universita di

7



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Urbino — intende lavorare per colmare questa lacuna, offrendo un
possibile punto di riferimento a un orientamento che nonostante tutto &
ancora presente nelle universita del paese e cercando per quanto
possibile di restituirgli dignita e riconoscimento. E un obiettivo al quale
questo Dipartimento ¢ particolarmente interessato, né potrebbe essere
diversamente se teniamo conto dell’apporto notevole che I'Universita di
Urbino ha dato in passato alla tradizione del materialismo storico
italiano e piu in generale al marxismo di impronta hegeliana, seguendo
un percorso di pensiero che puo fare riferimento ai nomi di Arturo
Massolo, Pasquale Salvucci, Livio Sichirollo e, piu di recente,
Domenico Losurdo.

Non a caso, il Dottorato di ricerca “Dialettica e mondo umano”,
attivo prima della recente riforma presso I'Istituto di Studi filosofici e
pedagogici e poi presso il Dipartimento di Scienze dell'uomo che ne ha
raccolto I'eredita (e che precedeva a sua volta I’attuale Dipartimento di
studi umanistici), prevedeva il seguente curriculum: «Dialettica e
metodologia del sapere nella tradizione della filosofia classica tedesca e
nel materialismo storico». Un curriculum attraverso il quale I'Istituto si
proponeva di rinnovare, attraverso il reclutamento di nuovi ricercatori,
«... lo studio della filosofia classica tedesca e della linea di pensiero che,
sorta da essa, giunge ad animare il dibattito del Novecento»,
individuando in tal modo «un ambito di ricerca privilegiato». Si tratta
di un lavoro», continuava lo Statuto di quel Dottorato,

«che negli anni precedenti ha raggiunto risultati originali e ampiamente
riconosciuti dalla comunita scientifica nazionale e internazionale. Un lavoro
che ha contribuito a far luce su rilevanti problematiche storico-filosofiche e
interpretative, superando vecchi luoghi comuni storiografici e conducendo non
poche volte a una lettura innovativa del significato complessivo dell’opera dei
filosofi compresi nella grande stagione che va da Kant a Fichte, da Hegel a
Marx.

In una temperie culturale in cui — nel nome della dissoluzione
postmodernista del fondamento, del soggetto e dell'idea di verita — viene messa
in dubbio la stessa legittimita della dialettica e della filosofia della storia,
appare necessario da un lato non disperdere la tradizione di studi che tale
lavoro ha accumulato e, dall’altro lato, rinnovarla ed ampliarla, muovendo da
una rigorosa consapevolezza metodologica e scientifica che ne riaffermi la
fecondita teorica e ideale...».



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Proprio per le ragioni qui esposte, la rivista che con questo numero
vede la luce si chiama senza infingimenti “Materialismo Storico. Rivista
di filosofia, storia e scienze umane”. La rivista avra una cadenza
semestrale. La pubblicazione avverra unicamente su web utilizzando il
sistema Open Journal (il nuovo standard informatico per le
pubblicazioni accademiche, capace di gestire 'intero processo editoriale
e automaticamente collegato a Scopus e al Philosophers Index) e sara
localizzata sui server dell’Universita di Urbino. Dopo questo primo
numero, la rivista lavorera secondo la procedura prevista per le riviste
scientifiche internazionali e cio¢ attraverso il metodo dei “calls for
papers”. Il valore delle pubblicazioni sara di conseguenza stimato
tramite procedura di revisione anonima esercitata da peer reviewers.

Per garantire la dignita scientifica della rivista, il Dipartimento di
studi umanistici si € speso nella costruzione di un Comitato scientifico
amplo e prestigioso, 1 cul componentl ringrazio qui vivamente per
I'interesse e per l'aiuto decisivo che hanno voluto fornire. La rivista
lavorera inoltre in sinergia con la Internationale Gesellschaft Hegel
Marx fur dialektisches Denken, che dalla meta degli anni Ottanta ¢
attiva sulla scena del dibattito filosofico internazionale, e in
collaborazione con la International Gramsci Society, la pit importante
associazione mondiale di studi gramsciani.

Proponendo agli studiosi una riscoperta e un rinnovamento del
metodo storico-materialistico e aprendosi alle pit ampie proposte di
collaborazione — e guardando in particolar modo a una nuova
generazione di ricercatori che in Italia come altrove si avvicina con
interesse a queste problematiche — “Materialismo Storico” vuole infine
contribuire all’arricchimento del patrimonio culturale e al prestigio
scientifico dell’'Universita di Urbino e del Dipartimento di studi
umanistici.

Presentiamo in questo primo numero alcuni saggi che abbiamo
chiesto esplicitamente ai componenti del nostro Comitato scientifico e
affrontano o incrociano un argomento assai generale, “Questioni e
metodo del materialismo storico”. In particolare gli interventi di
Giuseppe Cacciatore, Claudio Tuozzolo, Guglielmo Forges Davanzati,
Francesco Fistetti, Wolfgang Fritz Haug e Domenico Losurdo
riflettono da punti di vista anche assai differenti sulle difficolta e sulle

9



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

condizioni di rinnovamento della prospettiva storico-materialistica e piu
in generale del pensiero critico, nel dibattito culturale e accademico
italiano e non solo; mentre altri, come quello di André Tosel, Francesco
Fistetti, Tom Rockmore e Massimo Baldacci si occupano di alcune
questioni  storiografiche assai rilevanti nel dibattito marxista
(rispettivamente a proposito di Althusser, il “convivialismo” nel suo
nesso con il concetto maussiano di “dono”, Marx nella sua lettura di
Vico, Gramsci). Federico Martino, Marina Montesano, Francesco
Germinario e Vladimiro Giacché hanno fornito invece alcuni studi
originali su argomenti affini, mentre Bernard Taureck legge nella sua
Nota una serie di testi al confine tra politica ed economia, marxismo e
post-marxismo. Dopo la Nota di Remo Bodei a proposito di un
interessante libro su Hegel e il postmoderno, chiudono questo primo
numero le recensioni di alcune recenti pubblicazioni.

10



Saggl



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Etica, progresso, marxismo
Giuseppe Cacciatore (Universita Federico II di Napoli)

Is ir possible to think progress and history not as a mere succession of facts but as a
process involving a complex and determinate meaning? Marxism (and its political
history, which cannor be reduced to crime nor completely justified in the name of an
ideal) still offers us a critical-conceptual apparatus, able to analyze the concrete reality
of our times with lucidity and accuracy. The quality of its methodology and tools is the
most Important inheritance of Marx and Engels’ lesson. In this perspective, we
absolutely need to keep philosophical criticism and historical memory together. This
choice implies the loss of that side of Marxism that indulges to philosophical-ideological
predictions (and therefore to forms of prophetism) and the pursuit of a critical theory of
society that, thanks to Gramsci’s indication, gives us a dynamic conception of history. A
conception thar moves from the objectivity of history, but at the same time emphasizes
the role of subjectivity and its freedom.

Keywords: Progress; Historicism; Marxism; Gramsci,

Beati costoro, che il futuro della storia e il diritto al progresso
misurano quasi alla stregua di un certificato di assicurazione sulla
vita!

(LABRIOLA 1965, p. 286).

Dove diminuisce il dolore dell'uomo la c’¢ progresso. Tutto il resto
non ha senso.
(BROCH 1950, p. 19).

La storia universale ¢ una storia del progresso — o forse anche
soltanto del mutamento - nei mezzi e nei metodi
dell’appropriazione: dalla occupazione della terra dei tempi nomadi
e agrario-feudali alla conquista dei mari del XVI e XVII secolo, fino
alla appropriazione industriale dell’epoca tecnico-industriale e alla
sua differenziazione fra paesi sviluppati e non-sviluppati, per finire
all’appropriazione dell’aria e dello spazio dei nostri giorni.

(SCHMITT 1972, p. 311).

Si ¢ sempre partiti da una sorta di equazione tra idea del progresso e
teorie storicistiche. Percid non sarebbe sbagliato sottolineare che la
critica delle ideologie del progresso pud anch’essa muovere da
prospettive storicistiche. Questo presuppone perd che si operi una
distinzione nell’ambito della polisemanticita degli storicismi. Se, ad
esempio, si pone in questione la prospettiva storicistica fondata non sul
concetto di legge e di generalita, ma su quello di singolarita e

12



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

individualita (anche nella sua declinazione etica), si modifica
radicalmente I'equazione progresso/storia universale. E il caso, ad
esempio, di quegli storicismi che hanno messo capo ad una filosofia
speculativa della storia, o a una teoria evolutivo-ottimistica. Tutto
questo ha, naturalmente, non secondari riflessi sul modo stesso di
pensare e di scrivere la storia del progresso (il progresso del capitalismo
o il regresso delle crisi economiche? Il progresso della societa
mercantile o la decadenza dell’anarchia della produzione? Il progresso
delle masse o quello indotto dalla tecnica? Il progresso delle ideologie
liberali o quello delle ideologie socialiste?).

Naturalmente, come tutti sanno, accanto alle varianti storicistiche
che mettono capo alle filosofie progressive della storia, tanto di stampo
idealistico quanto di stampo storico-materialistico, si collocano le
posizioni di critica della storicita assoluta che non fuoriescono, tuttavia,
da una prospettiva di storicismo prospettico che riconduce I'idea del
progresso alla categoria problematica della possibilita e non piu a quella
della necessita, ad una storiografia delle differenze decostruibili pit che
di identita costruite.

Questa premessa serve (o almeno a me serve) per proporre un dato
che, agli occhi di molti raffinati politologi, potrebbe apparire banale e
scontato, ma che, proprio per questo, molti hanno quasi un nascosto
pudore di enunciare. La plausibilita dell’'uso di un concetto di progresso
ispirato alle premesse teoriche e pratiche del marxismo ¢ praticabile
soltanto se si resta radicati ad una versione debole della sua storicita
determinata e si abbandona, dunque, il terreno della previsione
filosofico-ideologica. Naturalmente, tutto cio si tiene soltanto a patto
che si sappiano cogliere gli interstizi che, nel corpo di un disegno di
filosofia della storia (ora originariamente e consapevolmente costruito,
ora stratificatosi nelle trascrizioni e nelle volgarizzazioni ideologiche
successive), si aprono, da un lato, all’analisi storico-economica e,
dall’altro, alla concretezza e permanenza dell’azione politica. Non solo,
ma bisogna anche che si faccia strada il convincimento che la possibilita
stessa della trasformazione delle condizioni date finirebbe coll’essere
smentita se l'individuo fosse indotto a modificare se stesso solo a
condizione che sia cambiata prima la serie delle condizioni sociali. «LLa
storia invece — sostiene Gramsci — & una continua lotta di individui e di

13



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

gruppi per cambiare cio che esiste in ogni momento dato, ma perché la
lotta sia efficiente questi individui e gruppi dovranno sentirsi superiori
all’esistente» '

Un discorso su progresso e marxismo deve oggi fare i conti con tutto
cio che, a livello della teoria come al livello della prassi storica, ha
contribuito a mettere in radicale discussione la plausibilita stessa del
marxismo come analisi economica e politica in grado di misurarsi con il
presente. E del tutto comprensibile, ad esempio, il fatto che
nellimmaginario  collettivo (mai peraltro del tutto originato
spontaneamente e quasi sempre costruito nei laboratori
dell’onnipervasiva rete della comunicazione mediatica) la “storia
universale” del comunismo venga alla fine compressa nella sua
catastrofica parabola finale ed identificata pressocché totalmente con i
suoi errori e i suoi imperdonabili crimini. E, tuttavia, non sarebbe certo
un’affermazione apologetica dire che, proprio sull’onda dell’ approccio
analitico marxiano, si € imposto quel concetto di mondializzazione
dell’economia che nessuno oggi osa mettere in discussione, sia quando
se ne debbano segnalare le storture ed i negativi effetti sulle societa e gli
stati “deboli” del mondo, sia quando se ne debbano positivamente
valutare, ma si tratta di casi ben rari, gli aspetti di gestione delle crisi
internazionali e stabilizzazione e controllo dei mercati.

Se Marx ed Engels seppero con straordinaria lucidita descrivere e
prefigurare gli effetti della globalizzazione ('urbanizzazione, lo
sfruttamento del lavoro minorile e femminile, il disgregarsi della
famiglia, la mondializzazione dei commerci e delle comunicazioni), cio
non era certo dovuto ad una profetica capacita di previsione. Si trattava,
piuttosto, della tenace messa a frutto di un inedito ed efficace metodo
di critica della politica e di analisi storica.

Se appare oggi del tutto improponibile e persino insensato il grande
quadro di filosofia della storia tracciato, ad esempio, in quelle
straordinarie pagine del Manifesto, non per questo ¢ da considerare
chiusa, malgrado i tanti peana inneggiati in morte di essa, la parabola
della storia, dei suoi conflitti e delle sue incessanti trasformazioni, né si
puo ritenere solo come un’anticaglia ideologica la constatazione del

' GRAMSCI 1975, p. 1878.
14



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ruolo che in essa continuano ad assolvere, negli scenari nazionali ed
internazionali, nuove classi dominanti e nuovi ceti sociali dominati,
nuovi padroni del mondo e delle sue ricchezze e nuovi diseredati.

Per questo credo che sia del tutto inutile e improduttivo ridurre il
dibattito sul marxismo o alla inappellabile condanna di quanti
ritengono che con esso inizi la lunga storia del totalitarismo e delle sue
immani colpe o alla pervicace convinzione che esista un comunismo
ideale assolutamente inconfondibile con i momenti peggiori della sua
evoluzione storica. Dunque: critica storica e memoria storica. Altre vie
non riesco a scorgere per un discorso attuale su marxismo, etica e
progresso. La critica deve servire a discernere nel corpo stesso del
pensiero e dell’opera di Marx quegli elementi di irrisolta ambiguita tra
una concezione finalistica e profetica del processo storico (con tutto cio
che di grave ed irreparabile essa ha significato nelle vicende del
comunismo realizzato) e una capacita di analisi determinata dei bisogni
dei popoli e delle classi sociali insieme alla concreta individuazione
degli strumenti della critica politica ed economica e della sua azione
emancipatrice.

Ma se ¢ del tutto condivisibile il giudizio sulla straordinaria scoperta
marxiana del proletariato come moderno «soggetto politico storico-
universale» e, dunque, dell’oggettivo universalizzarsi dell’agire politico
degli uomini (di tutti gli uomini e non di pochi individui) al di la degli
artificiosi limiti posti da una natura e da una struttura sociale
storicamente immobile o idealmente eterna, non puo esserlo altrettanto
la sottovalutazione di come abbia negativamente pesato sulla storia
stessa del marxismo 'ambigua sovrapposizione tra classe universale e
classe politica, fino a raggiungere quel deleterio livello, espresso da
alcuni marxismi novecenteschi, di identificazione tra classe, Stato e
Partito e di sostanziale colpevole indifferenza per i temi della “felicita
pubblica” e dell’etica individuale.

Resta da chiedersi se ¢’¢ ancora spazio per un’idea “forte” di storia
nell’eta di tutti i “post” possibili e immaginabili e della crisi delle grandi
narrazioni ideologiche. La risposta € probabilmente gia contenuta nelle
considerazioni sinora svolte e nel convincimento che vi sia ancora
bisogno di una teoria critica della storicita, intesa innanzitutto come
individuazione e utilizzazione delle condizioni che rendono possibili

15



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sempre nuove storie e, con essa, di una idea della vita e delle sue infinite
espressioni, del tempo e della continua circolarita dei suoi modi nella
storia concreta e, infine, del riconoscimento dell’altro, della sua identita
e della sua volonta di affermazione ed autorappresentazione.

L’intonazione “storicistica” del marxismo gramsciano non risponde
soltanto a una esigenza di chiarificazione filosofica (il senso della
storicita della vita come immediato antidoto a ogni metafisica
naturalistica e a ogni apriorismo astrattamente razionalistico), ma anche
a una precisa opzione politica che colloca al centro la rielaborazione del
nesso teoria-prassi, della relazione tra analisi concettuale e 1’azione
trasformatrice-rivoluzionaria. C’¢ un testo del giovane Gramsci che
pone in netto risalto come anche la particolare lettura in senso marxista
dello storicismo sia caratterizzata in prima battuta da una motivazione
etica ancor prima che economico-politica:

«Per 1 socialisti il problema della iniziativa produttrice di valori non si
risolve nella psicologia, ma nella storia. Siamo storicisti, per la concezione
filosofica che nutre il nostro movimento, neghiamo la necessita di ogni
apriorismo, sia esso trascendente [...], sia anche storico [...]. La conquista della
realta economica ¢ solo nell’apparenza vistosa il nostro unico scopo; attraverso
essa noi prepariamo la strada all'uomo completo, libero, e la nuova vita morale
fervida vogliamo sia estesa al piti gran numero possibile di individui»?.

Come ho gia sostenuto in non poche delle mie pagine dedicate alla
peculiare visione del marxismo gramsciano, ¢ la concezione dinamica e
non lineare-evolutiva della storia che consente di recuperare 'originaria
tensione dialettica tra I'oggettivita dei rapporti sociali (ma anche dei
rapporti politici di forza) e I'intervento trasformatore e, per certi versi,
risolutivo della soggettivita. Infatti, proprio spostandoci sul terreno
dell’etica, non puo non colpire la determinatezza con la quale Gramsci
esprime la sua preferenza per il “dover-essere” piuttosto che per 'essere
dato e immoto di una realta che si presume fatalisticamente
immodificabile.

> GRAMSCI 1958, p. 117.
16



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Se l'atto concreto della volonta e I'azione pratica che da essa ¢
intenzionata sono volti a una modificazione dell’equilibrio delle forze
reali (e, dunque, anche a una scelta tra le forze in conflitto), questo
significa che si resta sul terreno della realta, proprio al fine di una sua
trasformazione e di un suo oltrepassamento. «Il “dover essere” & quindi
concretezza, anzi ¢ la sola interpretazione realistica e storicistica della
realta, & sola storia in atto e filosofia in atto, sola politica»’.

Riferimenti bibliografici

BrROCH, HERMANN, 1950
Cantos 1913 (1913-14), ripubbl. Come Stimmen 1913 in 1d., Die Schuldlosen. Roman in
elf Erzahlungen, Rhein-Verlag, Zirich.

GRAMSCI, ANTONIO, 1958

Scritti giovanili (1914-1918), Einaudi, Torino.

ID., 1975

Quaderni del carcere, ed. critica a cura di V. Gerratana, vol. II, Einaudi, Torino.

LABRIOLA, ANTONIO, 1965
Discorrendo di socialismo e di filosofia, in 1d., La concezione materialistica della storia,
a cura di E. Garin, Laterza, Bari.

ScHMITT, CARL, 1972
Le categorie del politico. Saggi di teoria politica, a cura di G. Miglio e P. Schiera, il
Mulino, Bologna.

> GRAMSCI 1975, p. 1578.
17



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Gramsci e la Russia sovietica: il materialismo storico e la critica del
populismo
Domenico Losurdo (Universita di Urbino)

Atter the Bolshevik revolution in Russia, an attitude spread inside Marxist movements
and parties, according to which every mass movement of the subaltern classes was
celebrated as an ascetic redemption of the “last” and of the “poor” men, while every
prosaic and “bourgeois” demand for a development of the productive forces was
lgnored, in a sort of messianic wait for a bourgeois society's palingenesis. Antonio
Gramsci was reluctant towards this tendency. He was interested instead in building and
defending the new revolutionary State (Bolsheviks as a sort of ‘“aristocracy of
statesman”), being aware of the arduous and contradictory process of construction of
the new social order. Hence it springs the concern of Italian historical materialism in
phenomena such as Americanism and Fordism and rowards the industrial production’s
techniques of organization. A concern shared by Gramsci with Lenin, according to
whom the revolutionary State needs ro assimilate every scientific achievement as a usetul
tool to ensure the development of the Soviet country and to overcome a generalized
misery and a backwardness that endangered its survival,

Keywords: Populism; Pauperism; Americanism; Fordism; Historical Materialism.

1. «Collettivismo della miseria, della sofferenza»

Com’e noto, la rivoluzione che tiene a battesimo la Russia sovietica e
che, contro ogni aspettativa, si verifica in un paese non compreso tra
quelli capitalistici piu avanzati, & salutata da Gramsci come la
«rivoluzione contro I/ capitale». Nel farsi beffe del meccanicismo
evoluzionistico della Seconda Internazionale, il testo pubblicato su
«Avanti!» del 24 dicembre 1917 non esita a prendere le distanze dalle
«incrostazioni positivistiche e naturalistiche» presenti anche «in Marx».
Si, «i fatti hanno superato le ideologie», e dunque non ¢ la rivoluzione
d’Ottobre che deve presentarsi dinanzi ai custodi del «marxismo» al
fine di ottenere la legittimazione; & la teoria di Marx che dev’essere
ripensata e approfondita alla luce della svolta storica verificatasi in
Russia'. Non c¢’¢ dubbio, memorabile ¢ I'inizio di questo articolo, ma cid
non ¢ un motivo per perdere di vista il seguito, che non ¢ meno
significativo. Quali saranno le conseguenze della vittoria dei bolscevichi
in un paese relativamente arretrato e per di piu stremato dalla guerra?:

" GRAMSCI 1982 = CF, 513-14.
18



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«Sara in principio il collettivismo della miseria, della sofferenza. Ma le
stesse condizioni di miseria e di sofferenza sarebbero ereditate da un regime
borghese. Il capitalismo non potrebbe subito fare in Russia pitu di quanto potra
fare il collettivismo. Farebbe oggi molto meno, perché avrebbe subito di contro
un proletariato scontento, frenetico, incapace ormai di sopportare per altri i
dolori e le amarezze che il disagio economico porterebbe [...]. La sofferenza
che terra dietro alla pace potra essere solo sopportata in quanto i proletari
sentiranno che sta nella loro volonta, nella loro tenacia al lavoro di sopprimerla
nel minor tempo possibile».

In questo testo il comunismo di guerra che sta per imporsi nella
Russia sovietica viene al tempo stesso legittimato sul piano tattico e
delegittimato sul piano strategico, legittimato per I'immediato e
delegittimato con lo sguardo rivolto al futuro. Il «collettivismo della
miseria, della sofferenza» € giustificato per le condizioni concrete in cui
versa la Russia del tempo: il capitalismo non sarebbe in grado di fare
nulla di meglio. Ma il «collettivismo della miseria, della sofferenza»
deve essere superato «nel minor tempo possibile».

Non ¢ affatto un’affermazione banale. Vediamo in che modo il
francese Pierre Pascal interpreta e saluta la rivoluzione bolscevica di cui
¢ testimone diretto:

«Spettacolo unico e inebriante: la demolizione d’una societa. Si stanno
realizzando il quarto salmo dei vespri domenicali e il Magnificat: i potenti
rovesciati dal trono e il povero riscattato dalla miseria [...]. I ricchi non ci sono
pit: solo poveri e poverissimi. Il sapere non conferisce né privilegio né rispetto.
L’ex operaio promosso direttore da ordini agli ingegneri. Alti e bassi salari
s’accostano. Il diritto di proprieta ¢ ridotto agli effetti personali»?.

Lungi dal dover essere superata «nel minor tempo possibile», la
condizione per cui ci sono «solo poveri e poverissimi» ovvero, nel
linguaggio di Gramsci, il «collettivismo della miseria, della sofferenza»,
tutto cid & sinonimo di pienezza spirituale e di rigore morale. E vero,
Pascal era un fervente cattolico, ma cio non significa che i bolscevichi
fossero immuni da questa visione all'insegna del populismo e del

> In FURET 1995, p. 129.
19



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

pauperismo. Anzi, ci si puo chiedere se non ci sia traccia di populismo e
pauperismo nella definizione che trasfigura come «comunismo» e sia
pure come «comunismo di guerra», un regime caratterizzato dal
tracollo dell’economia (con il ritorno a tratti al baratto) e in certi
momenti dalla requisizione forzata degli alimenti necessari alla
sopravvivenza della popolazione urbana; un regime cio¢ che Gramsci
piu correttamente definisce quale «collettivismo della miseria, della
sofferenza». Nel 1936-37 & Trotskij’ a ricordare criticamente «le
tendenze ascetiche dell’epoca della guerra civile», diffuse tra i
comunisti, il cui ideale sembrava essere la «miseria socializzata». E una
formula che fa pensare a quella di Gramsci ma che ¢ posteriore di quasi
vent’anni.

A descrivere nel modo piu efficace, negli anni 40, il clima spirituale
dominante nel periodo immediatamente successivo alla rivoluzione
d’Ottobre ¢ un militante di base del partito comunista dell’'Unione
sovietica: «Noi giovani comunisti eravamo tutti cresciuti nella
convinzione che il denaro fosse stato tolto di mezzo una volta per tutte
[...]. Se ricompariva il denaro, non sarebbero ricomparsi anche i ricchi?
Non c¢i trovavamo su una china scivolosa che c¢i riportava al
capitalismo?»".

A provocare la catastrofe della guerra erano stati la gara per la
conquista delle colonie, dei mercati e delle materie prime, la caccia al
profitto, in ultima analisi I’ aurs sacra fames, e dunque il «comunismo di
guerra» non solo era sinonimo di giustizia sociale ma era anche la
garanzia che non si sarebbero piu verificate tragedie del genere. Era un
clima non certo confinato in Russia. Nel 1918 il giovane Ernst Bloch’ si
attendeva, sull’onda della rivoluzione d’Ottobre, ’avvento di un mondo
liberato una volta per sempre da «ogni economia privata», da ogni
«economia del denaro» e, con essa, dalla «morale mercantile che
consacra tutto quello che di pitt malvagio vi & nell'uomo».

Secondo il Manifesto del partito comunista, i «primi moti del
proletariato» sono spesso caratterizzati da rivendicazioni all’'insegna di
«un ascetismo universale e un rozzo egualitarismo»; d’altro canto, non

> TROTSKIJ 1988, pp. 854 e 838.
4 In FIGES 2000, p. 926.
> BLOCH 1971, p. 298.
20



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

c’e «nulla di piu facile che dare all’ascetismo cristiano una mano di
vernice socialista»’. E esattamente quello che si verifica nella Russia
rivoluzionaria. Si deve perd subito aggiungere che il fenomeno cosi
efficacemente descritto da Marx ed Engels ha un’estensione temporale e
spaziale ben superiore a quella da loro suggerita. Anche nel Novecento,
e persino nell’ambito di movimenti che fanno professione di
materialismo storico e di ateismo, troviamo confermata la regola per cui
le grandi rivoluzioni popolari, i sommovimenti di massa delle classi
subalterne tendono a stimolare un populismo spontaneo e ingenuo, che,
ignorando del tutto il problema dello sviluppo delle forze produttive, si
attende o celebra la riscossa di coloro che occupano I'ultimo gradino
della gerarchia sociale, la riscossa dei poveri e dei «poveri nello spirito.

A questa tendenza Gramsci risulta estraneo gia dai suoi primi
interventi.

2. Lo scioglimento dell’Assemblea Costituente quale «episodio di
liberta»

Poche settimane dopo aver salutato la «rivoluzione contro 1/
capitale», in un articolo pubblicato su “Il Grido del popolo” del 26
gennaio 1918, Gramsci giustifica lo scioglimento dell’Assemblea
Costituente deciso dai bolscevichi e dai socialisti rivoluzionari. Si tratta
di una misura che costituisce «un episodio di liberta nonostante le
forme esteriori che fatalmente ha dovuto assumere», nonostante
«l’apparenza violenta»’.

Com’¢ noto, diverso e contrapposto ¢ I'atteggiamento assunto in tale
occasione da Rosa Luxemburg®, che in polemica con la svolta
considerata autoritaria o dittatoriale della rivoluzione russa celebra la
liberta quale «liberta di chi pensa diversamente». Nonostante
I'eloquenza che la caratterizza e che I’ha resa famosa, questa presa di
posizione ¢ tutt’altro che convincente. Generalmente, le grandi
rivoluzioni provocano un conflitto tra la citta e la campagna. Le masse

® MARX E ENGELS 1955-89 = MEW, 4, pp. 489 e 484.
" CF, 602-603.
® LUXEMBURG 1968, p. 134.
21



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

urbane protagoniste del rovesciamento dell’Antico regime e che hanno
sopportato il peso e i sacrifici della lotta sono scarsamente inclini a
cedere il potere alle masse rurali, che hanno svolto un ruolo secondario
nel processo rivoluzionario e dove linfluenza del regime appena
rovesciato continua a farsi sentire.

E una dialettica che si manifesta nella prima rivoluzione inglese e nel
ciclo rivoluzionario francese nel suo complesso. Per quanto riguarda
quest’ultimo, la vittoria dei giacobini ¢ chiaramente la vittoria della
citta, di Parigi, non solo contro la campagna cattolica e tradizionalista
della Vandea ma anche contro le istanze della provincia rappresentate
dai girondini. Nel 1848 ¢ invece la campagna a conseguire la vittoria: ne
scaturisce una reazione che sfocia nell’instaurazione della dittatura
bonapartista. Anche nel 1871 la sconfitta della Comune di Parigi
sembra spianare la strada alla restaurazione borbonica ovvero a una de-
emancipazione politica delle masse popolari da conseguire mediante il
ritorno alla discriminazione censitaria aperta o grazie all'introduzione
del voto plurale a favore delle élites’.

Dati questi precedenti e tenendo presenti 'infuriare della guerra,
I'acutezza dello scontro tra coloro che erano decisi a continuarla o a
rilanciarla e coloro che volevano in ogni caso porvi fine, nonché il ruolo
internazionale dell'Intesa decisa a impedire con ogni mezzo la
«diserzione» della Russia, ¢ tutto da dimostrare che la vittoria
dell’Assemblea Costituente avrebbe significato il consolidarsi della
democrazia, piuttosto che il ritorno del potere zarista o, piu
probabilmente, I'avvento di una dittatura militare (appoggiata dagli
«alleati» dell’Intesa).

Sono gli anni in cui dappertutto la mobilitazione totale ha reso
precario il rispetto della legalita anche per quanto riguarda gli organismi
rappresentativi. Ancora prima di salutare la rivoluzione d’Ottobre e di
appoggiare lo scioglimento dell’Assemblea Costituente, Gramsci ha
polemizzato duramente contro Leonida Bissolati che in Parlamento e
dai banchi del governo, cui era asceso grazie al suo fervente
interventismo, non aveva esitato a minacciare i deputati considerati
disfattisti o non sufficientemente bellicosi: «Per la difesa del paese, io

> LOSURDO 1993, cap. I, § 9.
22



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sarei pronto a far fuoco su tutti voi!»'’. Sono gli anni in cui, persino
negli USA, pur collocati a distanza di sicurezza dall’epicentro del
conflitto, ancora dopo la fine della guerra (ma con lo sguardo ormai
rivolto al «pericolo» rappresentato dalla Russia rivoluzionaria),
I'assemblea legislativa dello Stato di New York espelle i rappresentanti
socialisti eletti al suo interno, nonostante il partito socialista fosse
un'organizzazione perfettamente legale'’.

Non si vede perché al partito bolscevico (che ha vissuto I'esperienza
della deportazione in Siberia dei suoi deputati contrari alla guerra)
debba essere negato il «diritto» di ricorrere, al fine di salvare la
rivoluzione e bloccare per sempre la guerra, a misure analoghe a quelle
progettate o messe in atto, in condizioni assai meno drammatiche, dagli
stessi paesi liberali in funzione della continuazione a oltranza della
mobilitazione totale e della guerra, ovvero della lotta contro il pericolo
del contagio rivoluzionario. Tanto piu che, se in Occidente a essere
colpiti o minacciati di essere colpiti da misure straordinarie sono gli
organi che pure incarnano in modo esclusivo il principio di legittimita,
nella Russia sovietica lo scioglimento dell’ Assemblea Costituente ¢ solo
un momento dello scontro tra due principi di legittimita che in pratica
si affrontano gia dalle giornate di febbraio. A quest’ultimo fatto accenna
Gramsci, allorché sottolinea il contrasto tra «Costituente e Soviety»
(cosi suona il titolo dell’articolo): la rivoluzione sta faticosamente
cercando «le forme rappresentative attraverso le quali la sovranita del
proletariato dovra esercitarsi»'.

" CF, pp. 408-09 e nota del curatore.
"' Tn LOSURDO 1993, cap. V, § 4.
2 CF, p. 602.
23



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

3. I bolscevichi come «aristocrazia di statisti»

L’estraneita di Gramsci al dottrinarismo ¢ confermata in modo
clamoroso dall’editoriale da lui pubblicato su “L’Ordine Nuovo” del 7
giugno 1919. Uno dei temi centrali o forse il tema centrale di questo
articolo ¢ I'edificazione dello Stato nella Russia sovietica. Si badi bene,
sto parlando di edificazione dello Stato non di estinzione dello Stato,
come vorrebbe un certo marxismo-leninismo piti 0 meno ortodosso. Per
dirla con Gramsci: «La rivoluzione ¢ tale e non una vuota gonfiezza
della retorica, quando si incarna in un tipo di Stato, quando diventa un
sistema organizzato del potere»".

Proprio a tale proposito si rivela la grandezza dei bolscevichi. Prima
realizzando e poi difendendo la rivoluzione d’Ottobre, essi mettono al
riparo la nazione e lo Stato russo dalla disgregazione e balcanizzazione
che si profilano in conseguenza della disfatta bellica e dello sfacelo
dell’Antico regime. Gramsci rende omaggio a Lenin come al «piu
grande statista dell’Europa contemporanea» e ai bolscevichi come a
«una aristocrazia di statisti che nessun’altra nazione possiede». Essi
hanno avuto il merito di porre fine al «cupo abisso di miseria, di
barbarie, di anarchia, di dissoluzione» aperto «da una guerra lunga e
disastrosa», salvando la nazione, «I'immenso popolo russo», e sono cosi
riusciti a «saldare la dottrina comunista con la coscienza collettiva del
popolo russo». Ponendosi in un rapporto di discontinuita ma anche di
continuita con la storia del loro paese, i bolscevichi esprimono si una
«consapevolezza di classe» ma svolgono al tempo stesso una funzione
nazionale: essi riescono a «conquistare al nuovo Stato la maggioranza
leale del popolo russo», a edificare «lo Stato di tutto il popolo russo».
Non per questo si rassegna l'imperialismo, che continua nella sua
politica di aggressione. Sennonché: «Il popolo russo si ¢ levato tutto in
piedi [...] Si ¢ armato tutto per la sua Valmy». Il partito comunista
ispirato da una «consapevolezza di classe» ¢ di fatto chiamato a dirigere
la lotta per I'indipendenza nazionale, imitando cosi i giacobini'*.

E un testo straordinario per pitl ragioni. Vediamo qui i protagonisti
della lotta per la costruzione, sulle rovine della societa borghese, di un

P GRAMSCI 1987 = ON, p. 57.
" ON, pp. 56-58 e 60.
24



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ordinamento all'insegna del dileguare dello Stato e delle identita
nazionali rivelarsi come gli artefici della salvezza dello Stato e della
nazione contro I'attacco scatenato dalle classi sfruttatrici della Russia e
del mondo intero! Il bilancio tracciato da Gramsci nel 1919 e
confermato a distanza di oltre 80 anni dalla storiografia piu recente.
Diamo la parola a Nicolas Werth (che a suo tempo ¢ stato uno dei
curatori del Libro nero del comunismo): «Senza dubbio, il successo dei
bolscevichi nella guerra civile fu dovuto, in ultima analisi, alla loro
straordinaria capacita di “costruire lo Stato”, capacita che invece era
mancata ai loro avversari»".

In questo senso i bolscevichi sono davvero un’«aristocrazia di
statisti», i quali perd sono animati da una teoria in netta contraddizione
con la loro prassi; € la prassi a rivelarsi pit lucida ma per trovare una
teoria all’altezza di tale prassi occorre far riferimento in primo luogo a
Gramsci. Questi argomenta nel modo che abbiamo visto nello stesso
periodo in cui dalla svolta iniziata con la rivoluzione d’Ottobre Bloch'®
si attende non solo, come sappiamo, il dileguare di «ogni economia
privata», di ogni «economia del denaro» e della «morale mercantile che
consacra tutto quello che di piu malvagio vi ¢ nell'uomo», ma anche la
«trasformazione del potere in amore».

Sin dai suoi primi interventi, Gramsci rivela una visione piu realistica
della societa post-capitalistica da edificare e una tendenza alla de-
messianizzazione del marxismo. Cio ¢ confermato dall’appoggio che egli
subito fornisce alla NEP, muovendosi in netta controtendenza rispetto a
una lettura assai diffusa a sinistra come a destra che, sia pure con un
giudizio di valore contrapposto, interpretava la svolta verificatasi nella
Russia sovietica come un ritorno al capitalismo.

B WERTH 2007, p. 26.
' BLOCH 1971, p. 298.
25



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

4. Un fenomeno «mai visto nella storia»

La formulazione teoricamente pit matura del discorso gramsciano
sulla Nuova Politica Economica la troviamo nella celebre e discussa
lettera al PCUS del 14 ottobre 1926: la realta dell’Urss c¢i mette in
presenza di un fenomeno «mai visto nella storia»; una classe
politicamente «dominante» viene «nel suo complesso» a trovarsi «in
condizioni di vita inferiori a determinati elementi e strati della classe
dominata e soggetta». Le masse popolari che continuano a soffrire una
vita di stenti sono disorientate dallo spettacolo del «nepman
impellicciato e che ha a sua disposizione tutti i beni della terra»; e,
tuttavia, cido non deve costituire motivo di scandalo o di ripulsa, in
quanto il proletariato, come non pud conquistare il potere, cosi non puo
neppure mantenerlo se non ¢ capace di sacrificare interessi particolari e
immediati agli «interessi generali e permanenti della classe»'”. Coloro
che leggono la NEP come sinonimo di ritorno al capitalismo hanno il
torto di identificare ceto economicamente privilegiato e classe
politicamente dominante.

E valida la distinzione qui formulata? Reduce da un viaggio a Mosca
nel 1927, Walter Benjamin'® cosi sintetizza le sue impressioni:

«Nella societa capitalistica potere e denaro sono diventate grandezze
commensurabili. Ogni data quantita di denaro convertibile in una porzione
ben determinata di potere e il valore di scambio di ogni potere ¢ un’entita
calcolabile [...] Lo Stato sovietico ha interrotto questa osmosi di denaro e
potere. A se stesso il Partito riserva ovviamente il potere, il denaro pero lo
lascia all'uomo della Nep».

Quest’ultimo, pero, ¢ esposto a un «terribile isolamento sociale».
Anche per Benjamin non c’¢ coincidenza tra ricchezza economica e
potere politico.

Qualche settimana dopo, Gramsci ¢ nelle grinfie della polizia
fascista. Nonostante la difficile situazione, egli non risparmia gli sforzi
per procurarsi il maggior numero possibile di libri e riviste che gli

" GRAMSCI 1971 = CPC, pp. 129-30.
'8 BENJAMIN 2007, pp. 40-1.
26



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

consentano di continuare a seguire gli svolgimenti del paese scaturito
dalla rivoluzione d’Ottobre. E una questione di vitale importanza: «se
non mi riesce di ottenere il materiale da me richiesto sulURSS» —
scrive in una lettera a Tania del 16 novembre 1931 — «tutte le mie
abitudini intellettuali saranno bruscamente interrotte e le mie
condizioni saranno notevolmente aggravate da questa interruzione»'’.
Ad attrarre subito Dattenzione di Gramsci ¢ il primo piano
quinquennale sovietico. Il processo di ricostruzione e di sviluppo
programmato dell’economia sovietica dimostra che un nuovo
ordinamento sociale ¢ possibile! Si puo finalmente superare lo stadio
del «collettivismo della miseria, della sofferenza» imposto dalla
catastrofe della guerra. Ma il varo del piano quinquennale ha un grande
rilievo anche sul piano filosofico: come «la rivoluzione contro 1/
capitale», cosi lo sviluppo economico e industriale della Russia sovietica
¢ la riprova che, ben lungi dallo stimolare «fatalismo e passivita», in
realta «la concezione del materialismo storico [...] da luogo a una
fioritura di iniziative e di intraprese che stupiscono molti osservatori»*.

5. L°’URSS minacciata da una «guerra di sterminio»

II superamento del «collettivismo della miseria, della sofferenza» ¢
da considerare assai positivamente anche per ragioni di politica
internazionale: ¢ tutt’altro che dileguata la minaccia che pesa sulla
Russia sovietica. Il suo persistente isolamento diplomatico la rende
vulnerabile: ~ si  rinnovera  lintervento  controrivoluzionario
dell’Occidente capitalista? E di nuovo Gramsci cerca nei giornali e nelle
riviste conferme o smentite alle sue preoccupazioni e alle sue angosce.
“La Nuova Antologia” pubblica una serie di articoli sul ruolo
internazionale dell'«Impero inglese», che hanno «per scopo di
predicare l'isolamento morale della Russia (rottura delle relazioni
diplomatiche) e creazione di un fronte unico antirusso come
preparazione alla guerra». Si, questi articoli, disgraziatamente forse
ispirati da importanti personalita e ambienti politici britannici, cercano

¥ GRAMSCI 1996 = LC, p. 494.
2 GRAMSCI 1975 = Q, pp. 893 e 2763-64.
27



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«di trasfondere la certezza che una guerra di sterminio sia inevitabile tra
I'Inghilterra e la Russia, guerra in cui la Russia non puo che
soccombere»”'.

Siamo tra la fine degli anni 20 e gli inizi degli anni ’30. Con
I'avvento del Terzo Reich, il pericolo principale ¢ chiaramente
individuato nella Germania: «dopo le manifestazioni di brutalita e
d’ignominia inaudita della “cultura” tedesca dominata dall’hitlerismo»,
¢ ora di prendere atto di quanto sia «fragile la cultura moderna»®,
L’anticomunismo furibondo del «partito hitleriano» non tardera a farsi
sentire anche sul piano internazionale. Si, «¢ sempre la politica interna
che detta le decisioni, s’intende di un paese determinato. Infatti & chiaro
che I'iniziativa, dovuta a ragioni interne, di un paese, diventera “estera”
per il paese che subisce I'iniziativa»”.

Non ¢ difficile comprendere contro chi sono rivolte le mire
aggressive della Germania nazista. Non solo i Quaderni, anche le
Lettere dal carcere testimoniano sino alla fine un interesse simpatetico
per il paese scaturito dalla rivoluzione d’Ottobre. Non vengono
trascurati neppure gli aspetti pit minuti: lo dimostrano i riferimenti
positivi (nelle lettere al figlio Delio dell’estate e del novembre 1936) al
«giornale dei pionieri» e alla «giovane e valorosa filologia sovietica», alla
«letteratura fresca» e «criticamente elaborata» su Puskin e Gogol**. Ed
¢ sempre del 1936, anche se il mese ¢ imprecisato, una lettera a Giulia in
cui come punto di forza dell’educazione del figlio Delio viene
sottolineato il fatto che egli, a differenza del nipote, ha vissuto non «la
vita meschina e angusta di un paese della Sardegna» bensi la vita di
«una citta mondiale dove confluiscono enormi correnti di cultura e di
interessi e di sentimenti che raggiungono anche i venditori di sigarette
della strada»®.

Mancano pochi mesi alla fine. Dopo aver sino all’ultimo rifiutato di
firmare la domanda di grazia, ancora il 25 marzo 1937, un mese prima
della morte che egli sente avvicinarsi, Gramsci comunica a Sraffa,

2L Ivi, pp. 190 e 2547.
2 Ivi, p. 2326.
> i p. 1657.
X 1,C, pp. 779 ¢ 786.
> Ivi, p. 794.
28



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

perché le trasmetta ai compagni di partito, le sue idee circa il modo
migliore di condurre la lotta politica, mentre per un altro verso egli lo
incarica di preparare una bozza per la domanda di espatrio®: spera di
raggiungere 'URSS e Mosca, la citta descritta in termini lusinghieri
nella lettera a Giulia dell’anno prima. Non solo dunque i testi scritti, ma
anche le testimonianze e il comportamento pratico, tutto concorre a
confutare la tesi oggi assai diffusa della rottura finale di Gramsci con
I'URSS e col movimento comunista.

Certo, la presa di posizione netta a sostegno della Russia sovietica
non scade mai in Gramsci in volgare apologetica e in auto-inganno.
Siamo in presenza di un atteggiamento critico nel senso piu alto del
termine che, ben lungi dall’essere sinonimo di freddezza e distanza, &
espressione della partecipazione trepida e profondamente simpatetica
con cui viene seguita la vicenda scaturita dall’Ottobre bolscevico. Un
esempio puo gettare luce sul tipo di approccio caro a Gramsci. Negli
anni 30 il motivo dei due totalitarismi si diffonde sino al punto da
essere riecheggiato da Trotskij e da Bucharin, i quali sotto la categoria
di «regime totalitario» (ovvero di «dittatura totalitaria») e di «Stato
totale onnipotente», collocano I'uno accanto all’altra 'Urss staliniana e
la Germania hitleriana”. Non cosi i Quaderni del carcere, che certo
rifiutano lautorappresentazione dellURSS quale «dittatura del
proletariato» o quale «democrazia autentica» e parlano invece di
«cesarismo», preoccupandosi perd di distinguere il cesarismo
«progressivo» da quello «regressivo, nel Novecento incarnato da
Mussolini e da Hitler®,

In altre parole, la critica di Gramsci non sfocia mai nel «puro
disfattismo» che i Quaderni del carcere rimproverano a Boris
Souvarine. Questi, gia dirigente di primo piano del Partito Comunista
Francese e della Terza Internazionale e poi critico via via piu virulento
del bolscevismo e della Russia sovietica, a partire dal 1930 comincia a
pubblicare la sua requisitoria su “La Critique sociale”. Gramsci segue
con attenzione la rivista, di cui condanna I'incapacita a comprendere la
tragica difficolta del processo di costruzione di un nuovo ordinamento

26 VACCA 2012, pp. 320-21.
27 LOSURDO 2008, pp. 17-20 e cap. 2, pp. 88-92 e 76-81.
%0, p. 1194,
29



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sociale. Agli occhi compiaciuti di Furet”, Souvarine «appartiene a
quella categoria di intellettuali che provano una gioia sarcastica a aver
ragione contro il maggior numero di persone». E per I'appunto la
saccenteria presa di mira dai Quaderni del carcere.

«Luoghi comuni a tutto andare, detti con la mutria di chi ¢ ben soddisfatto
di se stesso [...] Si tratta, & vero, di lavorare all’elaborazione di una élite, ma
questo lavoro non pud essere staccato dal lavoro di educare le grandi masse,
anzi le due attivita sono in realta una sola attivita ed ¢ appunto cio che rende
difficile il problema [...]; si tratta insomma di avere una Riforma e un
Rinascimento contemporaneamente».

In conclusione: «E evidente che non si capisce il processo
molecolare di affermazione di una nuova civilta che si svolge nel mondo
contemporaneo senza aver capito il nesso storico Riforma-
Rinascimento»’.

Giungiamo qui ad un punto cruciale. Agli occhi di Gramsci solo un
filisteo puo stupirsi che, nel suo faticoso venire alla luce e prender
forma, il nuovo ordinamento non pud assumere la configurazione
levigata del mondo che esso intende rovesciare e che puo contare, alle
sue spalle, su secoli di esperienza nella gestione del potere. Basta
mettere a confronto Umanesimo-Rinascimento da un lato e Riforma
dall’altro, ovvero, in senso idealtipico, Erasmo e Lutero. Nonostante la
rozzezza contadina con cui inizialmente si presentano, sono la Riforma e
Lutero a gettare le basi per la liquidazione dell’Antico regime e
I’avvento di una civilta nuova e piu avanzata e con una base sociale ben
piu larga.

E in modo analogo che bisogna atteggiarsi nei confronti della
vicenda storica iniziata nell’ottobre 1917: «Se si dovesse fare uno studio
su 'Unione [Sovietica], il primo capitolo, o addirittura la prima sezione
del libro, dovrebbe proprio sviluppare il materiale raccolto sotto questa
rubrica “Riforma e Rinascimento”»’!. Ben lungi dal costituire una
cesura rispetto agli scritti precedenti, i Quaderni del carcere sono in

? FURET 1995, p. 133.
0 Q, pp. 891-92 e 2763.
L Ivi, p. 893.
30



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

primo luogo un bilancio storico-teorico del faticoso e contraddittorio
processo di costruzione dell’«ordine nuovo».

Un abisso separa dal Diamat dell’'Unione sovietica del tempo il
pensiero critico di Gramsci che in un modo o nell’altro ha saputo
assimilare la lezione della dialettica, ma proprio in virtu della sua
superiore finezza e maturita tale pensiero ¢ in grado di comprendere le
difficolta e le ragioni della societa e della storia che hanno espresso il
Diamat. Per la Russia di Stalin occorre procedere allo stesso modo che
per la Germania di Lutero.

6. «Linguaggio esopicox» e analisi dell’«americanismo»

Ma se ¢ cosi, come spiegare I'attenzione intensa e prolungata che a
partire in ogni caso dal 1929, come dimostra una lettera a Tania del 25
marzo di quell’anno, egli riserva all’«americanismo» e al «fordismo»’>?
Il giudizio equilibrato e a tratti positivo espresso a tale proposito dai
Quaderni del carcere non ¢ invece la conferma del crescente distacco
del rivoluzionario in carcere dal movimento comunista? Al di la
dell’evidente desiderio di accomodamento al clima ideologico oggi
dominante che ispira tale interpretazione, a viziarla ¢ un equivoco di
fondo. Occorre subito dire che le pagine su «Americanismo e
Fordismo» parlano non solo degli Stati Uniti ma anche della Russia
sovietica, e forse parlano della Russia sovietica pitu ancora che degli Stati
Uniti. L’affermazione puo suonare paradossale e persino arbitraria; non
resta allora che interrogare i testi e il contesto storico.

Cominciamo dal contesto. Abbiamo visto Pierre Pascal salutare la
rivoluzione d’Ottobre come I’avvento di una societa in cui ci sono «solo
poveri e poverissimi» e la cui nobilta morale consiste nella distribuzione
pitt 0 meno egualitaria della miseria. Questa visione, il disinteresse per
lo sviluppo delle forze produttive e della ricchezza sociale, ¢ un comune
sentire. Dopo il suo viaggio a Mosca, Benjamin riferisce:

«Nemmeno nella capitale della Russia c¢’¢, malgrado ogni
“razionalizzazione”, il senso di un valore del tempo. Il “Trud”, listituto

21,C, p. 248.
31



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sindacale del lavoro, a mezzo di manifesti murali ha condotto [...] una
campagna per la puntualita [...] “Il tempo ¢ denaro”; per accreditare una
parola d’ordine cosi strana si ¢ fatto ricorso, nei manifesti, persino all’autorita
di Lenin. Tanto una tale mentalita ¢ estranea ai russi. Su tutto prevale il loro
istinto giocoso [...] Se, ad esempio, per le strade si gira la scena di un film, essi
dimenticano perché e dove vanno, si accodano alla troupe per delle ore e

arrivano al lavoro frastornati. Nella gestione del tempo il russo restera fino

all’ultimo “asiatico”»>.

L’appello a razionalizzare la produzione e comprendere che “il
tempo ¢ denaro” faceva fatica a farsi strada, per il fatto che la visione
«asiatica», cio che potremmo chiamare '«asiatismo», esercitava il suo
fascino sui populisti, inclini a cullarsi nel sogno di una societa nella
quale nessuno ha fretta o & preoccupato di svolgere in modo ordinato il
suo lavoro e il suo compito produttivo.

L’«asiatismo» non ¢ certo condiviso da Lenin, che gia nel marzo-
aprile 1918 aveva ammonito: «In confronto ai lavoratori delle nazioni
piu progredite, il russo € un cattivo lavoratore [...] Imparare a lavorare:
ecco il compito che il potere dei soviet deve porre di fronte al popolo in
tutta la sua ampiezza»’*.

E imparare a lavorare significava non solo porre fine una volta per
sempre all’assenteismo e all’anarchismo sul posto di lavoro ma anche
fare i conti con «il sistema Taylor». Se pur finalizzato allo sfruttamento
nel mondo capitalista, esso comportava «una serie di ricchissime
conquiste scientifiche per quanto riguarda l'analisi dei movimenti
meccanici durante il lavoro, I'eliminazione dei movimenti superflui e
maldestri, ’elaborazione dei metodi di lavoro piu razionali,
I'introduzione dei migliori sistemi di inventario e di controllo, ecc.».
Occorreva andare a scuola dai paesi piu avanzati dell’Occidente
capitalistico:

«La repubblica sovietica deve ad ogni costo assimilare tutto cio che vi & di
prezioso tra le conquiste della scienza e della tecnica in questo campo. La
possibilita di realizzare il socialismo sara determinata appunto dai successi che

> BENJAMIN 2007, pp. 34-35.
1,0, pp. 27; 231.
32



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sapremo conseguire nel combinare il potere sovietico e 1'organizzazione
amministrativa sovietica con i pitl recenti progressi del capitalismo»”.

E una tesi ribadita da Lenin ad esempio nell'ottobre 1920: «Noi
vogliamo trasformare la Russia da paese misero e povero in paese
ricco»; per conseguire questo risultato occorre «un lavoro organizzato»,
«un lavoro cosciente e disciplinato», al fine di assimilare e mettere in
pratica «le ultime conquiste della tecnica», compreso evidentemente il
taylorismo americano’®. Contro I'«asiatismo», I'«americanismo» poteva
svolgere un ruolo positivo.

Pascal non ¢ d’accordo. Nella seconda meta degli anni 20, egli
lamenta che «da un punto di vista materiale si sta marciando verso
I’americanizzazione» (intesa come il culto idolatrico dello sviluppo
economico e tecnologico); € vero, sono stati realizzati alcuni progressi
economici, ma «a prezzo di un formidabile sfruttamento della classe
operaia»’’. Su questa linea di pensiero, ma con un atteggiamento pill
radicale, si colloca in Francia Simone Weil, che nel 1932 giunge alla
conclusione che la Russia ha ormai come modello I’America,
Iefficienza, il produttivismo «il taylorismo», I'asservimento dell’operaio
alla produzione: «Il fatto che Stalin, su tale questione che si trova al
centro del conflitto tra capitale e lavoro, abbia abbandonato il punto di
vista di Marx e si ¢ lasciato sedurre dal sistema capitalista nella sua
forma piu perfetta, dimostra che I'Urss € ancora ben lungi dal possedere
una cultura operaia»’®,

Sono gli anni in cui la critica dell’«americanismo» si manifesta in
autori e circoli di orientamento tra loro ben diversi. Nel visitare il paese
dei Soviet tra il settembre 1926 e il gennaio 1927, il grande scrittore
austriaco Joseph Roth, denuncia I'«americanizzazione» in corso: «Si
disprezza I’ America, cioe il grande capitalismo senz’anima, il paese in
cui 'oro ¢ Dio. Ma si ammira I’America, cio¢ il progresso, il ferro da
stiro elettrico, I'igiene e gli acquedotti». In conclusione: «Questa ¢ una
Russia moderna, progredita tecnicamente, con ambizioni americane.

» Ivi, pp. 27; 231.
% Jvi, pp. 31; 283-84.
7 PASCAL 1982, pp. 34 e 33.
8 WEIL 1989-91, vol. 1, pp. 106-07.
33



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Questa non & pitt Russia». E intervenuto il «vuoto spirituale» anche in
un paese che aveva inizialmente suscitato tante speranze’. Conviene
infine tener presente Martin Heidegger, che nel 1935 rimprovera a Stati
Uniti e Unione Sovietica (e al movimento comunista) di rappresentare,
da un punto di vista metafisico, il medesimo principio, consistente nella
«furia sciagurata della tecnica scatenata» e nella «massificazione
dell'uomo». E qualche anno dopo nel 1942: «Il bolscevismo & solo una
variante dell’americanismo»™.

E un dibattito che vede partecipare anche i dirigenti sovietici, i quali
ormai hanno imboccato una via che ha suscitato la delusione o lo
scandalo dei populisti. Nel 1923 Bucharin proclama: «Abbiamo
bisogno di sommare 'americanismo al marxismo». Un anno dopo, al
paese che pure ha partecipato all’intervento armato contro la Russia
sovietica Stalin sembra guardare con tanta simpatia da rivolgere un
significativo appello ai quadri bolscevichi: se vogliono essere realmente
all’altezza dei «principi del leninismo», devono saper intrecciare «lo
slancio rivoluzionario russo» con «lo spirito pratico americano». Come
Stalin chiarisce nel 1932: gli Stati Uniti sono certo un paese capitalistico;
tuttavia, «le tradizioni nell’industria e nella prassi produttiva hanno
qualcosa del democratismo, cio che non si puo dire dei vecchi paesi
capitalistici dell’Europa, dove ¢ ancora vivo lo spirito signorile
dell’aristocrazia feudale»*.

Per la verita, la visione qui espressa ¢ unilaterale: se nel confronto
con ’Europa, la repubblica nordamericana appare pitt democratica per
quanto riguarda il rapporto tra le classi sociali, il risultato si rovescia se
prendiamo in considerazione le relazioni tra bianchi e neri (per lo piu
confinati nei segmenti inferiori del mercato del lavoro e, ancora negli
Usa di Franklin Delano Roosevelt, privi non solo dei diritti politici ma
spesso anche di quelli civili). Restano fermi due punti: in Bucharin e
Stalin, «americanismo» e «spirito pratico americano» stanno a
significare sviluppo su larga scala delle forze produttive e della grande
industria, uno sviluppo reso possibile dall’assenza della ricchezza
parassitaria che & 'eredita dell’Antico regime; da tale «americanismo» e

% Cfr. LOSURDO 2013, cap. VII, § 3.
“ HEIDEGGER 1975, vol. 40, pp. 40-41 e vol. 53, p. 86.
1 In LOSURDO 2007, cap. III, § 2.
34



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«spirito pratico americano» deve saper imparare anche la Russia
sovietica, impegnata a uscire dall’arretratezza e a edificare il socialismo.

Una volta ricostruito il contesto storico, possiamo procedere alla
lettura dei testi. Nell’apprezzare I’«americanismo» (o certi suoi aspetti),
Gramsci € in piena coerenza col suo rifiuto, espresso gia nel momento
in cui saluta la rivoluzione d’Ottobre, di identificare il socialismo col
«collettivismo della miseria, della sofferenza». Sono gli stessi Quaderni
del carcere a sottolineare la continuita con il periodo giovanile, allorché
fanno notare che gia «”L’Ordine Nuovo” [...] sosteneva un suo
“americanismo”»*. Rileggiamo allora questo organo di stampa,
concentrandoci su alcuni interventi del luglio-agosto 1920: compiti
essenziali del Consiglio di fabbrica, del quale «I’operaio entra a far parte
come produttore», sono «il controllo sulla produzione» e «la
elaborazione dei piani di lavoro»*. Ma come assolvere tali compiti?

«In una fabbrica, gli operai sono produttori in quanto collaborano,
ordinati in un modo determinato esattamente dalla tecnica industriale
che (in un certo senso) ¢ indipendente dal modo di appropriazione dei
valori prodotti, alla preparazione dell’oggetto fabbricato»™. In quanto
organismi rivoluzionari, i Consigli di fabbrica superano il trade-
unionismo economicista, capace di vedere l'operaio solo come
venditore della sua forza-lavoro impegnato ad alzarne il prezzo
mediante 1‘organizzazione e la lotta sindacale, non come «produttore»;
e respingono l'anarchismo, tradizionalmente incline al luddismo.
Correttamente inteso, I’«americanismo» ¢ parte integrante del progetto
rivoluzionario, o almeno di un progetto rivoluzionario che rifiuta di
appiattirsi sul «collettivismo della miseria, della sofferenza», cui
continuano a essere attaccati populisti e pauperisti come Pascal e Weil.
Non a caso, tra 'ottobre e il novembre 1919, “L’Ordine Nuovo” dedica
una serie di articoli al taylorismo, analizzato a partire in ultima analisi
dalla distinzione tra le «ricchissime conquiste scientifiche» (di cui parla
Lenin) e il loro uso capitalistico.

Possiamo ora comprendere meglio il quaderno «speciale» 22,
dedicato a «Americanismo e fordismo». Leggiamo il § 1: «Serie di

2Q, p.72.
“ ON, pp. 622 e 607-08.

“ Ivi, p. 624.
35



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

problemi che devono essere esaminati sotto questa rubrica generale e
un po’ convenzionale di “Americanismo e Fordismo”». Siamo in
presenza di un tema «generale» che rinvia a una molteplicita di
problematiche e anche di paesi e che viene trattato con un linguaggio
«convenzionale», data anche la necessita di stare in guardia contro un
possibile intervento della censura fascista. Il quaderno 22 cosi chiarisce
quello che ¢ in discussione: «Si puo dire genericamente che
I’americanismo e il fordismo risultano dalla necessita immanente di
giungere all’organizzazione di un’economia programmatica e che i vari
problemi esaminati dovrebbero esseri gli anelli della catena che segnano
il passaggio appunto dal vecchio individualismo economico
all’economia programmatica»®.

Si fa qui riferimento agli Stati Uniti o alla Russia sovietica? E difficile
per il primo paese parlare di «passaggio» all’«economia
programmatica». Il quaderno che stiamo analizzando si chiude* con
’affermazione per cui negli USA, contrariamente ai miti, non solo la
lotta di classe & ben presente ma essa si configura come la «piu sfrenata
e feroce lotta di una parte contro I’altra»*’. Ma riprendiamo a leggere il
paragrafo iniziale: «Che un tentativo progressivo sia iniziato da una o
altra forza sociale non & senza conseguenze fondamentali: le forze
subalterne, che dovrebbero essere “manipolate” o razionalizzate
secondo i nuovi fini, resistono necessariamente. Ma resistono anche
alcuni settori delle forze dominanti, o almeno alleate delle forze
dominanti»®,

Dunque, fordismo e americanismo sono combattuti a partire da
prospettive e da forze sociali diverse e contrapposte. Da un lato ci sono
i «luoghi comuni», come quello caro a Guglielmo Ferrero, che celebra
I’Europa custode della «qualita» e riserva il suo disprezzo agli USA
rozzi campioni della «quantita»®”. In realta, a essere guardata con
sospetto e ostilita (in un’Europa in cui ancora si fa avvertire la presenza
di classi legate all’Antico regime e beneficiarie di una ricchezza

Y Q, p. 2139.
1§ 16.
7Q, p. 2181.
¥ Ivi, p. 2139.
2§ 16; Ivi, p. 2180.
36



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

esclusivamente parassitaria) ¢ la «sostituzione all’attuale ceto
plutocratico, di un nuovo meccanismo di accumulazione e distribuzione
del capitale finanziario fondato immediatamente sulla produzione
industriale»®.  Netta & allora in Gramsci la condanna
dell’«antiamericanismo», che «& comico prima ancora di essere
stupido». E una comicita che appare con particolare evidenza in un
filosofo quale Gentile, instancabile nella sua celebrazione retorica
dell’azione e della prassi ma altrettanto pronto a condannare quale
«meccanicismo» la trasformazione reale del mondo di cui & protagonista
lo sviluppo industriale promosso dall’«americanismo» e dal

taylorismo’".

7. Marxismo o populismo?

Fin qui e tutto abbastanza chiaro. Ma quali sono le «forze
subalterne» che contrastano un «tentativo progressivo» 0
fondamentalmente progressivo e che nel far cid per un verso
«resistono» a un’iniziativa della borghesia, per un altro verso rischiano
di fare causa comune o comunque di confondersi con le élite europee
reazionarie? Siamo di nuovo portati a pensare a personalita quali Pascal
e Weil o agli «anarchici» critici dell’orientamento dei Consigli di
fabbrica ispirati da Gramsci’.

Il quaderno su «Americanismo e fordismo» si conclude con una
dura polemica contro Ferrero, «padre spirituale di tutta 'ideologia
scema sul ritorno all’artigianato»”’. Ma a nutrire tale nostalgia non era
solo Ferrero; e a fargli compagnia non era esclusivamente quell’ André
Siegfried che «contrappone all’operaio taylorizzato americano
I’artigiano dell’industria di lusso parigina»™. No, di particolare rilievo &
la presa di posizione di Weil. Con una formazione marxista alle spalle e
stimolata dal suo vivo interesse simpatetico per la condizione operaia,

0§ 1; Ivi p. 2139-40.
1 Ivi, pp. 635 e 2152-53.
> ON, p. 609.
»Q, p. 2180.
>t Ivi, p. 634.
37



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ha collaborato a giornali di ispirazione socialista o comunista (“La
Révolution prolétarienne”), si ¢ impegnata attivamente nel sindacato, ha
compiuto un’esperienza di lavoro in fabbrica. Negli anni in cui Gramsci
insiste sul potenziale di emancipazione insito nella grande fabbrica e
quindi sulla necessita per il movimento operaio e comunista di fare i
conti con il taylorismo e il fordismo, la filosofa francese giunge a una
conclusione opposta: ¢ «il regime stesso della produzione moderna, cioe
la grande industria» a dover esser messo in discussione; «con quei
penitenziari industriali che sono le grandi fabbriche si possono
fabbricare solo degli schiavi, e non dei lavoratori liberi»”. A sostegno
del suo impegno a «valorizzare la fabbrica» e la grande industria,
Gramsci rinvia a ragione al Capitale’®; con la medesima logica, dopo
aver liquidato in quanto intrinsecamente liberticida la «produzione
moderna» e la «grande industria», Weil condanna Marx quale profeta
di una «religione delle forze produttive» non dissimile da quella
borghese”. Si potrebbe dire che agli occhi della filosofa francese
'autore del Capitale era affetto da un «americanismo» ante litteram.

Torniamo a Gramsci. L’abbiamo visto criticare I’«antiamericanismo»
predicato in Europa dai nostalgici se non dell’Antico regime, comunque
della societa pre-industriale. Ma questo & solo un versante della
polemica. L’altro prende di mira la visione che dipinge il capitalismo
statunitense come un sistema caratterizzato dall’«omogeneita sociale»’.
In realta, & proprio negli USA che, come sappiamo, la lotta di classe si
manifesta con particolare asprezza.

La contraddizione tra operai e capitale si intreccia (in ogni caso in
Europa) alla contraddizione tra borghesia industriale di tipo taylorista e
fordista da un lato e ricchezza parassitaria ed erede dell’ Antico regime
dall’altra. Ecco allora emergere la «quistione se ’americanismo possa
costituite un’”epoca” storica, se cio¢ possa determinare uno
svolgimento graduale del tipo, altrove esaminato, delle “rivoluzioni
passive” proprie del secolo scorso o se invece rappresenti solo

5 WEIL 1989-91, vol. 2, pp. 32 e 104.
*Q, pp. 1137-38.
" WEIL 1989-91, vol. 2, p. 36.
5 Q, p. 2181.
38



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

I'accumularsi  molecolare di  elementi destinati a  produrre
un’”esplosione”, cioé un rivolgimento di tipo francese»’.

Lo spettro della rivoluzione si riaffaccia in Occidente. E dunque, le
pagine su americanismo e fordismo ci consegnano non un Gramsci che
si appresta a congedarsi dalla tradizione comunista, ma un Gramsci che
chiama il movimento comunista a respingere una volta per sempre le
nostalgie pre-industriali di segno populista e pauperista e a pronunciarsi
per un marxismo depurato di ogni residuo messianico.

E anche per questo che i Quaderni del carcere rivelano ancora oggi
una straordinaria vitalita. Alcuni processi ideologici meritano
particolare attenzione: 1) La straordinaria fortuna di cui ha goduto e
gode nella sinistra occidentale un filosofo quale Heidegger, campione di
un anti-industrialismo e di antiamericanismo (che ¢ al tempo stesso un
anti-sovietismo) da Gramsci giudicato «comico» e «stupido». 2)
Soprattutto nella stagione del 68 assai diffusa era a sinistra la tendenza
che liquidava la riflessione di Gramsci quale sinonimo di subalternita al
produttivismo capitalista, allo stesso modo in cui tre decenni prima
Simone Weil aveva bollato Marx quale profeta di una «religione delle
forze produttive» fondamentalmente borghese. 3) Ai giorni nostri,
mentre a partire dalla Francia, nonostante la crisi e la recessione, si
diffonde il culto della «decrescita» caro a Serge Latouche, in un paese
come I'Italia la sinistra cosiddetta radicale sembra talvolta contestare
I'alta velocita in quanto tale. Indagare di volta in volta 'impatto
ecologico e il costo economico di una linea ferroviaria ¢ legittimo e anzi
doveroso; ¢ invece sinonimo di luddismo respingere I'alta velocita in
quanto tale. 4) Mentre trasfigura il Tibet lamaista, la sinistra occidentale
guarda con grande diffidenza o con aperta ostilita a un paese come la
Repubblica popolare cinese, scaturita da una grande rivoluzione
anticoloniale e protagonista di un prodigioso sviluppo economico, che
non solo ha liberato diverse centinaia di milioni dalla fame e dalla
degradazione ma che finalmente comincia a mettere in discussione il
monopolio occidentale della tecnologia (e quindi le basi materiali
dell’arroganza imperialista). E come i populisti degli anni 20 e 30
condannavano quale espressione di «americanismo» lo sviluppo
industriale della Russia sovietica, cosi oggi non sono pochi coloro che a

% Jvi, p. 2140.
39



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sinistra bollano la Cina odierna come una brutta copia del capitalismo
statunitense.

Non c’¢ dubbio: il populismo ¢ tutt’altro che morto. Ma & proprio
per questo che la sinistra ha piu che mai bisogno della lezione di
Antonio Gramsci.

Riferimenti bibliografici

BENJAMIN, WALTER, 2007
“Moskau” (1927), tr. it., di Marisa Bertolini, in [mmagini di citta, Einaudi, Torino,
nuova ed.

BLOCH, ERNST, 1971
Geist der Utopie (1918: erste Fassung), Suhrkamp, Frankfurt a. M.

FIGES, ORLANDO, 2000
A People’s Tragedy (1996), tr. it., di Raffaele Petrillo, La tragedia di un popolo. La
Rivoluzione russa 1891-1924 (1997), Tea, Milano.

FURET, FRANCOIS, 1995
Le passé d’'une illusion. Essai sur l'idée communiste au XXe siécle (1995); tr. it., a cura

di M. Valensise, I/ passato di un’illusione. L idea comunista nel XX secolo, Mondadori,
Milano.

GRAMSCI, ANTONIO, 1971 = CPC

La costruzione del partito comunista 1923-1926, Einaudi, Torino

ID., 1975 = Q

Quaderni del carcere, ed. critica a cura di Valentino Gerratana, Einaudi, Torino.
ID., 1982 = CF

La cirta futura 1917-1918, a cura di Sergio Caprioglio, Einaudi, Torino.

ID., 1987 = ON

L’Ordine Nuovo 1919-1920, a cura di Valentino Gerratana e Antonio A. Santucci,
Einaudi, Torino.

ID., 1996 = LC

Lettere dal carcere 1926-1937, a cura di Antonio A. Santucci, Sellerio, Palermo.

HEIDEGGER, MARTIN, 1975 sgg.
Gesamtausgabe, Klostermann, Frankfurt a. M.

LENIN, VLADIMIR I., 1955-70 = LO
Opere complete, Editori Riuniti, Roma.

40



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

LOSURDO, DOMENICO, 1993

Democrazia o bonapartismo. Trionfo e decadenza del suftragio universale, Bollati
Boringhieri, Torino.

ID., 2007

1l linguaggio dell'Impero. Lessico dell’ideologia americana, Laterza, Roma-Bari.

ID., 2008

Stalin. Storia e critica di una leggenda nera, Carocci, Roma.

ID., 2013

La lotta di classe. Una storia politica e filosofica, Laterza, Roma-Bari.

LUXEMBURG, ROSA, 1968
“Die Russische Revolution” (1918), in Politische Schriften, a cura di Ossip K.
Flechtheim, Europaische Verlagsanstalt, Frankfurt a. M., vol. 3.

MARX, KARL E ENGELS, FRIEDRICH, 1955-89 = MEW
Werke, Dietz, Berlin.

PASCAL, PIERRE, 1982
Russie 1927. Mon Journal de Russie, tome quatrieme, [.’age de ’homme, Lausanne.

TROTSKIJ, LEV D., 1988
Schriften. Sowjetgesellschaft und stalinistische Diktarur, a cura di Helmut Dahmer et
alii, Rasch und Rohring, Hamburg.

VAccA, GIUSEPPE, 2012
Vita e pensieri di Antonio Gramsci 1926-1937, Einaudi, Torino.

WEIL, SIMONE, 1989-91 )
Oeuvres complétes, a cura di A.A. Devaux e F. de Lussy, Tome 11, Ecrits historiques et
politiques, Gallimard, Paris, 3 voll.

WERTH, NICOLAS, 2007
La terreur et le désarroi. Staline et son systéme, Perrin, Paris.

41



Materialismo Storico, n® 1-2/2016 (vol. |)

Il materialismo storico oggi. Ripartire dal giovane Benedetto Croce?
Claudio Tuozzolo (Universita di Chieti-Pescara)

The young Croce conceives a historical materialism as a realistic reading of the historical
world that is very different from the model of natural sciences. This idea of historical
materialism, born of a neo-Kantian idea, can be renewed today in a perspective that,

like the one we propose here and according to some Marx’s suggestions, thinks the
concrete human understanding as a form of “reproduction (reproduzieren)”. This new
“realistic” historical materialism is a radical criticism of that sort of metaphysical-

materialistic economicism involved in the ideology of contemporary financial capitalism.

This is an ideology that compels men ro self-conceive themselves as “type specimens” of
a supreme Law, the Law of a new Providence: the “markets”.

Keywords: Historical realism; Conceptual reproduction of reality; Financial capitalism;
Market as Providence.

Un “marxista” di fine Ottocento ha identificato il materialismo
storico con la «concezione realistica della storia»'. La domanda da cui
intendo muovere nello svolgere una riflessione sul materialismo storico
¢ semplice e cruciale: abbiamo bisogno oggi del materialismo storico?
Abbiamo bisogno del materialismo storico inteso come «concezione
realistica della storia», o abbiamo bisogno di un’altra forma di
materialismo storico?

Come noto alla domanda concernente la vera natura del
materialismo storico sono state date molte, diversissime, risposte. Ma
riguardo a questa questione devo subito osservare che, qualunque sia la
natura del materialismo storico, risulta evidente come esso sia nato da
un interesse “pratico” ben preciso. Sia nato cioe¢ dalla necessita di dare
risposta ai concreti problemi sociali scaturiti dall’industrializzazione, e,
piu  in  particolare,  dall’affermarsi  definitivo (a  partire
dall’industrializzazione di fine Settecento) di quello che i fondatori del
materialismo  storico hanno chiamato “modo di produzione
capitalistico”.

Percio porre oggi la questione dell’attualita del materialismo storico
significa dover tenere anche presente che l'interesse “pratico” da cui
siamo mossi nell’attuale contesto storico ¢ necessariamente diverso da

' CROCE 1896b = Sulla concezione, p. 18; cfr. CROCE 1900 = Mat900, p. 35 e
CROCE 2001 = MseEm, pp. 34 e 372.

42



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

quello che muoveva Marx. La necessita ¢ infatti oggi quella di dare
risposta ai concreti problemi sociali dei nostri tempi, dunque a
problemi che riguardano una societa, essenzialmente “postindustriale”,
solo in parte simile alla “societa dei produttori” dell’Ottocento indagata
da Marx?. Il problema, in questo nuovo contesto, & quello di chiarire se,
e fino a che punto, il materialismo storico, pensato nell’ Ottocento per
affrontare le sfide dell’industrializzazione capitalistica, possa essere utile
a delineare una concezione del mondo storico adeguata ad affrontare le
questioni  storico-sociali ai tempi del “capitalismo finanziario
postindustriale”.

Ma torniamo alla identificazione fra materialismo storico e realismo
storico («concezione realistica della storia») e cioe¢ al problema della
attualita dell’idea formulata nel maggio del 1896 dal giovane Benedetto
Croce teorico marxista’. Il nucleo teorico di tale idea ¢ la critica alle
interpretazioni che fanno coincidere il materialismo storico con
I’economicismo. Secondo tale prospettiva il pregio fondamentale del
materialismo storico non consiste nella scoperta della struttura
economica quale base che determina i processi storici e, dunque, la
sovrastruttura politica, giuridica e culturale. Il pregio del materialismo
storico, al contrario, va individuato nel fatto che esso (in quanto
«concezione realistica della storia») «rappresenta 1’'opposizione a tutte
le teologie e metafisiche nel campo della storia»*. L’idea che il compito
essenziale del materialismo storico sia quello di rappresentare

> Marx definisce il capitalismo che precede la fase dell’affermarsi del
capitalismo dominato dalle “societa per azioni” come una societa basata sulla
«proprieta privata di singoli produttori (Privateigentum vereinzelter
Produzenten)», distinguendolo, appunto, dalla fase successiva del capitalismo,
nella quale il «capitale» non ¢ pit «proprieta dei produttori»; MARX E ENGELS
1955-1989 = Werke, Bd. 25, p. 453; cfr. MARX 1980 = IC, III, p. 519. Per una
riflessione sul concetto di “societa dei produttori” in rapporto ai temi della
globalizzazione capitalistica contemporanea cfr. le celebri affermazioni di
Bauman (v. ad es. BAUMAN 1998, pp. 79 sgg.; trad. it. pp. 90 sgg.).
> Sui motivi che devono spingerci a considerare il giovane Croce un “teorico
marxista” sia consentito rinviare a TUOZZOLO 2008.
* Sulla concezione, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372 (a partire
dalla prima edizione Laterza il termine «rappresenta» viene sostituito da
«segna»; MseEm, p. 372).

43



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«l’opposizione a tutte le teologie e metafisiche nel campo della storia»
sposta 'attenzione dal tema del rapporto struttura-sovrastruttura a
quello del rapporto fra materialismo storico, teologia e metafisica.

La scoperta essenziale del materialismo storico non € percio la
scoperta dell'importanza dell’economia, ma consiste nel rilevare la
natura mondana del mondo storico-sociale: chr fa la storia é I'uomo,
non Dio, né altre entita metafisiche extramondane. Concludendo la
memoria del maggio 1896 (e richiamando evidentemente un brano di
Engels da lui parzialmente citato poco prima’), Croce osserva che la
storia & un qualcosa che «noi stessi facciamo»®. E da questo fatto che lo
storico deve, in primo luogo, partire; ed ¢ 'aver richiamato I’attenzione
su di esso il merito principale del materialismo storico.

Secondo questa prospettiva il materialismo storico ha anche altri
meriti, e fra questi vi ¢ la scoperta dell'importanza dell’economia nel
mondo storico-sociale, anzi della «genesi» di quest’ultimo «dal
sottosuolo economico»’. Il materialismo storico, infatti, & costituito da
un insieme di scoperte, di «vedute», di «nuovi dat> che possono
arricchire la «coscienza dello storico»®. Croce enumera tali «vedute»
capaci di realizzare un «progresso per la storiografia»’, ed osserva che

> Nel brano della lettera a W. Borgius del 25.1.1894 (pubblicata in “Der
sozialistische Akademiker”, n. 20, 15 Oktober 1895) parzialmente citato da
Croce (Sulla concezione, p. 13; cfr. Mat900, p. 27 e MseEm, p. 28 e 366),
Engels scrive: «Es ist also nicht, wie man sich hier und da bequemerweise
vorstellen will, eine automatische Wirkung der ockonomischen Lage, sondern
die Menschen machen ihre Geschichte selbst, aber in einem gegebenen, sie
bedingenden Milieu, auf Grundlage vorgefundener tatsachlicher Verhaltnisse,
unter denen die okonomischen, sosehr sie auch von den tbrigen politischen
und ideologischen beeinfluft werden mogen, doch in letzter Instanz die
entscheidenden sind und den durchgehenden, allein zum Verstandnis
fithrenden roten Faden bilden. b) Die Menschen machen ihre Geschichte
selbst, aber bis jetzt nicht mit Gesamtwillen nach einem Gesamtplan, selbst
nicht in einer bestimmt abgegrenzten gegebenen Gesellschaft» ( Werke, Bd. 39,
p. 206; cfr. Ped. it. in MARX E ENGELS 1949, pp. 88-9).
¢ Sulla concezione, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372.
" Ivi, p. 13; cfr. Mat900, p. 27 e MseEm, p. 28 e 366. V. oltre nota 10.
® Ivi, p. 10; cfr. Mat900, p. 22 e MseEm, p. 25 e 363.
? Ibidem.

44



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«sono vere e fecondissime scoverte, per intender la vita e la storia,
I’affermazione della dipendenza di tutte le parti della vita tra di loro, e
della genesi di esse dal sottosuolo economico, in modo che si puo dire
che di storie non ce n’¢ che una sola; il ritrovamento dell’indole reale
dello stato considerato come istituto di difesa della classe dominante; la
constatata dipendenza delle ideologie dagli interessi di classe; la
coincidenza dei grandi periodi storici coi grandi periodi economici; e le
tante altre osservazioni di cui ¢ ricca la scuola del materialismo
storico»'”.

Dunque il sottolineare che l'essenza del materialismo storico ¢
I’«opposizione a tutte le teologie e metafisiche nel campo della storia»''
non significa negare importanza alle sue altre scoperte. Vi sono tante
«vedute», «tante (...) osservazioni di cui €& ricca la scuola del
materialismo storico», di cui ogni vero storico, ogni storico realista,
deve tener conto. Tali «osservazioni approssimative» costituiscono la
«conoscenza di cio che di solito accade», ovvero «l’esperienza della
vita» che ¢ alla base di ogni vera indagine storiografica'?>. Ogni storico
deve saper tenere presente, ad esempio, che (I) la «genesi» delle «parti
della vita» (e, dunque, dellintero mondo sociale) ¢ costituito dal
«sottosuolo economico», (II) che lo «stato» «reale» & «istituto di difesa
della classe dominante», (III) che le «ideologie» dipendono «dagli
interessi di classe», e cosi via®.

Ma, in ogni caso, cid che costituisce 'essenza del materialismo
storico non sono, per il Croce del maggio 1896, queste «vedute», questi
“canoni”. Cio su cui il Croce del maggio 1896 richiama 'attenzione non
¢ solo 'importanza e la pluralita di tali «osservazioni approssimative»
(che si pongono «accanto alle teorie»'* e si concretizzano in «formole
generali ma non assolute»”), ma &, soprattutto, il significato

Y Ivi, p. 13; cfr. Mat900, p. 27 e MseEm, p. 28 e 366.

" Ivi, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372.

2 Ivi, p. 13; cfr. Mat900, p. 26, MseEm pp. 28 e 366.

P Ibidem; v. sopra nota 10.

Y Ivi, p. 12-3; cfr. Mat900, p. 26, MseEm pp. 28 e 366.

Y Ivi, p. 13; cfr. Mat900, p. 26, ove il termine «assolute» ¢& sostituito dal

termine «rigorose»; v. MseEm pp. 28 e 366.
45



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

antimetatisico del materialismo storico: il suo essere essenzialmente una
«concezione realistica della storia»'°,

In realta, ben presto, Croce iniziera a mutare la sua lettura del
materialismo storico: iniziera a mettere progressivamente da parte, da
un lato, (I) la valorizzazione dell'importanza del significato
antimetafisico del materialismo storico e, dall’altro, (II) I'idea che il
materialismo storico si compone di una pluralita di «vedute», di
“canoni”, di «esperienze» che garantiscono il «progresso della
storiografia»'’. Tale mutamento si registra chiaramente gia quando egli,
a fine 1897 nel suo terzo saggio sul marxismo, scrive che il materialismo
storico deve, a suo avviso, esser considerato «semplicemente un canone
d’interpretazione storica», un canone che «consiglia di rivolger
I’attenzione al sostrato economico delle societa»'®. Non vi é piu traccia
in questa nuova definizione del materialismo storico (che Croce ribadira
piu volte e a cui terra sostanzialmente fede nella sua speculazione piu
matura) né della idea (a) d’identificare materialismo storico e
«opposizione a tutte le teologie e metafisiche nel campo della storia»'’,
né della tesi (b) che individua in esso una molteplicita di diversi
“canoni”, di diverse «vedute». Ora esso ¢ identificato con un unico
«canone» che consiste nel prestare attenzione all’«economico». Non
siamo piu di fronte ad una pluralita di canoni scoperti a partire dal
“canone essenziale” che dice: “la storia la facciano nor stessi”. Ora il
canone essenziale, anzi 'unico canone che viene indicato come
caratteristico del materialismo storico ¢ quello che invita a prestare
attenzione all’«economico». Il materialismo storico ¢, dunque,
notevolmente ridimensionato. Si inizia cosi ad aprire la strada, da un
lato (I), proprio alla rivalutazione della natura “economicistica” del
marxismo (natura economicistica radicalmente contestata nei primi due

1 vi, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372.
Y Ivi, p. 10; cfr. Mat900, p. 22 e MseEm, p. 25 e 363.
8 Il materialismo storico», ribadisce Croce poche righe pit avanti, «& un
semplice canone, quantunque sia, in veritd, un canone di ricchissima
suggestione»: CROCE 1897a = Per /a interpretazione, pp. 20-1; cfr. Mat900, p.
115-6, MseEm, pp. 88-9 ¢ 419.
Y Sulla concezione, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372.

46



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

saggi crociani sul marxismo®’, ma, come noto, del tutto accolta dal
Croce maturo come vera essenza di tale dottrina®'), e, dall’altro (II), alla
tesi piu volte ribadita dal Croce del sistema: il materialismo storico ha
valore filosofico soltanto in quanto tappa indispensabile in vista della
scoperta dell’utile (dell’«xeconomico») come «forma» dello Spirito.

Ma, tralasciando la questione riguardante I’evoluzione del pensiero
crociano e le cause di essa, torniamo al tema del maggio 1896: la vera
essenza del materialismo storico ¢ la lotta alla teologia e alla metafisica
in campo storico. E condivisibile tale tesi? E utile oggi conservare una
tale concezione del materialismo storico? L’essenza della proposta di
Croce risulta chiaramente dalla lettura della gia citata parte conclusiva
della memoria del maggio 1896. Dire che il materialismo storico ¢&
essenzialmente una «concezione realistica della storia»® significa
affermare che la sua tesi fondamentale afferma che la storia ¢ un
qualcosa che «noi stessi facciamo»®,

Lo storico materialista ¢, in verita, per Croce uno storico realista che
si oppone all'idea secondo cui il soggetto della storia ¢ un soggetto
metafisico o teologico. Il merito del materialismo storico consiste nel
suo realismo, nel suo inserirsi nella battaglia che la concezione realistica
combatte contro le concezioni teologico-metafisiche. Si tratta di una
battaglia a cui il materialismo storico sembra poter fornire un
contributo essenziale, portando alla sconfitta definitiva la storiografia

20 La lettura antieconomicistica di Marx & ’anima non soltanto della memoria
del maggio 1896 1896 (Sulla concezione), ma anche del saggio contro Loria
(cfr. CROCE 1897b).
2l Nulla resta della distinzione fra materialismo storico e materialismo
metafisico (su cui si basa la memoria del maggio 1896), ad esempio, quando
Croce, nella Sroria d’Europa, osserva che il «fine» di Marx «era comunistico e
materialistico» (CROCE 1957, p. 152), rilevando [I«intrinseco carattere
materialistico del comunismo, nel suo far Dio della carne o della materia», e
concludendo che il «principio» di Marx «¢ la concezione dell’economia come
fondamento e matrice di tutte le altre forme della vita, che sarebbero
derivazioni o apparenze o fenomenologia di quella, unica realta» (p. 38).
*2 Sulla concezione, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372.
» Ivi, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372 (a partire dalla prima
edizione Laterza il termine «rappresenta» viene sostituito da «segna»; v.
MseEm, p. 372).

47



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

teologico-metafisica. «Ormai», osserva Croce (grazie agli «aiuti» del
materialismo storico e cioé all’affermarsi delle sue «vedute», dei suoi
‘canoni’) «la via ¢ indicata, a cercar la soluzione dei maggiori problemi
della storia»**,

“La via indicata” ¢ quella che mette definitivamente da parte le
analisi storiche che concepiscono il movimento storico come il risultato
di forze extraumane come la «Provvidenza», «Dio», lo Spirito®.
L’obiettivo a cui si oppone il materialismo storico inteso come realismo
storico € rappresentato, in primo luogo, da «S. Agostino da una parte» e
da «Hegel dall’altra», ovvero dall’«antica filosofia della storia»®. La
valorizzazione del materialismo come concezione realistica della storia
coincide, dunque, con la polemica contro la vecchia filosofia della storia
e in difesa del nuovo «filosofare sulla storia» («del Simmel [...] e [...]
dello stesso Labriola»)?’. Tale valorizzazione intende, evidentemente, a
mio avviso, riprendere ed applicare coerentemente al materialismo
storico quanto affermato da Antonio Labriola nella sua Prelezione del
febbraio 1887: «La filosofia della storia, non puod né deve essere una
storia universale narrata filosoficamente»®®,

Rinunciare alla «storia universale narrata filosoficamente» significa,
come ho sottolineato piu volte negli ultimi anni, negare alla storiografia
il carattere di scienza propria, di teoria che individua leggr della storia”.

# Ivi, p. 14; cfr. Mat900, pp. 29-30 e MseEm, pp. 30 e 368.

» Ivi, p. 5; cfr. Mat900, pp. 13-14 e MseEm, pp. 18-9 e 357-8.

26 [bidemn.

" Ivi, p. 5; cfr. Mat900, pp. 15 e MseEm, p. 20 e 358-9.

8 LABRIOLA 1887 = Prelezione, p. 45. Labriola, invece, secondo Croce, non ha

applicato coerentemente al materialismo storico tale idea: gli «aggettivi u/timo

e definitivo» «gli sono sfuggiti dalla penna» (Sulla concezione, p. 18; cfr.

Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372), quando ha, erroneamente scritto che il

materialismo storico & «l’'ultima e definitiva filosofia della storia», laddove «a

chi legga il libro del Labriola» (il riferimento ¢ a Del Materialismo storico,

Delucidazione preliminare, che Croce “recensisce” scrivendo la memoria del

maggio 1896) «un primo risultato deve apparire evidente (...): “Il cosiddetto

materialismo storico non é una filosofia della storia”»; Sulla concezione, p. 4 e

nota 2 di p. 4; cfr. Mat900, p. 12 e nota 2 di p. 12, MseEm, pp. 18 e 356-7.

* La distinzione fra scienze proprie e improprie, e, pit in generale I'idea di

«scienza», sottintesa nei primi scritti crociani sul marxismo (e, in particolare,
48



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Ma tale rinuncia alla «antica filosofia della storia» ha
contemporaneamente (ed ¢ questo il punto su cui intendo richiamare
I'attenzione in questa sede) il senso di una radicale contestazione di ogni
concezione storica che concepisca la storia come alcunché che ¢ mosso
non da «noi stessi»’’, ma da una Jlegge necessaria: da un soggetto che si
pone, teologicamente o metafisicamente, sopra agli uomini. L’errore
superato dal materialismo storico inteso come concezione realistica
della storia consiste nel concepire la storia come alcunché di mosso da
una legge (e dunque da un soggetto “non mondano”), che fa di «noi
stessi» non dei veri soggetti storici (delle vere individualita storiche), ma
delle «individualita» che sono (per usare l'espressione di Labriola)
«’esemplificazione della legge»’".

Il punto ¢ che, in fondo, I'errore della «antica filosofia della storia»
¢, dal punto di vista della «concezione realistica della storia», un errore
basato sull’incapacita di concepire individualita storica nella sua

nella memoria del maggio del ’96) ¢ quella delineata nel saggio del 1895 L arre,
Ia storia e Ia classificazione generale dello scibile (in CROCE 1896a = ICdS, pp.
117-132, poi, con il titolo Sulla classificazione dello scibile, in CROCE 1951 =
PS, pp. 60-67). La scienza “propria”, secondo il giovane Croce, cerca
«categorie sempre piu generali» svolgendo un lavoro che «non & punto (...)
descrittivo, ma schiettamente scientifico» in quanto «oltrepassa il fatto
concreto e individuale, assumendolo sotto concetti via via piu generali»
(Noterelle polemiche in ICdS, p. 86; cfr. PS, pp. 51-2). A suo avviso, invece,
«le scienze storiche o di fatti» sono «scienze descrittive o scienze improprie»,
Larte, Ia storia e la classificazione, in 1CdS, p. 129; cfr. PS, p. 65. Questa
distinzione crociana fra scienze ‘proprie’ e ‘improprie’ ¢ elaborata certamente
sotto l'influsso di cid che Labriola afferma nella citata Prelezione del 1887,
nella quale, fra Ialtro, si legge: «Si puo [...] credere [...] che tutta la storia si
risolva in teorie, su i fattori, le condizioni e le incidenze, in modo che la
semplice esposizione finisca per poi sparire [...] ? No: perché [...] la
configurazione storica rimane sempre un wunicum sui generis, da non
confondere con lindividualita che ci rappresenta nella storia naturale
I'esemplificazione della legge e del genere»; Prelezione, p. 45.
%0 Sulla concezione, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372; v. sopra
nota 6.
’! Prelezione, p. 45. Cfr. sopra nota 29.

49



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

differenza rispetto all'individualita come si presenta nella natura, nella
«storia naturale»’’, ovvero rispetto all’individualita cosi come ¢ indagata
da quelle che nel 1895-1896 Croce definisce scienze “proprie””.

Noi uomini non siamo enti riconducibili alla ZLegge che
naturalisticamente ci governa, al Dio che ci muove, all’ Universale
metafisico. E questa la verita su cui si basa la concezione realistica della
storia che si oppone «a tutte le teologie e metafisiche nel campo della
storia»’®. L’opposizione a tutte le teologie e metafisiche implica il
concepire il materialismo storico non solo come concezione che supera
I’«antica filosofia della storia», ma come concezione capace di rilevare e
superare |'errore caratteristico dell’«antica filosofia della storia» anche
altrove.

L’errore teologico-metafisico che fa della Legge, dell’Universale, il
soggetto della storia, misconoscendo il significato delle individualita
storiche, si puo rilevare, infatti, anche nel positivismo. Anche il
positivismo, come osserva coerentemente il giovane Croce, proclama
una «filosofia della storia», «quella dell’evoluzione»: «il concetto della
evoluzione, nelle mani dei positivisti, esce sovente dalla vacuita formale
che ¢ la sua verita, e si riempie di un contenuto, o meglio, della
pretensione di un contenuto, assai simile ai contenuti teologici e
metafisici»”.

Ma cio che maggiormente interessa a colui che intende sottolineare
la natura realistica del materialismo storico ¢ rilevare la presenza
dell’errore teologico-metafisico fra coloro che sostengono le ragioni del
materialismo storico. Alcuni sostenitori del materialismo storico lo
interpretano, infatti, in modo tale da trasformarlo in una concezione
teologico-metafisica assai simile alla «antica filosofia della storia». E
questo 'errore compiuto, ad esempio, secondo il giovane Croce, da
Plechanov, e, piu in generale, dai marxisti «monisti». Il materialismo
storico in tali autori si trasforma in una erronea concezione che realizza
proprio cio che il vero materialismo storico nega: «la pretesa di stabilire

%2 Ivi, p. 45. Cfr. sopra nota 29.
% Cfr. sopra nota 29.
 Sulla concezione, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372; cfr. sopra
nota 4.
» Ivi, p. 5; cfr. Mat900, p. 14 e MseEm, pp. 34 e 372.
50



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

la legge della storia»™®. E cid & possibile in quanto i marxisti «monistix»
trasformano il materialismo storico in materialismo metafisico. La
«filosofia monistica» (che, secondo il Labriola della Prelezione,
«culmina in Hegel», consiste nel «ridurre ad assoluta unita ogni materia
conoscibile ed ogni metodo di conoscenze» ed ¢ il fondamento della
filosofia della storia e cioe¢ di ogni «trattazione filosofica della storia
universale»’’) si insinua in tal modo nel materialismo storico e ne nega
I’essenza.

Il materialismo storico diviene in questo caso qualcosa che ¢ in
contrasto con la sua natura antimetafisica: si trasforma in una metafisica
della materia, in un monismo materialistico che pretende di sostituire al
monismo dell’Idea il monismo della Materia. Ma la Materia assume in
questa concezione la stessa posizione che assume, secondo il giovane
Croce labrioliano, I'Idea nella filosofia di Hegel: diviene il Soggetto
della storia, la Legge che domina (e riduce a semplice «esemplificazione
della legge»’®) ogni individualita.

Il modo corretto di concepire il materialismo storico si tiene, invece,
lontano da ogni prospettiva monistica, ovvero da ogni metafisica: &
I'«l’Idea dello Hegel», I'ldea concepita come entita metafisica
extramondana, che, secondo il Croce del 96, Marx vuole negare. 1l
«capovolgimento della filosofia hegeliana della storia» che il
materialismo storico realizza consiste nell’affermare che «la storia non ¢
un processo dell'ldea, ossia di una realta razionale, sibbene un sistema
di forze»”. Questo ¢ il vero «capovolgimento della filosofia hegeliana
della storia» realizzato da Marx®, non quello affermato dai monisti, dai
materialisti metafisici, che identificano il materialismo storico con il
semplice economicismo che afferma che «le idee nascono come riflesso
delle condizioni materiali»*'.

3 «Il materialismo storico», osserva Croce, «nella forma in cui lo presenta il
Labriola, ha abbandonato di fatto ogni pretesa di stabilire la legge della storiax:
Ivi, p. 6; cfr. Mat900, p. 15, MseEm, p. 20 e 359.
’" Prelezione, pp. 31-2.
’ Ivi, p. 45. Cfr. sopra nota 29.
% Sulla concezione, p. 6; cfr. Mat900, p. 16 e MseEm, pp. 21 e 359-60.
Y0 Ibidem.
' Ibidem.
51



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Il punto ¢ che, secondo questa lettura del materialismo storico,
'obbiettivo polemico di Marx ¢ la concezione teologico-metafisica della
storia, anzitutto «l’/dea dello Hegel» intesa come entita che fa la
storia”’. Il materialismo storico non afferma che la storia la fanno le
«condizioni materiali» e non le «idee degli uomini». Concependo la
storia pluralisticamente come un «sistema di forze»® il vero
materialismo storico, che pure individua, come gia ricordato, «la
genesi» «di tutte le parti della vita» «dal sottosuolo economico»*, sa
riconoscere il ruolo delle diverse «forze» (dei differenti «fattori»), ed
afferma che «la pretesa riduzione della storia al fattore economico &
un’idea balzana»®.

Ma il punto su cui appare importante portare I'attenzione ¢ il fatto
che rale idea balzana é secondo linterpretazione che identifica
materialismo storico e «concezione realistica della storia», wun’7dea
metafisico-teologica. Tale interpretazione, dunque, legge la polemica di
Marx contro Hegel, come “il modello della polemica contro ogni
teologia e ogni metafisica della storia”; e, dunque, come una polemica
capace di far emergere 'essenza del materialismo storico: I'«opposizione
a tutte le teologie e metafisiche nel campo della storia»*.

Naturalmente il giovane Croce pensa tale opposizione a partire dalle
proprie concezioni “neokantiane” dell’epoca, che si fondano, come
ricordato, sulla distinzione del Labriola della Prelezione fra la storia e la
«storia naturale»”’. Egli pensa tale opposizione muovendo da un preciso
concetto di individualita storica (basato sulla netta distinzione fra storia
culturale e storia naturale), un concetto che implica che I'individuo sia
pensato come (a) parte di un universale concepito come tutto, e non (b)
sulla base di una “logica analitica” che lo riduce ad “esempio” di un
universale concepito come genere®. D’altronde, sulla distinzione fra (b)

2 Ibidem.

¥ Ibidem.

Y Ivi, p. 13; cfr. Mat900, p. 27 e MseEm, pp. 28 e 366, v. sopra nota 10.

¥ Ivi, p. 11; cfr. Mat900, p. 25 e MseEm, p. 27 e 365.

% Ivi, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372.

" Prelezione, p. 45. Cfr. sopra nota 29.

* 11 chiarimento teorico fondamentale riguardo al perché una “logica analitica”
generalizzante di tipo kantiano (quale quella adottata dalle scienze naturali, che

il giovane Croce chiama «scienze proprie») non puo essere alla base del modo
52



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«singolo come esemplare astratto» e (a) «singolo come individualita
concreta»” (che si pone alla base del concetto di individualita storica
sviluppato dalla riflessione sulla storia elaborata dalla filosofia
“neokantiana” tedesca fra Ottocento e Novecento) Croce richiama
esplicitamente I’attenzione gia nella memoria sulla storia del 1893,

Il punto ¢ che l'individualita srorica deve essere concepita come
soggetto artivo della storia, come parte che, appunto, prende parte alla
storia, partecipa al tutto, all’ Universale reale. L’individuo storico-reale
non ¢ una semplice «esemplificazione della legge»’' (dell’'universale
astratto), un semplice «portatore di generalita di valore (Trdger von
Wertallgemeinheiten)»’®. Ora & proprio questa idea di individualita
storica che si pone alla base del materialismo storico concepito come
«concezione realistica della storia». Per esso l'individuo non & una
entita che, semplicemente, “porta” ed esemplifica I'universale astratto
(“teologico-metafisico”), ma ¢ la parte che fa (contribuisce a fare) quel
tutto concreto che ¢ la storia (I'universale reale, “non metafisico”).

Negli scritti dei fondatori del materialismo storico, d’altronde, vi
sono molte ragioni per sostenere una lettura che va in questa direzione.
Per dirla con le parole della gia ricordata lettera di Engels del 25
gennaio 1894 (parzialmente citata da Croce), I'evoluzione storica non ¢
«un effetto automatico della situazione economica»: «sono gli uomini
che fanno essi stessi la loro storia», «in un ambiente dato pero, che li
condiziona, sulla base di rapporti reali, esistenti in precedenza, tra cui i
rapporti economici, per quanto possano anche essi venire influenzati
dai rimanenti rapporti politici e ideologici, sono pero in ultima istanza i
decisivi»”.

corretto di pensare 1'«individualita storica» verra data dalla riflessione
sviluppata da Emil Lask (sulla scia soprattutto di H. Rickert) nel 1902 nella
Introduzione a LASK 1923.
¥ LAZARUS 1872, pp. 21 sgg.
°0 Cfr. la menzionata citazione di Lazarus in CROCE 1993 = LS, p. 16; cfr. PS,
p. 18.
*! Prelezione, p. 45. Cfr. sopra nota 29.
2 LASK 1923, p. 12.
» Werke, Bd. 39, p. 206; cfr. 'ed. it. in IID., 1949, pp. 88-9; v. sopra nota 5.

53



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Chi vuole cogliere 'essenza del materialismo storico non deve,
dunque, concentrare I'attenzione sul problema astratto concernente la
relazione fra “fattori politici e ideologici” e “fattori economici”. Il
materialismo storico non ¢ identificabile con I'astratta «teoria dei
fattori»”*: 'essenza del materialismo storico sta (secondo I'esplicita tesi
formulata dal giovane Croce) nel suo procedere «oltre»”, un procedere
«oltre» che consiste innanzitutto nell’affermare che «sono gli uomini
che fanno essi stessi la loro storia»™®. Lo studio dei “fattori” ha senso
solo per mettere in evidenza i condizionamenti che I'ambiente (i
«rapporti reali, esistenti in precedenza, tra cui i rapporti economici»
ecc.) esercita sul fare degli uomini, che resta, comunque, I'unico vero
fattore.

11 fatto che sia questo il vero fattore su cui il materialismo storico
vuole portare I'attenzione trova conferma in Engels non solo nella citata
lettera del 25 gennaio 1894, ma anche, in parre, ad esempio, nella
lettura del materialismo storico sviluppata in Ludwig Feuerbach und
der Ausgang der klassischen deutschen Philosophie (dunque in un testo
engelsiano che il Croce del 1896 ha certamente ben presente’’). Engels,
infatti, in tale opera, prima identifica materialismo e naturalismo, poi,
nel par. IV (fornendo una definizione definitiva del materialismo storico

>* Muovendo evidentemente dall’idea di Labriola secondo cui la delineazione
dei «fattori» sorge «per via della astrazione e della generalizzazione» (cfr. A.
LABRIOLA, Del materialismo storico, in ID. 1938, p. 175), Croce afferma: «Il
Labriola mostra come la storiografia fosse gia pervenuta, nel suo svolgimento,
alla teoria dei fattori storici: ossia alla concezione che il processo storico sia
leffetto di una serie di forze che si chiamano le condizioni fisiche, le
formazioni sociali, le istituzioni politiche, le personalita individuali. Il
materialismo storico procede oltre»; e poco piu avanti conclude: «la reoria dei
fartori [...] ¢, secondo me, l'ultima parola dell’analisi astratta»: Sulla
concezione, pp. 10-11; cfr. Mat900, p. 23, MseEm, pp. 25-6 € 363-5.
>> Jbidem; v. qui sopra nota 54.
> Werke, Bd. 39, p. 206; cfr. MARX E ENGELS 1949, pp. 88-9; v. sopra nota 5.
°" Riguardo alla conoscenza e al possesso da parte di Croce, nel periodo ’96-
’97, del libro di Engels su Feuerbach cfr. I’ Appendice alla memoria del maggio
'96 (Sulla concezione, p. 20) e la corrispondenza Croce-Gentile (cfr. GENTILE
1974, pp. 196 sgg.).

54



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

delineato da Marx’®), osserva che con esso «ci si decise a concepire il
mondo reale, - natura e storia, - nel modo come esso si presenta a
chiunque vi si accosti senza ubbie idealistiche preconcette (ohne
vorgefalSte idealistische Schrullen); ci si decise a sacrificare senza pieta
ogni ubbia idealistica che non si potesse conciliare con i fatti concepiti
nel loro proprio nesso e non in un nesso fantastico»”’.

Qui Engels, insistendo sulla «rottura con la filosofia hegeliana»,
interpreta il materialismo marxiano essenzialmente come 1’opposizione
contro «ogni sghiribizzo idealistico (jede idealistische Schrulle)»®,
consistente «nel sostituire al posto del nesso reale (wirklich), da
dimostrarsi nei fatti, un nesso creato nella testa del filosofo»® (ovvero
nel porre al posto «del nesso reale (wirklich)» una nuova «Provvidenza
misteriosa (mysteribse Vorsehung)» ©). La tesi essenziale del
materialismo storico su cui Engels richiama Dattenzione ¢, dunque,
ancora una volta questa: la storia non ¢ prodotta dalla «Provvidenza».

In verita, il materialismo come realismo (come attenzione al «reale»,
al «nesso reale (wirklichen Zusammenhang)»®, ai «nessi reali»®'),
delineato qui da Engels, sottolinea I'importanza di scoprire le «intime

*8 «Und weiter heilst Materialismus iiberhaupt nichts»: Werke, Bd. 21, p. 292;
cfr. I'ed. it. in MARX E ENGELS 1945, p. 88.
*? «Die Trennung von der Hegelschen Philosophie erfolgte auch hier durch die
Riickkehr zum materialistischen Standpunkt. Das heilst, man entschlof sich,
die wirkliche Welt - Natur und Geschichte - so aufzufassen, wie sie sich selbst
einem jeden gibt, der ohne vorgefalite idealistische Schrullen an sie herantritt;
man entschlof8 sich, jede idealistische Schrulle unbarmherzig zum Opfer zu
bringen, die sich mit den in ihrem eignen Zusammenhang, und in keinem
phantastischen, aufgefassten Tatsachen nicht in Einklang bringen liess»:
Ibidem.
% Jbidens, cfr. sopra nota 59.
*' «Auch hier hat die Philosophie der Geschichte, des Rechts, der Religion usw.
darin bestanden, dal an die Stelle des in den Ereignissen nachzuweisenden
wirklichen Zusammenhangs ein im Kopf des Philosophen gemachter gesetzt
wurde»: Ivi, p. 296; cfr. I'ed. it. in MARX E ENGELS 1945, p. 93.
%2 Ibidem.
® Ibidem;, cfr. qui sopra note 61 e 62,
# «Hier galt es also (...) diese gemachten kiinstlichen Zusammenhinge zu
beseitigen durch die Auffindung der wirklichen»: /bidem.

55



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

leggi nascoste (innre verborgne Gesetze)»® (le «forze motrici
(treibenden Kréfte)» che si celano «dietro (Ainter)» ). Il problema (non
scorto dal «vecchio materialismo», ed individuato solo dal materialismo
storico””) di «indagare le potenze motrici» che stanno «dietro alle
motivazioni degli uomini che agiscono storicamente»® viene giudicato
essenziale; e, su questa base, Engels giudica in modo parzialmente
positivo persino la «filosofia della storia» di Hegel (che, pero, «non
cerca queste potenze nella storia stessa; le importa invece dal di fuori,
dall’ideologia filosofica»)®.

L’insistenza engelsiana sulle «intime leggi nascoste (innre verborgne
Gesetze)»'" della storia, sulle «potenze motrici» nascoste dietro gli
«uomini», le quali «costituiscono le vere forze motrici ultime della storia
(die efgentlichen letzten Triebkrifte der Geschichte ausmachen)» e
sono «le cause ultime degli avvenimenti storici (die letzten Ursachen der
geschichtlichen Ereignisse)»”, delinea chiaramente una significativa
distanza fra il materialismo storico realistico delineato da Engels e
quello delineato dal giovane Croce.

% Ivi, p. 297; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 94.
% Ibidem.
¢ Ivi, pp. 297-8; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 94-5.
% «Wenn es also darauf ankommt, die treibenden Michte zu erforschen, die
(...) hinter den Beweggriinden der geschichtlich handelnden Menschen stehn
und die eigentlichen letzten Triebkrifte der Geschichte ausmachen, so kann es
sich nicht so sehr um die Beweggriinde bei einzelnen, wenn auch noch so
hervorragenden Menschen handeln, als um diejenigen, welche grofle Massen,
ganze Volker und in jedem Volk wieder ganze Volksklassen in Bewegung
setzen»: Werke, Bd. 21, p. 298; cfr. I'ed. it. in in MARX E ENGELS 1945, p. 95.
% «Die Geschichtsphilosophie dagegen, wie sie namentlich durch Hegel
vertreten wird, erkennt an, dal} die ostensiblen und auch die wirklich tatigen
Beweggriinde der geschichtlich handelnden Menschen keineswegs die letzten
Ursachen der geschichtlichen Ereignisse sind, dal§ hinter diesen Beweggriinden
andre bewegende Maichte stehn, die es zu erforschen gilt; aber sie sucht diese
Michte nicht in der Geschichte selbst auf, sie importiert sie vielmehr von
aullen, aus der philosophischen Ideologie, in die Geschichte hinein»: Ivi, p.
298; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 95.
0 Ivi, p. 297; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 94.
"t Ivi, p. 298; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 95; v. sopra nota 68.
2 Ibidem;, v. sopra nota 69.

56



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Nel primo, infatti, le «potenze motrici» individuate da Marx (le
«lotte di classe» e «le condizioni di vita economica della societa»”), i
“fattori storici”, assumono il ruolo di «vere forze motrici ultime» e
percid di unico vero farrore della storia, che pone gli avvenimenti
storici, agendo attraverso gli uomini “di nascosto”, dererminandoll.
Secondo Engels, dunque, tali «potenze motrici» agiscono nella storia
cosl come, a suo avviso, agiscono, le false forze che Hegel «importa (...)
nella storia dal di fuori»".

Per Engels, in sostanza, le «forze motrici» individuate dal
materialismo storico, pur essendo, a differenza di quelle indicate dalla
hegeliana «filosofia della storia», «interne (innre)»”, agiscono come
«forze motrici ultime» e, al pari delle forze individuate da Hegel, sono il
vero fattore della storia. Questa prospettiva alimenta, percio, una lettura
monistica del materialismo. Per Engels le «forze motrici» che agiscono
“di nascosto” sono forze che si impongono come «le cause ultime degli
avvenimenti storici (die Jletzten Ursachen der geschichtlichen
Ereignisse)»’®, cid, a suo avviso, & vero sia per Hegel che per Marx.

L’insistenza di Engels sul fatto che: «nella storia della societa gli
elementi attivi sono esclusivamente [...] gli uomini (in der Geschichre
der Gesellschatt sind die Handelnden lauter [...] Menschen»)»',
conduce cosi, nel Feuerbach engelsiano, all'idea di affermare che,
comunque, tali “elementi attivi”, «die Handelnden», siano, in realta,
mossi da forze nascoste che costituiscono il vero fattore della storia. Ma,
in questo modo, il significato eversivo che il materialismo storico
assume rispetto alla concezione metafisica che riduce la storia al moto
della «Provvidenza», pare ridimensionato, anzi annullato. I «nessi
reali»’®, le reali «potenze motrici», finiscono solo per sostituirsi ai nessi
fasulli, ma, assumono, rispetto agli uomini agenti, lo stesso ruolo che era
assunto, secondo Engels, dalla «Provvidenza» hegeliana”.

" i pp. 300-1; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 97-8,

" Ivi, p. 298; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 95; v. sopra nota 69.
? Ivi, p. 297; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 94; v. sopra nota 65.
% Ivi, p. 298; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 95; v. sopra nota 69.
" Ivi, p. 296; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 93; cfr. oltre nota 87.
'8 Ibidem; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 93; cfr. Sopra nota 64.

7 Ibidem;, cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 93; cfr. sopra nota 62.

57



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Ora, la lettura del materialismo storico come realismo proposta dal
giovane Croce punta, invece, ad evitare proprio questo pericolo. Croce
propone, infatti, come gia osservato, di attenersi rigorosamente alla tesi
antimetafisica di Engels secondo cui nella storia sono attivi
esclusivamente gli uomini. Per far cio, pero, si deve rinunciare del tutto
a fare dei «nessi reali» scoperti da Marx «le cause ultime degli
avvenimenti storici»®’: se si afferma che la causa ultima della storia sono
gli uomini (se si afferma che solo gli uomini sono «die Handelnden»®')
non si puo poi individuare nei “fattori storici” tale causa.

Si tratta in sostanza di usare la tesi engelsiana della citata lettera del
25 gennaio 1894 (che concepisce i «rapporti reali» soltanto come la
«base», I'«ambiente», «che condiziona (bedingend)» gli uomini che
fanno la storia)® per pensare in termini non deterministici i «rapporti
reali», i fattori storici, e cioé per non trasformarli in “metafisiche”
«cause ultime»®. Si tratta di non trasformare il materialismo storico in
materialismo metafisico, in una nuova metafisica della storia che
semplicemente sostituisce alla «Provvidenza» della vecchia filosofia
della storia (all’«Idea di Hegel»*') una nuova Provvidenza: la materia, la
natura. Ma per far cio, per uscire da ogni forma di determinismo (e per
liberare il materialismo da ogni naturalismo), in primo luogo, bisogna
saper cogliere la differenza fra storia e “natura”.

I «nessi reali», i “fattori”, che caratterizzano il mondo storico, non
possono essere pensati sul modello dei «nessi reali» che caratterizzano il
mondo della ‘natura’. E su questo punto che il materialismo storico
realistico delineato dal giovane Croce si differenzia in modo netto dal
materialismo storico realistico delineato da Engels (dal quale, come
detto, il giovane Croce labrioliano prende, per altro, le mosse).

In Engels Iidea che siano gli uomini a fare la storia non intacca la
convinzione che i «nessi reali» scoperti dal materialismo storico siano le
«intime leggi nascoste (innre verborgne Gesetze)»® della storia. La

% Ivi, p. 298; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 95; v. sopra nota 69.
81 Ivi, p. 296; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 93; cfr. oltre nota 87.
2 Werke, Bd. 39, p. 206; cfr. MARX E ENGELS 1949, pp. 88-9; v. sopra nota 5.
¥ Werke, Bd. 21, p. 298; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 95; v. sopra nota 69.
 Sulla concezione, p. 6; cfr. Mat900, p. 16 e MseEm p. 21.
¥ Werke, Bd. 21, p. 297; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 94.

58



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«differenza» fra mondo naturale e mondo storico (consistente nel fatto
che quest’ultimo ¢ il prodotro esclusivo degli uomini, e degli uomini
coscienti®) viene definita esplicitamente da Engels come una
«differenza» (che seppure importante) «non pud cambiare nulla al fatto
che il corso della storia & dominato da leggi generali interne»®. 1l
modello della scienza storica ¢, evidentemente, per Engels, la scienza
naturale. A suo avviso i «nessi reali», i “fattori” (e in primo luogo il
fattore economico), scoperti da Marx nel mondo storico sono «leggi
generali» che «dominano» tale mondo cosi come i «nessi reali» scoperti
dagli scienziati naturali dominano il mondo della natura. Ma cio
significa, evidentemente, che al dominio della Legge, al dominio dei
«nessi reali», non sfuggono gli uomini nel loro “fare” la storia. Il loro
“fare” diviene, cosi, di nuovo, un fare apparente, un fare dominaro da
«forze» nascoste che, come detto, svolgono lo stesso ruolo della sopra
citata «Provvidenza misteriosa (mysteriose Vorsehung)»*®.

Superare tale ricaduta in una concezione teologico-metafisica della
storia appare essenziale per evitare i molti errori compiuti dai marxisti
fra Ottocento e Novecento nell’analizzare la reale forza del sistema
capitalistico e nel delineare la rapida ed inesorabile crisi di tale sistema.
Ora il modo per superare tale ricaduta in una concezione teologico-
metafisica della storia non pare possa andare in una direzione diversa da
quella suggerita dal giovane Croce nel 1896. Il punto essenziale consiste
nel concepire un materialismo storico realistico che non pensi il mondo
storico sulla base del modello delle scienze naturali. 11 mondo storico ¢
un mondo fatto dagli uomini, questa apparentemente banale verita
impone di pensare il rapporto fra gli uomini e i «nessi reali» che essi
istituiscono come un rapporto fra parti e tutto, non come un rapporto
fra ’esemplare e la sua /legge.

8 Ivi, p. 296; cfr. MARX E ENGELS 1945, p. 93; cft. sopra nota 77.
87 «Dagegen in der Geschichte der Gesellschaft sind die Handelnden lauter mit
Bewultsein begabte, mit Uberlegung oder Leidenschaft handelnde, auf
bestimmte Zwecke hinarbeitende Menschen; nichts geschieht ohne bewulte
Absicht, ohne gewolltes Ziel. Aber dieser Unterschied, so wichtig er fur die
geschichtliche = Untersuchung namentlich  einzelner = Epochen  und
Begebenheiten ist, kann nichts andern an der Tatsache, dafl der Lauf der
Geschichte durch innere allgemeine Gesetze beherrscht wird»: Zbidem.
8 Ibidem.

59



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Nel mondo “naturale” fra individuo e universale si pone un rapporto
che riconduce all'universale, inteso come genere, I'individuo; che non ¢
altro che un esempio della Legge. Questo ¢ il mondo naturale cosi come
si presenta allo scienziato naturale. Non c’¢ certamente qui il tempo di
considerare il fatto se questo modo di pensare la natura sia adeguato
“alla cosa stessa” oppure sia frutto della “idealizzazione” moderna della
natura descritta, ad esempio, dallo Husserl della Crisi delle scienze
europee. Qui cio che interessa rilevare ¢ che il mondo “naturale” cosi
come appare allo scienziato moderno ¢ un mondo di «leggi» che sono
«generali (allgemein)» (per usare I'espressione di Engels®’), e che tale
mondo “naturale” non puo essere assunto (come fa di fatto lo Engels
del Feuerbach) come modello per concepire il mondo storico. Se il
mondo storico ¢ concepito come mondo di «leggi generali» non vi ¢
spazio per pensatlo come frutto del fare degli uomini, degli individui
storicl.

Ma cosa sono allora i «nessi reali», le «forze reali», 1 “fattori” storici,
individuati dal materialismo storico, che cosa sono le leggi delineate da
Marx, ad esempio, nel Capitale? Certamente non «leggi generali» che,
come quelle pensate dagli scienziati naturali, riconducono gli individui
(gli esemplari) al genere (alla legge) e che, quindi, consentono, di
prevedere gli eventi che “naturalmente” accadranno nel futuro. Tali
«nessi reali» sono piuttosto “leggi” descrittive, che narrano del passato
(e nulla dicono del futuro), perché descrivono appunto le connessioni
reali (ad esempio determinati rapporti di produzione) che sono state
istituite dagli uomini; e che, certamente, incidono (ed incideranno) sul
loro fare, ma non lo determinano in modo «automatico»™.

Un materialismo storico concepito in questo modo come
“concezione realistica della storia non subalterna al modello di scienza
delineato dalle moderne scienze naturali” puo, dunque, pensare ai
«nessi reali» evidenziati da Marx (ad esempio alla legge del plusvalore)
non come a «leggi generali», ma come a «vedute»; a «vedute» utili, da
un lato (I), a descrivere in modo preciso singoli eventi del passato,
dall’altro (II), a definire, in futuro, eventi storici che devono ancora
realizzarsi.

% Cfr. sopra nota 87.
0 Cfr. sopra nota 5.
60



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

In altri termini tali «nessi reali» interns alla storia possono essere
individuati solo a posteriori, nella sroria che gli uomini hanno farto; e,
solo in questo senso, sono leggi della storia. Della storia che gli uomini
faranno “i nessi reali interni” non possono dirci molto, proprio perché,
in quanto “interni” tali nessi possono essere colti dallo storico realista
solo dopo che il fare degli uomini si ¢ consumato. Prima che cio accada
lo storico (basandosi sull’osservazione di quanto accaduto
precedentemente) potra solo affermare che certamente i «nessi reali»
che gli uomini hanno costituito in passato influenzeranno il loro fare
futuro, ma fino a che punto cido accadra, quali «nessi reali» saranno
maggiormente condizionanti e quali nuovi «nessi reali» verranno
istituiti dal fare, cosciente e incosciente, degli uomini, tutto cid potra
determinarlo a posteriori solo lo storico del futuro. Quanto, ad
esempio, il «nesso reale» “modo di produzione capitalistico”
(individuato da Marx nella societa a lui contemporanea) condizionera
’azione degli uomini che faranno la storia nella seconda meta del secolo
XXI lo potranno definire solo gli storici del secolo successivo, che
potranno anche valutare se, e fino a che punto, tale «nesso reale»
sopravvivera, e se nuovi «nessi reali» verranno istituiti dal fare degli
uomini nella seconda meta del secolo XXI.

In questa ottica, i “nessi reali” di cui parla Engels, i fattori storici
delineati dal materialismo storico e le leggi individuate da Marx nel
Capitale (e, piu in generale dalla marxiana ‘critica dell’economia
politica’), possono essere definiti come delle «vedute»; ovvero come
delle “vedute del passato” (capaci di narrare il passato realmente
accaduto) e come delle “vedute sul futuro” (capaci di aiutarci ad
immaginare come potrebbe essere realmente il futuro storico, che potra
essere narrato perd solo a posteriori). Il termine crociano «vedute»’'
puo qui essere assunto, in quanto tali vedute sono dei «dati»”*, nel senso
che descrivono ‘i dati storici del passato’ (e potrebbero descrivere ‘i dati
storici del futuro’). Il giovane Croce pero considera tali «vedute» delle

! Sulla concezione, p. 10; cfr. Mat900, p. 22 e MseEm, p. 25 e 363; v. sopra
nota 8.

%2 Ibidem; v. sopra nota 8.
61



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

“forme” (degli ‘universali’) che appartengono alla soggettivita (alla
«coscienza dello storico»™), non all’oggettivita storica, alla storia stessa.

Le «vedute», per il Croce del 1896, non sono concetti concreti
(concetti reali, “concetti storici’), semplicemente perché, in generale,
per il giovane Croce (che neokantianamente separa nettamente realta
concreta e concetto), i concetti reali (gli universali concreti) non
esistono’, sono delle assurdita®. Non potendo collocare tali “concetti”
(tali concetti impropri o empirici) nella sfera dei concetti purs astratti, o
propri, e dunque nella sfera delle astrazioni concettuali (delle forme
astratte) che costituiscono le «scienze proprie», Croce ne fa, nel maggio
del 1896, dei “concetti spuri”, (delle «osservazioni approssimative» che
costituiscono la «conoscenza di cio che di solito accade»™), e si avvia,
come gia in parte accennato, sulla strada che lo porta a considerarli, in
fondo, soltanto come “canoni pratico-empirici” (prima elaborazione di
cio che piu tardi chiamera “pseudoconcetti”).

Il termine «osservazioni approssimative» qui usato da Croce per
indicare le «vedute», i «nuovi dat»”’, scoperti dal materialismo storico &
il frutto della polemica crociana contro chi, come i monisti, ne fa delle
leggi proprie; ma ¢ un termine che fa pensare ad una debolezza
conoscitiva di tali «vedute». Tuttavia dal punto di vista del
“materialismo storico inteso come realismo storiografico” delineato da
Croce tali «vedute» non sono affatto conoscitivamente deboli: sono
“approssimative” solo nel senso che vanno verificate di volta in volta

? Ibidem; v. sopra nota 8.
T concetti (le leggi) per il giovane Croce sono astrazioni (di tali astrazioni son
fatte le “scienze proprie”, che sono appunto “scienze di leggi”); cfr. sopra nota
29.
> Nel saggio su Hegel de1906 Croce non considera pit I’ «universale concreto»
come un errore, o una contraddizione ('universale concreto ¢ la «gloria
verace» di Hegel; egli ha «conferito al concetto logico un carattere di
concretezza»): CROCE 1948, pp. 19-20. Ma ancora nell’ Esretica «il concetto
dell'individuale» ¢ considerato un «sofisma» (CROCE 1928, p. 32) e il
«concetto storico» una contraddizione «in termini» in cui «l’aggettivo ripugna
al sostantivo» (p. 45).
% Sulla concezione, p. 13; cfr. Mat900, p. 26, MseEm pp. 28 e 366.
" Ivi, p. 10; cfr. Mat900, p. 22 e MseEm, p. 25 e 363; v. sopra nota 8.

62



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dallo storico™. Tutti gli strumenti concettuali sono del resto, dal punto
di vista “neokantiano” del giovane Croce “astrazioni”, semplificazioni,
lontane dall’individualita storica.

Ora (come ho gia rilevato), credo che assumendo una prospettiva
concettuale diversa, ovvero anche mertendo da parte rale orttica
“neokantiana”, & possibile pensare ai «nessi reali» evidenziati da Marx
(ad esempio alla legge del plusvalore) non come a «leggi generali», ma
come a «vedute» utili, da un lato (I), a descrivere in modo preciso
singoli eventi del passato, dall’altro (II), a definire in futuro eventi
storici che devono ancora realizzarsi. Assumere i «nessi reali» scoperti
da Marx non come «leggi generali», ma come vedute descrittive, &
possibile infatti anche assumendo una teoria del concetto che,
diversamente da quella “neokantiana’, non separa in modo assoluto
concetto e realta.

In altri termini, se i concetti sono pensati come li pensa il Marx
maturo nella Einleirung del 1857, se i concetti sono pensati come capaci
di «riprodurre (reproduzieren)k> spiritualmente il concreto” (inteso
come «sintesi di molte determinazioni (Zusammenfassung vieler
Bestimmungenh)'", essi non devono affatto necessariamente essere
pensati come «leggi generali» concepite engelsianamente sul modello
delle scienze della natura. 1l fatto che il giovane Croce muova da una
prospettiva neokantiana, che non contempla (ed, anzi, & in contrasto
con) 'idea (chiaramente rivendicata dal Marx maturo) di un concerto
concreto (di un «concetto storico»'"') capace di «riprodurre
(reproduzieren)> il reale, nulla toglie alla importanza delle sue resi
contro la riduzione def «nessi» scoperti da Marx a «leggi generali».

% «Quella coordinazione e subordinazione dei fattori, che il materialismo
storico indica nella loro generalita, per la piti parte dei casi, e in maniera
approssimativa, devono essere dallo storico rese precise e definitive per ogni
singolo caso; e qui ¢ il suo compito, qui le difficolta, che possono essere talora
insormontabili»: /v, p. 14; cfr. Mat900, pp. 29-30, MseEm, pp. 30 e 368.
? «Die Methode, vom Abstrakten zum Konkreten aufzusteigen, nur die Art fiir
das Denken ist, sich das Konkrete anzueignen, es als ein geistig Konkretes zu
reproduzieren»: Werke, Bd. 42, p. 35; cfr. MARX 1978,p. 27.
1 Jbidem.
1 Cfr. sopra nota 95.

63



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Proprio una concettualizzazione che si autoconcepisce come
“riproduzione del passato che puo essere fatta solo posteriors”
(un’ottica per la quale «le categorie» hanno «piena wvalidita
(Vollgiiltigkern)» soltanto quando si sono dispiegati pienamente i
rapporti storici concret))'” vieta di pensare che tale riproduzione possa
consistere nella individuazione di una legge storica che possa dirci
alcunché sul futuro: del futuro, la marxiana «riproduzione del concreto
nel cammino del pensiero (Reproduktion des Konkreten im Weg des
Denkens)»'” non pud dirci nulla. O meglio, non pud dirci nulla a meno
che il concreto riprodotto non sia concepito naturalisticamente, come
alcunché che, come la natura concepita dalla scienza moderna, si ripete
secondo leggi, che riducono gli individui, di cui il concreto & composto,
ad «esemplificazione della legge e del genere»'™.

Dunque, anche assumendo una teoria del concetto opposta alla
teoria del concetto neokantiana da cui muove il Croce del 1896, I'idea
di concepire il materialismo storico come “concezione realistica della
storia non subalterna al modello di scienza delineato dalle moderne
scienze naturali” conserva la propria validita. Se la storia viene pensata
come il “fare degli uomini”, il materialismo storico non pare possa
essere inteso come “scienza naturalistica” capace di darci certezze sul
nostro futuro; deve essere pensato come l'«opposizione a tutte le
teologie e metafisiche nel campo della storia»'®. E di un materialismo
storico cosi inteso 'uomo di oggi pare ancora aver assoluto bisogno.

Si tratta, dunque, di sottolineare, ancora una volta, 'importanza del
divorzio (rilevato dal Croce del 96 che muove certamente dalla

12 11 Marx della Einleitung fa esplicitamente questa affermazione riferendosi
all’«esempio del lavoro» e alle «categorie piu astratte» ( Werke, Bd. 42, p. 39;
cfr. MARX 1978, p. 32), tuttavia dal contesto appare evidente che anche le
categorie che Marx definisce «concrete» (le quali riproducono relazioni
storiche pit complesse ed evolute; Ivi, pp. 36-7; cfr. MARX 1978, p. 29) sono, a
suo avviso, “a posteriori” e cio¢ hanno «piena validita ( Vollgiiltigkei)» soltanto
quando il corso storico & pienamente compiuto.
O Ivi, p. 35; cfr. MARX 1978,p. 27.
' Prelezione, p. 45. Cfr. sopra nota 29.
% Sulla concezione, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372.

64



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

riflessione di Lange sul materialismo come «massima»'®) fra

materialismo storico e materialismo metafisico. Si tratta poi di rilevare
I'importanza di quella che (anche da un lettore fortemente critico nei
confronti del giovane Croce studioso di Marx) & stata definita come una
«tesi validissima»: «la negazione del carattere di materialismo metafisico
alla concezione materialistica della storia»'”. Ovvero si tratta di ribadire
che il risultato del «rapporto critico Marx-Hegel» non ¢ wun
«abbinamento di materialismo e dialettica», ossia il «“rovesciamento”
del movimento dialettico dell’Idea trasferito alla materia» (che conduce
al «“materialismo dialettico” inteso semplicisticamente come sintesi di
“materialismo” adialettico e di “dialettica” idealistica»)'®.

Ma cio che qui si intende sottolineare ¢ che il materialismo storico
inteso in senso antimetafisico come «concezione realistica della storia»
consiste soprattutto nella critica nei confronti di ogni concezione storica
che trastorma le individualita storiche, gli uomini che fanno la storia, in
“esemplificazioni” della Legge, della Provvidenza. Ora, di un
materialismo storico concepito In questi termini, € non come
economicismo metatisico-materialistico, la teoria critica della societa
contemporanea ha particolarmente bisogno.

Infatti, l’economicismo  metafisico-materialistico ha  avuto,
evidentemente, un elevato potenziale di critica sociale fra il Settecento e
I'Ottocento. Il suo richiamare Iattenzione sull’'importanza della
produzione materiale-economica, e sul carattere secondario della
produzione ideologico-culturale, lo poneva chiaramente in contrasto
con I'ideologia della societa feudale (basata sul “non lavoro” delle classi
superiori e sulla valorizzazione di tutto cid che ¢ ideale, spirituale,
morale), ovvero con una ideologia ancora largamente presente nell’era
dell’affermazione della societa industriale. Perdo con [D'affermazione
definitiva, nel corso del Novecento, della societa industriale la
produzione materiale-economica di beni & divenuta assolutamente
centrale e ogni superiorita dell’ambito ideale-spirituale-morale é stata
progressivamente cancellata. Tutto cio che ¢ ideale, morale e culturale si

1% LANGE 1877. Sul rapporto Croce Lange sia consentito rinviare, oltre che al
citato TUOZZOLO 2008, a ID. 2012, pp. 613-27.
7 AGAZZ1 1962, p. 209.
8 17 p. 619,
65



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

¢ sempre piu trasformato in merce, in oggetto economico materiale
sottoposto alle regole del mercato. La mercificazione degli oggetti
ideali, dei beni morali, della cultura, e la mercificazione di ogni attivita
umana (non piu della sola attivita lavorativa materiale-operaia, ma
anche delle attivita professionali, delle attivita scientifiche e
professionali, un tempo sottratte all’ottica del puro guadagno
economico) hanno, pian piano, fatto perdere autonomia all’ambito
ideale-morale-culturale rispetto all’ambito economico-materiale.

L’economicismo metafisico-materialistico ha cosi progressivamente
perduto ogni rilevanza critico-sociale, cessando di essere elemento
critico rispetto all'ideologia dominante, e divenendo di fatto funzionale
alla mercificazione di tutte le sfere della vita, che si va realizzando
sempre piu in un mondo in cui, effettivamente, la ricchezza, per usare le
parole di Marx, «si presenta come un “immane raccolta di merci”»'”.
Se si identifica il materialismo storico con /economicismo metatisico-
materialistico, che afferma che I'economia ¢& la sostanza della storia, e
che ogni dimensione extraeconomica (estranea alla produzione di
merci) ha solo una apparente autonomia rispetto alla sfera economica,
allora si deve concludere che la verita proclamata dal materialismo
storico si sta perfettamente realizzando nell’era della globalizzazione
capitalistica. E si sta realizzando certamente non grazie all’influsso
culturale esercitato oggi dai promotori del materialismo storico, ma
semplicemente in virtu dell’affermarsi a livello globale di quel «modo di
produzione» che, come si ¢ detto, trasforma la ricchezza in una
«“immane raccolta di merci”».

L’economicismo metafisico-materialistico & I'ideologia del modo di
produzione capitalistico, ¢ I'ideologia della mercificazione globale
(proclamata dal neoliberismo contemporaneo). Nel mondo in cui tutto
¢ merce, tutto si vede (e tutto & possibile comprare), la sfera ideale-
morale-culturale-spirituale, cido che pretende di essere altro rispetto alla
materialita della merce, ¢ solo un ostacolo che si oppone al “sistema”:
I'ideale, la morale, la scienza e la cultura non possono avere dignita
autonoma. Possono sopravvivere solo se cessano di essere cio che sono

1 «Der Reichtum der Gesellschaften, in welchen kapitalistische

Produktionsweise herrscht, erscheint als eine ,,ungeheure Warensammlung“»:
Werke, Bd. 23, p. 49; cfr. MARX 1980, I, p. 67.
66



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

stati in passato e diventano oggetti materiali in vendita, merci che,
scambiate sui mercati, producono I'aumento del PIL.

Rispetto a tale mondo il materialismo storico inteso come
“concezione realistica della storia non subalterna al modello di scienza
delineato dalle moderne scienze naturali” assume, invece, una posizione
critica. Infatti, leggendo la critica di Marx a Hegel non come critica
materialistica alle «idee»''’, ma come «opposizione a tutte le teologie e
metafisiche nel campo della storia»'", tale concezione non appoggia in
alcun modo la lotta contro quella sfera ideale-morale-culturale-
spirituale la cui dissoluzione é richiesta dalla mercificazione capitalistica
globale. Piuttosto tale concezione valorizza questa sfera come strumento
per realizzare 'indispensabile conoscenza del mondo storico concepita
come la «riproduzione del concreto nel cammino del pensiero
(Reproduktion des Konkreten im Weg des Denkens)»', appunto
mediante strumenti ideali, quali le «categorie semplici»'” («astrazioni
sempre piu sottili (immer diinnere Abstrakta)»''!) e le «categorie
concrete»'”.

Dunque la “concezione realistica della storia non subalterna al
modello di scienza delineato dalle moderne scienze naturali” &
interessata a valorizzare e riprendere proprio quella “sfera ideale e
concettuale” che anche la tradizione filosofica metafisico-idealistica
borghese ha elaborato; e che I'economicismo metafisico-materialistico,
promosso dal processo di mercificazione globale oggi in atto, punta
sistematicamente a dissolvere. Essa, in realta, non ¢, percio, in
opposizione alla tradizione metafisico-idealistica in quanto tale (della
cui teoria delle «categorie concrete» non puo non dichiararsi erede); ¢,
piuttosto, soltanto in «opposizione a tutte le teologie e metafisiche nel
campo della storia»''®, ed, in primo luogo, come gia ricordato, in
opposizione alle concezioni teologico-materialistiche della storia.

10 Sulla concezione, p. 6; cfr. Mat900, p. 16 e MseEm, p. 21.
" Ivi, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372.
12 Werke, Bd. 42, p. 35; cfr. MARX 1978, p. 27.
Y Ivi, p. 36-7; cfr. MARX 1978, p. 29.
4 [ b. 35; cfr. MARX 1978, pp. 26-27.
Y Ivi, p. 36-7; cfr. MARX 1978, p. 29.
16 Sulla concezione, p. 18; cfr. Mat900, p. 35 e MseEm, pp. 34 e 372.
67



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Come gia piu volte sottolineato la “concezione realistica della storia
non subalterna al modello di scienza delineato dalle moderne scienze
naturali” concepisce tale opposizione come lotta alla concezione della
storia che individua il soggetto della storia in una qualche Legge e cioe
in una qualche Provvidenza, e non negli uomini intesi come individui
storico-attivi. Ora cid su cui vale la pena soffermare I'attenzione ¢ il
valore critico assunto da quella concezione che nega che la storia sia
mossa da una Legge metafisico-naturale, in particolare nel mondo
contemporaneo.

Il capitalismo contemporaneo, infatti, molto piu del capitalismo
industriale ottocentesco impone agli uomini di autoconsiderarsi come
oggetti passivi di un meccanismo economico regolato dall’esterno da
una forza, i cosiddetti mercati, del tutto sottratta al controllo politico
degli uomini. Mentre il capitalismo industriale, come “societa di
produttori”™’, non poteva non contemplare I’“uomo che fa”, 'uomo
che si industria, 'uvomo industriale, 'imprenditore, 7/ capitalismo
finanziario globale post-industriale tende a fare progressivamente del
tutto a meno della figura dell’imprenditore, inteso come persona
proprietaria che realizza se stesso attraverso il suo fare lavorativo e le
sue ricchezze. Come gia Marx aveva, a suo tempo, sottolineato, nella
sua fase piu avanzata, il capitalismo dissolve «la proprieta privata» e la
figura del «capitalista realmente operante (wirklich fungierend)»""®,

Tale dissoluzione ha come effetto il fatto che la figura sociale
dominante, come possiamo oggi costatare, non ¢ piu 'imprenditore
industriale, ma il manager (il «dirigente, amministratore ( Verwalter) del
capitale altrui»)'””. 1l fatto che la figura sociale apicale nel mondo
capitalistico  globalizzato  coincida con un  «amministratore
(Verwalter)»'”® mette in evidenza quanto tale mondo implichi il venir
meno sulla scena della storia di womini realmente operanti, che
perseguono fini personali; e cio¢ mette in evidenza 'emergere di un

"7 Cfr. sopra nota 2.
U8 Werke, Bd. 25, p. 452; cfr. MARX 1980, III, p. 518,
" Ibidem.
120 Jbidem.
68



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sistema economico-sociale nel quale rurtr (anche le figure sociali apicali)
sono ridotti a semplici “maschere” (nel senso indicato da Marx'?").
Queste “maschere” non sono i produtrori, i “fattori”, della storia:
sono evidentemente «portatori (7rdger)»'* di altro, non sono parte di
quel tutto che ¢ la storia che essi stessi fanno, non sono individualita
storico-concrete, ma «portatori» della Legge di cui sono
’«esemplificazione»'?, in quanto « 7rdger von Wertallgemeinheiten»'**,
Come gia osservato, di enti che non sono parti attive nel processo
storico, che non sono persone proprietarie del capitale, ma solo
amministratori, funzionari, «del capitale altrui-straniero»'* (ovvero solo
di “maschere”, che non portano mai in campo i propri interessi e i
propri fini) Aa bisogno il sistema capitalistico contemporaneo, che non a
caso pone al vertice della societa non piu gli imprenditori, ma “uomini”
che sono puri e semplici amministratori dell’autoaccrescimento del

capitale'?®,

2 «Die Personen existieren hier nur fiireinander als Reprisentanten von Ware
und daher als Warenbesitzer. Wir werden uberhaupt im Fortgang der
Entwicklung finden, dal} die okonomischen Charaktermasken der Personen
nur die Personifikationen der okonomischen Verhaltnisse sind, als deren
Trager sie sich gegeniibertreten»: Werke, Bd. 23, p. 99-100; cfr. MARX 1980, I,
pp. 117-118.

122 Ibidem; v. qui sopra nota 121.

'2 Prelezione, p. 45. Cfr. sopra nota 29.

24 ASK 1923, p. 12; cfr. sopra nota 52,

2 Werke, Bd. 25, p. 452; cfr. MARX 1980, III, p. 518; cfr. sopra nota 119.

126 Muta, in questo contesto, come possiamo costatare ogni giorno di piu, la
figura del “dirigente”. Oggi i dirigenti, i manager, che dirigono grandi societa,
anche se queste societa hanno ancora rilevanti produzioni industriali
manifatturiere (come nel caso delle grandi case automobilistiche), non sono pit
chiamati alla dirigenza (come accadeva ancora pochi decenni fa) in virtu delle
loro conoscenze riguardo alla specificita del prodotto (ad esempio
I'automobile). I grandi manager hanno oggi una preparazione finanziaria, e
sono chiamati prioritariamente non a migliorare il prodotto manifatturiero (ad
es. lautomobile, il telefono cellulare ecc.), ma a far crescere (con
ristrutturazioni, licenziamenti, acquisizioni di societa concorrenti, ed ogni altra
operazione) il valore dei titoli azionari. Appare, dunque, evidente che I'unico
obiettivo della azione dei manager &, oggi, direttamente la produzione di

ricchezza finanziaria, non pil, come accadeva nel capitalismo industriale ai
69



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

La persona, che la moderna ideologia borghese ha difeso e
promosso, entra in crisi nella “nostra societa capitalistica antiborghese”.
Tale societa marginalizza I'imprenditore e cancella progressivamente la
piccola e media industria. Le redini dell’economia (e della politica)
vengono ora poste nelle mani delle grandi srareless corporations
finanziarie (dei “troppo grandi senza patria”) e dunque di quelle
“maschere” (= 1 grandi manager) che le amministrano, e che,
spietatamente, speculando con metodi usurai su lavoratori,
risparmiatori, stati e nazioni (il caso greco ¢, forse, il caso piu evidente
dei frutti di tale speculazione), impongono universalmente la Legge dei
mercati. Questa Legge diviene, ogni giorno di piu, per le coscienze
pubbliche (le “opinioni pubbliche”) e private, la legge naturale, a cui
ognuno ¢ chiamato a sussumersi come I’esemplare naturalisticamente
inteso fa con il genere.

Naturalmente tale ‘Legge dei mercati ¢ nient’altro che un «nesso
reale»; non ¢ che un nuovo “fattore storico” istituito dal fare degli
uomini, un “fattore” che una volta istituito condiziona il fare degli
uomini che lo hanno costituito. Come pud insegnarci il “materialismo
storico inteso come concezione realistica della storia non subalterna al
modello di scienza delineato dalle moderne scienze naturali”, pero,
anche questo “fattore”, come tutti i «nessi reali» (ad esempio i modi di
produzione) istituiti dagli uomini nel corso della storia, non fa la storia
al posto nostro (divenendo una nuova Provvidenza): il dominio che
(una volta istituito come «nesso reale») esercita sugli uomini €, come
ogni dominio, basato sul riconoscimento'?’.

tempi del fordismo, la produzione di merci che sono, anche, beni da immettere
sul mercato reale (ad es. automobili). La crisi delle produzioni industriali di
beni (che si sviluppa insieme all’enorme crescita dei mercati finanziari) ¢,
evidentemente, uno degli effetti di tale trasformazione della figura del manager
aziendale, divenuto un perfetto “amministratore” dell’autoaccrescersi della
ricchezza nella sua forma pura di “ricchezza monetaria”.
127 Cfr. il celebre paragrafo del quarto capitolo della Fenomenologia dedicato al
tema del riconoscimento («Selbststandigkeitr und Unselbststindigkeir des
Selbstbewusstseins; Herrschaft und Knechtschaft»): HEGEL 1980, pp. 113-20
(trad. it. pp. 153-64).

70



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Fin quando gli uomini riconosceranno la “Legge dei mercati” (e si
sottoporranno ad essa) ne faranno anche l'unico vero farrore della
storia, il vero Dio. Affinché le cose cambino, affinché inizi a delinearsi il
percorso capace di invertire il processo che sta portando alla fine della
ricchezza personale-umana e al dominio della “ricchezza impersonale”
sugli uomini'*®, & necessario, in primo luogo, che gli uomini che fanno la
storia (e danno vita con il loro fare o non fare al sistema economico-
sociale) acquistino coscienza del fatto che ¢, in ultima istanza, il loro
“fare o non fare” (sono ad esempio le loro scelte come lavoratori,
elettori, consumatori, risparmiatori ecc.) a istituire il dominio della
“Legge dei mercati”. Tale Legge non si autoistituisce, come ¢ capace di
fare solo il vero Dio; e non potra essere abrogata grazie alla forza delle
leggi naturali del processo storico che I'economicismo metafisico-
materialistico crede di poter scoprire.

“Nessun dio verra a salvarci”; ¢ questo, forse, I'insegnamento
principale che 'uomo che vive nel mondo capitalistico globalizzato puo
trarre dal materialismo storico. L’attenzione che tale dottrina ha
giustamente posto allo studio dei fenomeni economici come base dei
processi sociali se sfocia nell’economicismo metafisico-materialistico
entra perd in contraddizione con l'essenza emancipatrice di tale
dottrina che richiede di concepire gli uomini come individualita
storiche, non come “maschere”. La questione di cui prendere oggi
urgentemente coscienza ¢ allora ancora quella delineata dallo Engels a
cui, nel 1896, il giovane Croce, nel delineare “il materialismo storico
come concezione realistica della storia’, si ispirava: «Gli uomini stessi
fanno la loro storia, ma sinora non con volonta comune secondo un

28 Nell’era del capitalismo finanziario globale il dominio della ricchezza
impersonale ¢ quasi assoluto. In proposito ¢ particolarmente significativo il
fatto che oggi i “grandi proprietari” (i «proprietari universali») non siano delle
persone, ma enti impersonali gestiti da “maschere”. Nella letteratura
economica contemporanea vengono definiti «proprietari universali» i fondi
pensione e i fondi d’investimento, cio in quanto, ad esempio, come evidenziato
da Gallino gia nel 2011, «nei paesi in cui i fondi pensione hanno conosciuto il
massimo sviluppo» essi, negli ultimi anni, sono «diventati proprietari di oltre
un terzo di tutte le societa quotate» ed, in particolare, «posseggono il 45 per
cento» delle «corporation americane»; cfr. GALLINO 2011, pp. 231-3.

71



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

piano comune (aber bis jetzt nicht mit Gesamtwillen nach einem

Gesamtplan)»'>.

Riferimenti bibliografici

AGAzz1, EMILIO, Torino1962
1l giovane Croce e il marxismo, Einaudi.

BAUMAN, ZYGMUNT, 1988
Globalization. The Human Consequences, Polity Press, Cambridge-Oxford; trad. it.
Dentro la globalizzazione. Le conseguenze sulle persone, Roma-Bari 2007.

CROCE, BENEDETTO, 1896a = ICdS

1] concetto della storia nelle sue relazioni col concetto dell’arte. Ricerche e discussioni,
2. Edizione con molte aggiunte, Loescher, Roma.

ID., 1896b = Sulla concezione

Sulla concezione materialistica della storia, Tipografia della Regia Universita, Napoli
(estratto dal vol. XX VI degli Art7 dell’ Accademia Pontaniana).

ID., 1897a = Per la interpretazione

Per Ila interpretazione e la critica di alcuni concetti del marxismo. Memoria letta
all’Accademia Pontaniana nella tornata del 21 novembre 1897 dal socio residente
Benedetto Croce, Stab. Tipografico della R. Universita, Napoli (estratto dal volume
XXVII degli Azti dell’ Accademia Pontaniana); ed. francese: Essai dinterprétation et de
critique de quelques concepts du marxisme, “Le Devenir Social”, 1898, pp. 97-126 e
233-50.

ID., 1897b

Le reorie storiche del prof. Loria, R. Tipografia Francesco Giannini & Figli, Napoli; gia
in traduzione francese in “Le Devenir Social”, II, 1897, pp. 881-905, con il titolo: Les
théories historiques de M. Loria.

ID., 1900 = Mat900

Materialismo storico ed economia marxistica. Saggi critici, Remo Sandron, Milano-
Palermo.

Id., 1928

Estetica come scienza dell’espressione e linguistica generale, Laterza, Bari.

ID., 1948

Saggio sullo Hegel, Laterza, Bari.

ID., 1951 =PS
Primi saggr, Laterza, Bari.
ID., 1957

Storia d’Europa nel secolo decimonono, Laterza, Bari.

12 Werke, Bd. 39, p. 206; cfr. MARX E ENGELS 1949, pp. 88-9; v. sopra nota 5.
72



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ID., 1993 = LS

La storia ridotta sotto il concetto generale dell’arte. Memoria letta nella tornata del 5
marzo 1893 dal socio Benedetto Croce, a cura di G. Gembillo, Perna, Messina.

ID., 2001 = MseEm

Materialismo storico ed economia marxistica, a cura di M. Rascaglia e S. Zoppi
Garampi, nota al testo di P. Craveri, 2 vol., Bibliopolis, Napoli.

GALLINO, LUCIANO, 2011
Finanzcapitalismo, Einaudi, Torino.

GENTILE, GIOVANNI, 1974
La filosofia di Marx (1899) a cura di V. A. Bellezza, Sansoni, Firenze.

HEGEL, GEORG WILHELM FRIEDRICH, 1980
Phinomenologie des Geistes (1807) Ullstein, Frankfurt a. M., pp. 113-20; trad. it. di E.
De Negri, Fenomenologia dello spirito, La Nuova Italia, Firenze 1973.

LABRIOLA, ANTONIO, 1887 = Prelezione

I problemi della filosofia della storia. Prelezione letta nella Universita di Roma il 28
febbraio 1887, Loescher, Roma.

ID., 1938

La concezione materialistica della storia, Laterza, Bari.

LANGE, FRIEDRICH ALBERT, 1877

Geschichte des Materialismus und Kritik seiner Bedeutung in der Gegenwart, Zweites
Buch: Geschichte des Materialismus seit Kant, ]J. Baedeker, Iserlohn; ed. it. Storia del
materialismo, vol. I, Monanni, Milano 1932.

LASK, EMIL, 1923

Fichtes Idealismus und die Geschichte, Imberg & Lefson, Berlin 1902; poi in ID.,
Gesammelte Schriften. I. Band, hrsg. von Eugen Herrigel, Mohr, Tiibingen, (ora in ID.,
Samtliche Werke, Bd. 1. Fichtes Idealismus und die Geschichte. Kleine Schriften,
Scheglmann, Jena 2002, pp. 1-228).

LAZARUS, MORITZ, 1872
Uber die Ideen in der Geschichte, Diimmler, Berlin.

MARX, KARL, 1978 = Lineamenti

Lineamenti fondamentali della critica dell economia politica 1, L.a Nuova Italia, Firenze
1978.

ID., 1980 = IC

11 Capitale, Editori Riuniti, Roma.

MARX, KARL E ENGELS, FRIEDRICH, 1955-89 = Werke
Werke, Dietz, Berlin.

73



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ID., 1945

Scritti filosofici, Societa Editrice 'Unita, Roma.
ID., 1949

Sul materialismo storico, Edizioni Rinascita, Roma.

TuozzoLo, CLAUDIO, 2008

“Marx possibile”. Benedetto Croce teorico marxista 1896-1897, Franco Angeli, Milano
ID., 2012

“Il materialismo come ‘massima’ e come ‘canone’: F.A. Lange e B. Croce”, in Testis
fidelis. Studi di filosofia e scienze umane in onore di Umberto Galeazzi, a cura di D.
Bosco, F. P. Ciglia, L. Gentile, L. Risio, Orthotes, Napoli.

74



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Nella fossa dei leoni. Si puo leggere I/ capirale di Marx a partire dalle
Tesi su Feuerbach?™
Wolfgang Fritz Haug (Institut fur kritische Theorie)

In the era of “high tech capitalism”, an era involving a progressive automation of
production processes, we need a reading of Marx that reconnects his early works with
those of his maturity and with some Engels’ key-texts, including the Dialectics of
Nature. 7oday this reading is indispensable in order to think the current historical
phase in its complexity. Against the apologists of a post-human robotics, it is necessary
to build a new form of humanism, related to a practical dialectics that is the only true
alternative ro metaphysics. Only in this way, in the technological era, we will be able to
understand society and nature not as abstractly splitted, bur in their differentiared
relationship, in view of a suitable form of praxis.

Keywords: Marx; Dialectics; Technology; Humanism; Philosophy of praxis.

Cercheremo qui di abbattere i muri che agli occhi di molti
impediscono alla filosofia della prassi di introdursi nel regno del Marx
pit maturo. Il primo di questi muri ¢ stato eretto tra le 7Zesi su
Feuerbach e la critica dell’economia politica; un secondo tra il giovane
Marx e il Marx maturo, con la conseguenza della nascita di una specie
di dualismo marxologico; un terzo muro, infine, € stato costruito tra la
societa e la natura.

Se riusciremo a sospendere la quarantena nella quale gli strutturalisti
hanno rinchiuso le 7ess su Feuerbach, il sarcasmo di Althusser dovra
cessare e la filosofia della prassi non sara piu «la bella conversazione
notturna dei nostri leoni intellettuali da salotto»’. Non si potra pit dire
allora, con il filosofo francese, che «il primato della prassi ¢ la prima
parola di ogni idealismo». E vacillera anche I'ultima separazione, quella
tra la societa, o la cultura, e la natura.

" Trad. it. dallo spagnolo di Fabio Frosini.

! Si tratta di una parte della lectio magistralis per I'inaugurazione del Coloquio
internacional Adolfo Sianchez Vasquez. A 100 Anos de su nacimiento, letta
presso la Universidad Nacional Autonoma de México, 1-3 settembre 2015.

? Cfr. ALTHUSSER 1995.

75



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Nella bocca del lupo economico: I'asse merodologico

Althusser arriva alla conclusione per cui le 7es/ non possono essere
utilizzate come punto di partenza della filosofia marxista. Questa, dice,
«dovra cercare il suo punto di partenza in un altro luogo, [...] per poter
partecipare da lontano alla trasformazione del mondo. Se si assume cio,
le Tesi su Feuerbach tornano al loro glorioso passato e finalmente si
puo parlare di un’altra cosa: di Per /a critica dell’'economia politica, dei
Grundrisse, del Capitale».

Ebbene, facciamolo! Parliamo pure del Capirale! E facciamolo a
partire dalla seguente domanda: come si pongono in relazione le 7ess su
Feuerbach con la critica dell’economia politica?

Mi posi per la prima volta questa domanda quasi quaranta anni or
sono. Me I’ero proposta come compito in una situazione cruciale per la
Nuova Sinistra, non solamente in Germania: nel momento, cio¢, in cui
la rivoluzione culturale del ’68, che aveva avuto una portata pressoché
mondiale, iniziava a riflettere sulle condizioni dei propri possibili e non
effimeri effetti. A quell’epoca ero un giovane docente laureato alla Freie
Universitat di Berlino, che aveva gia pubblicato due libri avidamente
letti e messi in pratica dal movimento del ’68: una critica del carattere
poco piu che retorico dell’antifascismo borghese e la Critica dell’estetica
delle merci, che metodologicamente poggiava sul Capitale di Marx’. Per
questa ragione ero stato invitato da studenti e docenti dell’Universita di
Marburgo a impartire un seminario sull’industria culturale. Per poter
studiare la teoria di Max Horkeimer e Theodor W. Adorno e il suo
oggetto reale, infatti, era necessaria un’introduzione alla lettura de Z/
capitale.

Fu quella la mia prima esperienza come professore ospite e fu
un’esperienza duratura. Quando tornai a Berlino offrii anche nella Freie
Universitat un’introduzione a I/ capitale. A questo corso si iscrissero
circa 700 studenti e non pochi giovani docenti. Riuscii a liberarmi della
meta degli aspiranti assicurando che nel semestre successivo avrei
ripetuto il corso apposta per loro e mi ritrovai cosi dentro una
congiuntura che cambio il corso della mia vita.

> HAUG 1971.
76



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Adolfo Sanchez Vasquez ha detto che gli scritti di Togliatti sono figli
delle circostanze®. Ebbene, tale fu anche la sorte del mio libro Lezions
di introduzione alla lettura de “Il capitale”, che nacque da
quell’'impegno nel 1974 (nel 1978 usci in spagnolo a Barcellona,
tradotto dal gruppo “Materiales”, raccolto attorno a Manuel Sacristan
Luzén). Quel libro, nato dall’incontro di un movimento di massa con la
teoria del Capirale di Marx, fu poi riscritto tre volte nei primi anni. E
I’ho riscritto per una quarta volta nel 2005, dopo la grande delusione
del movimento, rinforzata dal crollo del socialismo di Stato in Europa e
gia ben dentro I'epoca del capitalismo transnazionale Aigreck’. Adesso
costituisce il primo volume della mia trilogia sul Capirale, fondata
sull’idea di una filosofia della prassi.

Il progetto di una rilettura del Capirale a partire dalle 7Tesi su
Feuerbach mi ha condotto a una reinterpretazione di queste opere cosi
differenti: la minore, come aveva osservato Georges Labica,
commentata da un’ampia letteratura critica al pari di certi frammenti
dei presocratici, nonostante la sua ridotta mole®; e la maggiore, un
colosso teorico di migliaia di pagine. E fu proprio nel corso della
rilettura dell’opera maggiore dal punto di vista della minore che diverse
pareti divisorie furono abbattute. A parte quelle gia menzionate — tra le
Tesi e Il capitale, o tra il Marx giovane e quello maturo - si trattava in
primo luogo della relazione tra la liberta umana e la necessita
economica da una parte e della separazione tra I’elemento umano-
culturale e quello naturale dall’altra. Come nella costruzione delle
gallerie, in cui si perfora la montagna da entrambi i versanti fino a
quando i due scavi si incontrano e il passaggio ¢ aperto, infatti, mi
sembrava e mi sembra tuttora necessario intraprendere questo compito
da entrambi i lati.

Dal lato del Capitale il compito prefissato impone di discutere del
metodo. In primo luogo, “metodo” significa qui filo conduttore che
collega le singole tesi, il percorso che conduce da ciascuna alla seguente,
pit complessa, e che assegna a quest’ultima il suo valore epistemico.

* SANCHEZ VAZQUEZ 1985, p. 71.
> In questa forma radicalmente rielaborata le Lecciones sono ora apparse di
nuovo in spagnolo: HAUG 2016a.
¢ LABICA 1987.
77



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Marx chiama il suo modus operandi «il mio metodo dialettico». Cosa
significa? Con Althusser possiamo dire che nonostante il fatto che Marx
avesse ereditato «da Hegel la parola e I'idea della dialettica, non poteva
avere accolto questa dialettica doppiamente mistificata»’, ma aveva
dovuto affrontarne una rifondazione sul terreno storico-materialistico.
Concordo con Althusser anche sul fatto che questa impresa non ¢ stata
da Marx sufficientemente teorizzata. A proposito del modo in cui la si
debba teorizzare, i nostri cammini pero divergono.

La necessita di rifondare la dialettica su un terreno storico-
materialistico conduce a un’altra questione: questo terreno esisterebbe
anche senza la dialettica marxiana? In altre parole: non ¢ possibile che
la rifondazione materialistica della dialettica non sia altro che la
fondazione del materialismo storico? Vedremo che la risposta a questa
domanda non puo che articolarsi con il concetto di prassi.

Che cosa dice Marx parlando della sua dialettica? Beninteso, questa
domanda deve ora essere indirizzata al Marx “maturo”. Una prima
risposta la si trova nel Poscritto alla seconda edizione de 1/ capirale.
Qui, come ¢ noto, Marx afferma che ¢ necessario concepire «ogni forma
divenuta nel fluire del movimento»®. Questo ¢ il nucleo della sua
definizione di dialettica e come tale esso ¢ di una chiarezza quasi
cristallina. Qui nasce pero la domanda successiva: come si concepisce
un fenomeno sviluppato «nel fluire del movimento»?

Nella ricerca di una formula che ci spieghi questa definizione, ci
imbattiamo d’un tratto in una nota a pie’ di pagina nel capitolo su
Macchine e grande industria. Qui Marx auspica una storia critica della
tecnologia e sorprendentemente stabilisce un parallelo tra il problema
metodologico di questa storia e il problema analogo della storia della
religione: «Di fatto ¢ molto piu facile trovare mediante I'analisi il
nocciolo terreno delle nebulose religiose che, viceversa, dedurre dai
rapporti reali di vita, che di volta in volta si presentano, le loro forme
incielate. Quest’ultimo ¢ l'unico metodo materialistico e quindi
scientifico»’.

7 ALTHUSSER 1981, p. 142,
5 MARX 1974, p. 45 = MEW 23, p. 28.
? Ivi, pp. 414-415n. = MEW 23, 392-393n.
78



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Ecco una seconda sorpresa: in questa nota Marx ripete la regola
metodologica delle 7esi su Feuerbach, mettendola anche in questo caso
in relazione alla religione. Li, nella Quarta Tesi, Marx riconosceva che il
«lavoro» di Feuerbach ¢ consistito nel «risolvere [analiticamente,
W.F.H.] il mondo religioso nel suo fondamento mondano». Tuttavia, a
questo punto la cosa principale rimane ancora da fare. E infatti Marx
proseguiva: «Il fatto che il fondamento mondano si distacchi da se
stessa e si costruisca nelle nuvole come un regno fisso ed indipendente,
¢ da spiegarsi soltanto con [lauto-dissociazione e con [lauto-
contraddittorieta di questo fondamento mondano »'°.

Quest’ultimo punto, che tocca la questione principale, vent’anni
dopo, nel Capirale, Marx lo applica alla tecnologia: «LLa tecnologia svela
il comportamento attivo dell'uomo verso la natura», dice. Svela cioe
«l'immediato processo di produzione della sua vita, e con esso anche
I'immediato processo di produzione dei suoi rapporti sociali vitali e
delle idee dell’intelletto che ne scaturiscono»''. Notiamo, di passaggio,
che qui, ove si tratta del processo di produzione e riproduzione
immediato della nostra esistenza, entra in gioco la natura. Tornero su
questo punto tra breve, chiedendomi come la natura entri nella filosofia
della prassi e che cosa questa entrata significhi per 'umanesimo di
questa filosofia. Per il momento, notiamo pero che la chiave che per il
Marx de 1/ capitale da accesso ai fenomeni «nel fluire del movimento»,
secondo la formula che collega 1/ capitale alle Tesi su Feuerbach, ¢
esattamente il «comportamento attivo dell’'uomo». Solo questa prassi
conduce ai «rapporti sociali vitali e [alle] idee dell'intelletto che ne
scaturiscono [entquellen, da Quelle, fonte]». Possiamo percio
riassumere con parole nostre: il metodo dialettico, seguendo il
commento che Marx fa di sé stesso, si propone di ricostruire I'emergere
del fenomeno e adatta I'indagine al processo di sviluppo medesimo.
Tuttavia, il filo conduttore di questa ricostruzione genetica ¢ nient’altro
che il comportamento degli esseri umani nelle loro relazioni socio-
naturali, nella loro prassi.

Resta da vedere se Marx nel suo lavoro teorico si muova
effettivamente in questa direzione. Cio che ora dobbiamo considerare &

" Marx 1972, p. 52 = MEW 3, p. 6.
' MARX 1974, p. 414n. = MEW 23, p. 392.
79



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dunque il Marx operativo e non la sua auto-interpretazione. Si trattera
percio di verificare se il procedimento di Marx nel Capitale possa essere
spiegato dal punto di vista della prassi. E a quest’altezza che a un certo
punto ci accorgeremo che per poter perseguire questa prospettiva
dovremo andare con Marx oltre Marx. Per indicare in quale direzione ci
muoveremo scelgo alcuni problemi cruciali:

1. Qual ¢ la relazione tra dialettica e pratica nel Marx operativo?

2. Come intendere il determinismo materialistico dal punto di vista
della prassi?

3. Come si puo concepire la legge del valore, che regge il mondo
capitalistico, in relazione all’azione umana?

4. In che relazione entra la natura con I'umanesimo della filosofia
della prassi?

Per segnalare la relazione tra dialettica e pratica nel Marx operativo
possiamo limitarci a indicare il paragrafo nel quale questa domanda
viene formulata'?. Si tratta di un testo che per Althusser & ancora
hegeliano® e che per la tendenza post-althusseriana (che non ¢ meno
oggettivista di Althusser) ¢ la prova del fatto che Marx segue un metodo
logico. In effetti, questo testo, in cui Marx realizza la sua famosa analisi
della forma di valore, puo essere considerato la porta d’accesso
metodologica alla sua critica dell’economia politica. Qui la dialettica ci
conduce a «compiere un’impresa che non ¢ stata neppure tentata
dall’economia politica borghese», dice Marx, e cioe «dimostrare la
genesi di questa forma di denaro, dunque [...] perseguire lo svolgimento
dell’espressione di valore contenuta nel rapporto di valore delle merci,
dalla sua figura piu semplice e inappariscente, fino all’abbagliante forma
di denarox»'.

Marx ci invita a realizzare un piccolo esperimento: come si pud
esprimere il valore di una merce, se si prescinde dal denaro? Possiamo
sperimentare il fatto che «potremo voltare e rivoltare una singola merce

2 Ho dedicato il primo volume della mia trilogia su I/ capitale a questa
questione e la mia risposta prasseologica ha scatenato non poche polemiche.
Non sarei corretto se pretendessi di aver gia vinto questa battaglia. Parlo
dell’analisi della forma di valore nella terza parte del primo capitolo.
P Cfr. ALTHUSSER 1969.
1 MARX 1974, p. 80 = MEW 23, 62.

80



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

quanto vorremo, ma come cosa di valore rimarra inafferrabile». La
forma piu semplice ¢ quella del baratto, in cui una certa quantita di
un’altra merce serve per esprimere il valore della prima. Dai “difetti” di
questa forma Marx deduce poi il passaggio a una forma piu complessa,
in cui la nostra prima merce puo esprimere il suo valore in quantita
sempre crescenti di altre merci, secondo un procedimento che sfocia in
un «mosaico variopinto di espressioni di valore divergenti e di altro
genere»'®. Questa confusione trova la sua soluzione nel passaggio a una
forma valore generale, in cui, in sintesi, il valore di molte merci si
esprime e che infine si trasforma nella merce denaro. In questo modo
Marx ricostruisce in una serie genetica la forma di merce. Cio che Marx
dice della forma elementare, che «trapassa da sola in una forma piu
completa»'’, vale per tutti questi passaggi di forma. Ma puod una tale
forma, o puod una merce, essere il soggetto di un processo reale?

Qui i “logicisti” rispondono che la «genesi» che Marx pretende di
ricostruire non ha alcun significato reale. Secondo costoro, si tratta
solamente di un’operazione logica da parte di Marx. Cio che per i
logicisti ¢ una mera apparenza svanisce perd se analizziamo il valore
come una forma di prassi. Da questo punto di vista, la merce non
“esprime” affatto il proprio valore. «Di fatto», dice Marx, «quando un
uomo scambia la sua tela con molte altre merci, e quindi ne esprime il
valore in una serie di altre merci, anche gli altri possessori di merci
debbono necessariamente scambiare le loro merci con la tela, e quindi
debbono esprimere 7 valori delle loro differenti merci nella stessa terza
merce, in tela»'®. Pertanto, essi possono infine utilizzare I’espressione di
valore dei valori delle loro merci in quantita di tela per mediare i loro
scambi. Contro cido che Marx materialmente scrive, ma in accordo con il
senso del suo discorso, possiamo percid dire che nessuna forma
«trapassa da sola in una forma piu completa» ma che ¢ solo la prassi
presente nelle forme cid che fa passare ciascuna di esse al livello
superiore".

5 fyi p. 79 = MEW 23, 62.
 fi p. 96 = MEW, 23, 78.
Y Ivi p. 94 = MEW, 23, 76.
5 1 p. 97 = MEW, 23, 79.
¥ Cfr. HAUG 2016a, IX Leccién.
81



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

In sintesi, Marx scrive a tale proposito:

«L’estensione e I'approfondimento storico dello scambio dispiega
I'opposizione latente nella natura della merce fra valore d’uso e valore. Il
bisogno di dare, per gli scopi del commercio, una presentazione esterna a tale
opposizione, [...] non s’acquieta e non posa fino a che tale forma non &
definitivamente raggiunta mediante il raddoppiamento della merce in merce e
denaro»™.

Torniamo ora al secondo ostacolo che impedisce 'entrata della
filosofia della prassi nell’area del Capirale. i1 problema del
determinismo. Vedremo che l'analisi del determinismo aprira la via al
problema dell’oggettivismo della legge del valore.

Nella Prefazione a Per la critica dell' economia politica si legge
questa tesi, citata innumerevoli volte: «Non & la coscienza degli uomini
che determina il loro essere, ma ¢, al contrario, il loro essere sociale che
determina la loro coscienza»*'. Essa & stata trattata dai marxisti quasi
sempre come un articolo di fede. Raramente ci si & chiesti come si
realizzasse questa determinazione. Volgiamo allora questa domanda alla
famosa legge del valore, la quale, in condizioni capitalistiche, ¢ allo
stesso tempo anche la legge del plusvalore.

Marx eredita il discorso su questa legge da Smith e soprattutto da
Ricardo. La legge del valore sembra a prima vista un’essenza metafisica,
qualcosa di pre-esistente, che non si puo concepire «nel fluire del suo
movimento». Qualcosa che pertanto esclude la dialettica e che, per di
piu, non viene toccato dalla pratica. Ma se leggiamo attentamente Marx
scopriamo, pur tra certe ambiguita del testo, la traccia che ci conduce
alla pratica: la legge operativa ¢ pensata da Marx come la risultante delle
attivita economiche, risultante la quale, a posteriori, regola attivita
ulteriori. Questa struttura specifica del capitalismo caratterizza
quest’ultimo, secondo Marx, come un «modo di produzione nel quale
la regolarita puo imporsi solamente come legge della media che, nel
mezzo dell’irregolarita, si realizza ciecamente»®. La «/egge del valore»,

2 MARX 1974, p. 119 = MEW, 23, 102.

*l MARX 1984, p. 5 = MEW 13, 9.

2 MEW, 23, 117. [Nell’originale: «modo de produccién en el cual lo regular

s6lo puede imponerse como ley promedial que, en medio de la irregularidad,
82



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

percio — afferma Marx piu avanti —, «opera soltanto a posteriori [...]
come necessita interiore, muta, percepibile negli sbalzi barometrici dei
prezzi di mercato, che sopraffa larbitrio sregolato dei produttori di
merci»®,

«Arbitrio sregolato» significa qui che ciascun produttore individuale
decide la propria azione; il mercato reagisce come una media di tutte
queste pratiche individuali in relazione alla domanda aggregata che si
forma, eo ipso, a partire da atti arbitrari privi di una regola generale che
opeti a priori. La legge risulta pertanto a posteriori ed entra in forma di
anticipazione sperimentata a priori nella successiva produzione di atti
individuali. Tuttavia, nel momento in cui i produttori tentano di
adattarsi a questo a priori, lo hanno gia mutato mediante le loro azioni.

11 serpente si morde la coda e non ¢ gia lo stesso serpente, dunque. Il
punto di partenza ¢ il risultato. Gia Hegel aveva considerato questa
figura della dialettica: qui si tratta di un effetto retroattivo che sortisce il
risultato peculiare per cui tutto l'insieme oscilla da un determinato
squilibrio allo squilibrio opposto. E esattamente cid a cui pensava 'ex
ministro greco delle finanze, Yanis Varoufakis, quando diceva che il
calcolo capitalistico non trova mai una soluzione a livello sistemico. In
definitiva, possiamo patlare di una «legge risultante» o di un «risultato
regolante»”,

Cio che in questo momento ci interessa € pero, in primo luogo, il
fatto che la spiegazione dell’intero processo ha la sua pietra angolare nel
dispositivo delle pratiche sociali individuali prese nel loro insieme; e, in
secondo luogo, il fatto che effettivamente Marx concepisca la forma
sviluppata della legge del valore nel fluire del suo movimento, un fluire
che ¢ spinto in avanti dalla prassi nella sua forma specificamente
capitalistica. Nel fondo di questo modo di pensare di Marx c’¢ la fisica

actia ciegamente». Il testo tedesco ha: «einer Produktionsweise, worin sich die
Regel nur als blindwirkendes Durchschnittsgesetz der Regellosigkeit
durchsetzen kann», tradotto da Cantimori (MARX 1974, p. 135) con «un modo
di produzione nel quale la regola si puo far valere soltanto come legge della
sregolatezza, operante alla cieca». N.d.T.]
> MARX 1974, p. 399 = MEW 23, 377.
2 HAUG 1972; HAUG 2006, p. 114 sgg.; HAUG 2013, pp. 204, 221, 290.

83



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

avanzata del suo tempo, della quale egli era un lettore avido”. Non
dovremmo percio meravigliarci se un giorno i fisici estendessero le leggi
della natura in una forma corrispondente, solo che in tal caso le leggi
che regolano retroattivamente le entita agenti risulterebbero
dall’insieme delle relazioni tra queste entita.

Abbiamo qui anche il paradigma che offre risposta all’altra nostra
domanda, e cioe come I'essere sociale possa determinare la coscienza
degli individui. Questo “essere” non parla mai direttamente,
immediatamente: esso non agisce se non mediante la prassi. “Essere” ¢
percio solamente un’altra parola per il modo di socializzazione degli atti
particolari in relazioni sociali. Ogni agire individuale entra in
interazione con tutti gli altri atti nel campo rispettivo della prassi
sociale. Possiamo constatare pertanto che «da azioni divergenti
conseguono risultati convergenti»® assieme ad un fluire permanente
dell’equilibrio. Alla base di cid non sta altro che la forza costituente
delle pratiche e il modello della loro interazione, mediato a sua volta
dalla prassi sociale: una forza propria costituente che verra poi
fronteggiata dalla sua forma costituita come una forza aliena o alienata.

A questo punto sono necessarie alcune rapide riflessioni sul modo in
cui la natura entra nell’'umanesimo della filosofia della prassi. Il
dualismo tradizionale tra cultura e natura, che si manifesta nella
definizione secondo la quale «cultura € tutto cio che non & natura», si
produce dal punto di vista della filosofia della coscienza. La prassi parte
invece dalle forze dell’«organismo fisico»”’ dei suoi soggetti portatori
umani e nell'uso dei suoi “supporti” materiali opera percio
fondamentalmente «come la natura stessa»™. Per il soggetto umano
concreto cio significa che «lo stesso elemento naturale diventa organo
della sua attivita, [...] che [...] aggiunge agli organi del proprio corpo,
prolungando la propria statura naturale»”. La cosiddetta “cultura
materiale” non separa allora 'uomo dalla natura ma lo collega semmai a

> Cfr. SOLDANI 2002.
% «[...] dass aus divergenten Handlungen konvergente Erfahrungen folgen»
(HAUG 2013, p. 221).
?’ MARX 1974, p. 76 = MEW, 23, 59 («in seinem leiblichen Organismus»).
% [yi p. 75 = MEW, 23, 57.
? Ivi, p. 213 = MEW, 23, 194 («seine nattirliche Gestalt verlingernd»).
84



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

essa, costituendolo come attore della propria pratica. Gli organi esterni
della sua pratica sono attivi, ma la pratica che li include e che si basa su
di essi ¢ esclusivamente sua propria.

Per questa ragione dobbiamo ripensare il fiammeggiante discorso del
giovane Marx, al quale dobbiamo I'«<imperativo categorico di rovesciare
tutti i rapporti [ Verhiltnisse]l in cui 'uomo ¢ un essere umiliato,
assoggettato, abbandonato, spregevole», e nel quale viene proclamato
che «la radice, per 'uomo, ¢ 'uvomo stesso»”’. Questo stesso uomo ha
infatti molteplici radici naturali nel passato e nel presente. Anche se la
filosofia storico-materialistica della prassi parte dal punto di vista
dell’essere umano — e come potrebbe essere altrimenti? —, essa ¢ percio
consapevole di trovarsi in un mondo fatto di un permanente intra-agire
e divenire. Essa si sa percio come qualcosa che non ¢ del tutto differente
da questo mondo ma che ¢ esistente in un altro modo ed ¢ al contempo
rottura e ponte.

Da ultimo

Negli anni Novanta internet ha compiuto un salto caratterizzato
dall’emergere di una potenza priva di precedenti su scala planetaria’’.
Ci troviamo ora alle soglie di un’epoca in cui il robot, che fino a questo
momento superava I'uomo in efficienza fisica, inizia a superarlo anche
nell’efficienza che siamo soliti chiamare mentale, per lo meno nei
parametri che sono traducibili in algoritmi’®. Gli ideologi del
capitalismo Aightech, per esempio Bruno Latour, negano gia lo statuto
privilegiato dell’'uomo. Questi ideologi trasferiscono alle cose i concetti
e lo statuto ontologico del soggetto e della prassi umana, svuotandoli
del loro contenuto umano e invitandoci a reificare noi stessi’”. Sembra

O MARX 1950, p. 404 = MEW 1, 385.
’1 Al giorno d’oggi circa tre miliardi di esseri umani si muovono in internet.
’2 Questa & I'opinione di Gill A. Prat, direttore del programma di robotica del
centro di ricerche militari statunitense di Dara.
» Le teorie “post-moderne” che umanizzano la natura e disumanizzano noi
esseri umani varcano la soglia di un nuovo misticismo. Si veda la mia critica in
HAUG 2015 e HAUG 2016b.

85



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

che il quadro di cio che essi chiamano «ontologia piatta» (far onrology)
ci prepari per essere considerati cose tra le cose dentro I'internet delle
cose. O meglio: “soggetti” nel vecchio senso assolutistico degli
assoggettati, entita non-umane, subordinate al sistema di macchine del
capitalismo globale, dotato a sua volta di intelligenza artificiale.

In sintesi, non ci troviamo piu stretti tra 1'oggettivismo
strutturalistico e 'oggettivismo delle leggi dell’ortodossia sovietica, che
da punti di vista diversi accusavano la filosofia marxista della prassi di
essere soggettivista. Ora dobbiamo invece difenderci dal rischio che
consiste nell’'uso capitalistico transnazionale delle enormi forze
scatenate dalla cibernetica, accompagnate dalle ideologie della
disumanizzazione. Umanesimo e morale sono percio al giorno d’oggi
delle specie a rischio di estinzione. E non solo esse.

Quando, qualche anno fa, ho appreso che i leader di due grandi
sindacati spagnoli avevano chiesto alTUNESCO di includere il lavoro
umano all’interno del patrimonio culturale dell’'umanita, debbo
confessare che ho creduto che si trattasse di uno scherzo. Ma sullo
sfondo del mondo di oggi il sorriso mi muore sulle labbra. Ricordiamoci
di come Marx tematizza il lavoro nel Capitale:

«Qui non abbiamo da trattare delle prime forme di lavoro, di tipo
animalesco e istintive. Lo stadio nel quale il lavoro umano non s’era ancora
spogliato della sua prima forma di tipo istintivo si ritira sullo sfondo lontano
delle eta primeve, per chi vive nello stadio nel quale il lavoratore si presenta sul
mercato come venditore della propria forza-lavoro. Noi supponiamo il lavoro
in una forma nel quale esso appartenga esclusivamente a//’‘zomo»>*.

I lavoro, questa forma esclusivamente umana, non € solamente la
pietra angolare, genetica, della prassi, sebbene non la esaurisca in tutte
le sue dimensioni; di questa prassi esso ¢ anche — in misura maggiore o
minore — il portatore di tutte le caratteristiche. Anche I'arte ¢ in questo
senso un caso particolare di lavoro, sebbene con una diversa
composizione organica.

La sociologia del lavoro, citando un Marx mal compreso, ha gia
descritto in numerosi casi il lavoro alienato come totalmente privo di

* MARX 1974, p. 212 = MEW, 23, 192-193.
86



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

elementi sociali e culturali, comunicativi e intellettuali. Questo ¢ pero
un fantasma oggettivistico. Ricordiamoci di cio che Gramsci dice a
proposito dell’illusione capitalistica di poter utilizzare gli operai come
dei gorilla ammaestrati, illusione alimentata dai venditori della
tecnologia “fordista” di quei tempi. Un’illusione analoga si ¢ ripetuta
una generazione dopo, quando i venditori delle macchine Aightech ci
hanno promesso lofficina industriale priva di operai. Non ha
funzionato. Certo, la popolazione operaia si ¢ ridotta e le attivita dei
lavoratori che sono rimasti sono cambiate. Ma le ricerche sulla prassi
dei lavoratori, realizzate in Germania — tra gli altri — da Frigga Haug
con i suoi collaboratori durante la prima fase dell’automatizzazione,
hanno scoperto tutto un mondo di attivita informali — e persino di
autogoverno nel bel mezzo della soggezione — senza le quali il processo
non funzionerebbe molto a lungo.

E chiaro che la prassi che troviamo all'interno di relazioni di
sfruttamento e di alienazione porta con sé tutta una serie di mutilazioni
e di distorsioni. Cid nonostante, continueremo a insistere contro
Habermas — come gia ha fatto Adolfo Sanchez Vazquez — sul fatto che il
lavoro non puo essere escluso dalla prassi. Inoltre, la prassi che
troviamo in una qualche maniera tra coloro che sono stati “liberati” dal
lavoro porta con sé — certo, in una forma diversa — non minori
mutilazioni e distorsioni. Questo ¢ precisamente cio che il corso delle
cose sta prefigurando per noi.

Se tutto cio che Hegel ha detto fosse sbagliato — e non dico affatto
che lo sia! — ci resterebbe comunque la dialettica del servo e del
padrone, della quale si sta gia preparando una nuova replica sotto il
segno della robotica e dell’intelligenza artificiale. Mentre il capitalismo
hightech si appresta a trasferire a delle macchine antropoidi il lavoro, ivi
incluso quello “intellettuale”, tutto un gruppo di pretesi nuovi
materialismi - la cosiddetta teoria dell’attore-rete (Actor-Nerwork
Theory) o, piu di recente, 'ontologia dell’attante-rizoma - si sforzano di
descriverlo annullando in esso la forma nel quale appartiene
esclusivamente a//‘uomo: quella forma, cio¢, che eccede il lavoro stesso
e che ¢ forma della stessa pratica umana, fondamentale per la filosofia
della prassi marxista. Beninteso, in tutte queste teorie post- o anti-
umanistiche non si parla mai di capitalismo. Per esse si tratta di un
dramma che si svolge tra gli uomini e le cose, oppure tra gli umani e

87



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

quella loro “condizione tecnologica” che di solito viene mistificata sul
piano filosofico grazie al ricorso a Heidegger. Come Adolfo Sanchez
Vazquez dinnanzi ai due oggettivismi dei suoi tempi, rispetto a queste
tendenze dovremo dunque articolare una polemica che ci consenta di
recuperare il terreno perduto. La nostra dialettica attraversa infatti tutte
le separazioni, ma non le annulla.

Quando dico questo, sembra che io stia parlando di qualche qualita
metafisica dell’entita chiamata dialettica. Ma non ¢ affatto cosi. Una
simile entita non esiste. Cio che esiste ¢ un mondo «nel fluire del suo
movimento». In questo mondo, le parti costituenti interagiscono
incessantemente. La sua conoscenza rende necessario ripercorrere sul
piano intellettuale quei movimenti e quelle interazioni contraddittorie
nelle fasi di emergenza dei fenomeni. «Non ci & possibile retrocedere al
di qua di questa azione reciproca», dice Engels nelle sue ingiustamente
sottovalutate note sulla dialettica della natura, «appunto perché dietro
di essa non vi & nulla che si possa conoscere»”. Questo ripercorrere il
processo materiale, questo dialégesthal, ¢ un’attivita nostra, che
chiamiamo metodo dialettico. Ed ¢ per questa ragione che secondo
Marx ed Engels la dialettica, come essi la intendono, & radicalmente
opposta alla metafisica. Nessuna essenza assoluta le resiste.

A maggior ragione, bisogna allora richiamare 'attenzione sull’'uso
pratico-concreto di questa attivita che chiamiamo dialettica. E proprio
per questo propongo di completare il concetto di dialettica teorica con
quello di dialettica pratica®, un’arte della vita quotidiana che ¢ al
contempo un’arte politica, nel senso del farsi del mondo sociale.

In effetti, la dialettica pratica ¢ indispensabile per poter prevalere
nelle lotte per 'umanizzazione del nostro mondo. Tra le sfide alle quali
questa dialettica cerca delle risposte, spiccano le contraddizioni e «i
cambiamenti imposti da trasformazioni radicali» di cui parlava Sanchez
Vazquez’’. Inoltre, essa ci consente di evitare la dialettica passiva della
prassi, quelle situazioni cioé in cui il perseguimento pratico di un

» MEW, 20, 499.
’ Cfr. HAUG 2008.
7 SANCHEZ VAZQUEZ 1985, p. 73.
88



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

obiettivo determinato giunge al risultato opposto di quello che si era
prefisso e 'onda prende il surfista alle spalle’.

Lungo questa strada, la filosofia della prassi scopre nell’'universo una
matrice generale che nel mondo umano prende una forma specifica e
peculiare. E se con queste descrizioni formali dei modi di essere finiamo
per inoltrarci sul terreno dell’ontologia, vuol dire che ¢ giunto il
momento di ripensare ’anatema che un certo marxismo, e in particolare
la Teoria critica di Adorno, ha scagliato contro 'ontologia.

Gia l'ultimo Lukacs, con la sua Onrologia dell’essere sociale, e il
Bloch dell’Ontologia del non-ancora® o di Experimentum mundr ,
hanno non a caso aperto questa porta. E io stesso ho cercato di varcare
quella soglia quando, contro la scuola logico-positivistica interna al
marxismo, ho difeso l'essere delle determinazioni nel senso di
possibilita oggettive e cio¢ di destinazioni, intese come determinazioni
delle quali Marx dice che hanno bisogno di essere realizzate (come il
valore d’uso quando diciamo che una cosa che ¢ destinata al consumo o
come il valore di scambio di una merce). Poiché la distanza o lo iato tra
questi “realisanda” non ancora realizzati e la loro realizzazione effettiva
¢ di natura ontologico-formale, essa ¢ al contempo anche remporale. In
consonanza con l'interagire e il fluire universale, la teoria di Marx e con
essa anche la filosofia della prassi sono percio esse stesse teorie
temporali, contraddistinte dall’essere e dal tempo della dialettica. Lo
«spazio piano fittizio, in cui tutti movimenti sono [...] soppressi», che il
giovane Balibar ascrisse alla teoria marxiana in Leggere Il capitale”, non
rende invece possibile una ricostruzione coerente e ancor meno puod
essere applicato all’analisi del capitalismo attuale. Non posso pertanto
che concludere questo mio contributo lasciando aperte le porte di futuri
laboratori teorici.

’8 A differenza della «dialettica delle azioni intenzionali (individuali e collettive)
e delle azioni in intenzionali», tematizzata da SANCHEZ VAZQUEZ 2006, p. 93,
si tratta qui della sfida consistente nel dominio del processo contradditorio
delle azioni intenzionali.
** BLOCH 1961.
“ BALIBAR 1965, p. 267 (trad. it. p. 334).

89



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Riferimenti bibliografici

ALTHUSSER, LOuIS, 1969

Avertissement aux lecteurs du Capital, in Karl Marx, Le Capital I, Flammarion, Paris.
ID., 1981

E facile essere marxista in filosofia? Discussione di Amiens (1975), in Id., Freud e
Lacan, a cura di C. Mancina, Editori Riuniti, Roma.

ID., 1995

Die Verinderung der Welr hat kein Subjekt. Notiz zu den Thesen iber Feuerbach,
trad. di B. Heber-Schirer, “Neue Rundschau®, 106, n° 3, pp. 9-16.

ALTHUSSER, LOUIS ET AL., 1965
Lire le Capital, 11, Maspero, Paris; trad. it. Leggere Il capitale, a cura di M Turchetto,
Mimesis, Milano 2006.

BALIBAR, ETIENNE, 1965

Sur les concepts fondamentaux du matérialisme historigue, in L. Althusser et al., Lire le
Capital, 11, Paris, Maspero,, p. 267 (Leggere Il capitale, a cura di M Turchetto, Milano,
Mimesis, 2006, p. 334).

BLOCH, ERNST, 1961
Zur Ontologie des Noch-Nicht-Seins. Philosophische Grundfragen I, Suhrkamp,
Frankfurt a.M.

HAUG, WOLFGANG FriTZ, 1971

Kritik der Warenzsthetik, Suhrkamp, Frankfurt a. Main.

ID., 1972

Die Bedeutung von Standpunkt und sozialistischer Perspektive fiir die Kritik der
politischen Okonomie, “Das Argument”, 74, pp. 561-85; una versione aggiornata in
appendice a Haug 2006.

ID., 2006

Neue Vorlesungen zur Einfiihrung ins "Kapital ", Argument Verlag, Hamburg.

Id., 2008

Fiir praktische Dialektik, in “ Das Argument®, 50, n° 274, pp. 21-32.

ID., 2013

Das Kapiral lesen - aber Wie? Zur Philosophie und Epistemologie der marxschen
Kapitalismuskritik, Argument, Hamburg.

ID., 2015

Mensch, Natur und Technik im Hightech-Kapitalismus, 1: Digitalisierung des Subjekts
bei Bruno Latour, “Das Argument®, 57, n° 313.

ID., 2016a

Lecciones de introduccion a la lectura de EI capital, Barcelona, Trebol negro.

ID., 2016b

II: Kosmischer Animismus bei Karen Barad, “Das Argument®, 58, n° 315.

90



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

LABICA, GEORGES 1987
Karl Marx. Les « Théses sur Feuerbach », PUF, Paris.

MARX, KARL, 1950 = MEW 1

Critica della filosofia del diritto di Hegel. Introduzione, in 1d., Scritti politici giovanili, a
cura di L. Firpo, Einaudi, Torino.

ID., 1972 = MEW 3

Tesi su Feuerbach (1845), in Marx-Engels, Opere, vol. V 1845-1846, Editori Riuniti,
Roma.

ID., 1974 = MEW 23

1l capitale. Critica dell’'economia politica, libro primo, trad. di Delio Cantimori, Editori
Riuniti, Roma.

ID., 1984 = MEW 13

Per Ia critica dell' economia politica, trad. E. Cantimori Mezzomonti, Editori Riuniti,
Roma.

MARX, KARL E ENGELS, FRIEDRICH, 1956-1971 = MEW
Werke, 43 voll., Dietz, Berlin.

SANCHEZ VAZQUEZ, ADOLFO, 1985

Togliatti o la politica como substancia de la historia (1969), in 1d., Ensayos marxistas
sobre historia y politica, Ediciones Océano, México D.F., pp. 67-74.

ID., 2006

Una trayectoria intelectual comprometida, Facultad de filosofia y letras, Universidad
Nacional Auténoma de México (UNAM).

SOLDANTI, FRANCO, 2002

La strada non presa. Il marxismo e la conoscenza della realta sociale, Pendragon,
Bologna.

91



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

La scomparsa del marxismo nella didattica e nella ricerca scientifica in
economia politica in Italia
Guglielmo Forges Davanzati (Universita del Salento)

This paper aims at discussing the causes and the effects of the disappearance of
Marxism in teaching and reasearch in Italian Universities, with particular reference to
political economy. It will be argued that this phenomenon is linked to the restructuring
of the Iralian capitalism and, particularly, to a political demand — on the part of firms —
of applied research and the espulsion of the political and critical dimension from the
economic thinking.

Keywords: Marxism, Italian University, Italian capitalism.

1. Introduzione

E un dato di fatto che, nelle sue diverse declinazioni, il marxismo &
stato espunto dai programmi di insegnamento dei corsi di Economia
Politica in Italia, ed & del tutto marginale nella ricerca scientifica. E
anche un dato di fatto che il marxismo italiano, nel corso del
Novecento, ha fornito contributi di massima rilevanza sul piano
internazionale e che quella tradizione puo considerarsi, allo stato dei
fatti, sostanzialmente terminata. Per le motivazioni che verranno
presentate a seguire, si ¢ imposto un nuovo paradigma dominante che,
per pura semplicita espositiva, possiamo definire neoliberista (si vedra
infra che tale definizione & alquanto riduttiva, sebbene diffusamente
utilizzata).

In prima approssimazione, potrebbe risultare sorprendente che
queste teorie risultino dominanti, a ragione del loro palese fallimento;
un fallimento che attiene sia alla diagnosi della crisi e alle fallaci
prescrizioni di politica economica che ne derivano, sia alla palese
incapacita previsionale (cfr. Sylos Labini, 2016). Tuttavia, una ricerca di
Luca De Benedictis e Michele Di Maio, condotta somministrando
questionari a economisti accademici italiani, rileva che solo il 3% degli
intervistati si dichiara marxista, a fronte del circa 50% di economisti
che si dichiara “eclettico” e “neoclassico” e del 20% che non si dichiara
affatto, considerandosi verosimilmente un economista nell’accezione di

92



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Maffeo Pantaleoni (per il quale esistono due scuole in Economia: chi la
conosce e chi non la conosce)".

Questo saggio si propone di individuare ragionevoli motivazioni che
possono essere poste a fondamento di questo “salto paradigmatico”,
con due precisazioni preliminari.

1) I riferimenti a Marx e al marxismo che verranno fatti nel corso
della trattazione che segue hanno massima generalita, ovvero fanno
riferimento a rutte le possibili interpretazioni dell’opera di Marx che
sono state fornite in ambito economico. Piu in generale, la trattazione
avra ad oggetto la sostanziale espulsione dalla didattica e dalla ricerca di
tutte le teorie economiche che possono definirsi “critiche”, ovvero di
tutte le teorie economiche che concepiscono i sistemi economici come
basati su relazioni di potere e conflitto e come intrinsecamente propensi
a generare endogenamente instabilita e crisi.

2) L’attenzione verra posta esclusivamente sulla teoria economica di
Marx, sebbene sia ovvio che & ben difficile “isolare” ’analisi economica
marxiana dall’impianto filosofico nella quale ¢ collocata.

L’ipotesi interpretativa che viene avanzata fa riferimento alla
convinzione secondo la quale non ¢ possibile comprendere questo
fenomeno se non si comprende il processo di ristrutturazione del
capitalismo italiano nella crisi. In particolare, verra argomentato che i]
la lunga recessione in corso ha accentuato la fragilita del tessuto
produttivo italiano, collocandolo sempre piu in una specializzazione
produttiva in settori maturi; ii] in questo contesto, le imprese italiane
hanno significativamente ridotto la domanda di lavoro qualificato e la
domanda di ricerca di base e applicata; iii] i governi che si sono
succeduti negli ultimi anni hanno assecondato questa dinamica
depotenziando il sistema formativo e, al tempo stesso, mettendo in atto
dispositivi di valutazione della ricerca che, di fatto, nell’area delle
scienze sociali (e in Economia in particolare) provano a marginalizzare,
se non del tutto ad annullare, la produzione di “pensiero critico”.

L’esposizione & organizzata come segue. Nel par. 2 si da conto dei
processi di ristrutturazione capitalistica in Italia a partire dallo scoppio
della prima crisi (2007-2008). Nel par. 3 si discute intorno al nesso
esistente fra tali processi, la demolizione dell’universita pubblica di

Uhttps://sites.google.com/site/micdimaio/surveyofitalianeconomists.

93



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

massa e il rafforzamento del dominio del paradigma dominante. Nel
par. 4 si forniscono alcune considerazioni conclusive.

2. La ristrutturazione del capitalismo italiano e la nuova universita di
classe

E utile, in premessa, inquadrare i processi di ristrutturazione del
capitalismo italiano nel contesto piu generale dei nuovi rapporti di forza
capitale-lavoro, prendendo atto che, almeno a partire dagli anni
Ottanta, il ciclo politico ha visto radicalmente ribaltarsi i rapporti di
forza a vantaggio del Capitale. Per quanto ¢ possibile fornirne una stima
esatta, 'andamento del saggio del profitto ¢ stato sostanzialmente quello
descritto in Fig. 1.

Figura 1: I'andamento del saggio di profitto nei principali Pacsi OCSE

Il ciclo di lotte operaie degli anni Settanta ha determinato una
significativa flessione del saggio di profitto nella gran parte dei Paesi
OCSE. 1l Capitale ha reagito creando un esercito industriale di riserva
di enormi proporzioni: strategia resa possibile dall'implosione
dell’URSS e dalla conseguente c.d. globalizzazione, secondo uno
schema definito di «lotta di classe dall’alto» (Gallino 2013) o di

? Per un approfondimento si rinvia a KOTZ 2009.
94



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«attacco globale al lavoro» (Bellofiore 2013)°. 1l principale strumento
attraverso il quale si ¢ realizzato questo disegno ¢ la redistribuzione
dell’onere fiscale a danno del lavoro dipendente, sia mediante la
maggiore regressivita dell'imposizione diretta, sia mediante la maggiore
incidenza dell'imposizione indiretta (per sua natura, regressiva). E
necessario specificare che il capitale al quale si fa qui riferimento non va
inteso nell’accezione classica, essendo fondamentalmente capitale
finanziario e rendita finanziaria. Cio a ragione del fatto che i processi
c.d. di finanziarizzazione si sono associati a incrementi significativi delle
quote di profitto destinate a usi improduttivi (tipicamente la
speculazione, ma anche la crescita dei consumi di lusso), definendo una
condizione di riproduzione basata sul “divenire rendita del profitto”.

La lotta di classe “dall’alto” si ¢ tradotta in una rilevante
compressione della quota dei salari sul Pil*, un formidabile attacco ai
diritti dei lavoratori, e, per quanto qui rileva, una riorganizzazione dei
sistemi formativi pienamente funzionale alle nuove forme di regolazione
capitalistica. E ha dato luogo anche a una ridefinizione della divisione
internazionale del lavoro, che ovviamente ha riguardato anche I'Italia.

La struttura produttiva italiana ¢ composta in larga parte da imprese
di piccole dimensioni con scarsa propensione all’'innovazione, collocate
in settori produttivi “maturi” — agroalimentare, turismo e Made in Iraly
— con un comparto dei macchinari che tende a diventare sempre piu
marginale (ISTAT 2013; 2014). Una configurazione che il capitalismo
italiano ha assunto almeno dal dopoguerra (Graziani 1989; 2000) ma, al
tempo stesso, una configurazione che si ¢ profondamente trasformata
negli ultimi anni. Cio che ¢ accaduto, e che rileva per le argomentazioni
qui presentate, ¢ un significativo processo di deindustrializzazione
(Gallino 2003) che ha riguardato I'intera economia italiana e ancor piu
il Mezzogiorno. E opportuno osservare che i processi di
deindustrializzazione sono in corso nella gran parte dei Paesi OCSE e
che, in quei Paesi, sono fondamentalmente associati a processi di

> V. anche BELLOFIORE 2011.
* Non a caso, la curva di Phillips su scala globale & ormai pressoché piatta,
segnalando il fatto che il potere contrattuale dei lavoratori ¢ sostanzialmente
nullo (e il venir meno dell’effetto marxiano per il quale al ridursi dell’esercito
industriale di riserva segue un aumento dei salari).

95



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

finanziarizzazione (Salento e Masino 2013). L’Italia ¢, fra questi (e ancor
piu nel confronto con i Paesi anglosassoni), il Paese nel quale questi
ultimi si sono manifestati con la minore intensita.

A partire dagli anni Novanta, I'economia italiana ha sperimentato
una continua riduzione del tasso di crescita della produttivita del lavoro
e, data lampiezza del periodo considerato, il fenomeno puo
considerarsi strutturale e derivante da una dinamica di lungo periodo
che ha generato la progressiva desertificazione industriale dell’economia
italiana; tale dinamica si ¢ prodotta ben prima della crisi e la crisi (e le
politiche economiche messe in atto — le c.d. politiche di austerita) ha
contribuito ad amplificare. Con una precisazione. Le politiche di
austerita, sotto forma di compressione della spesa pubblica e aumento
dell’imposizione fiscale (gravante soprattutto sulle famiglie con basso
reddito) sono attuate in Italia almeno dall’inizio degli anni Novanta e, in
tal senso, per necessita logica non sono attribuibili, come vuole una
diffusa vulgata, all’esistenza di una moneta comune in Europa. E
ancora: se ¢ vero che le politiche di austerita hanno contribuito ad
accelerare la recessione, peraltro determinando un aumento del
rapporto debito pubblico/Pil, & anche vero che, dati gl attuali rapporti
di forza, potrebbe non essere desiderabile un aumento del debito dal
momento che si tradurrebbe in maggiore tassazione prevalentemente
sul lavoro dipendente (cfr. Forges Davanzati e Patalano 2016).

Cio che in sostanza sembra delinearsi nello scenario italiano & che
I'Ttalia ¢ destinata a diventare sempre piu un Paese di attrazione
turistica (tipicamente nel Mezzogiorno), con pochi poli industriali
localizzati nel Nord del Paese e un’ampia platea di piccole imprese
collocate in settori a bassa intensita tecnologica. Non a caso, il
sottofinanziamento delle universita ha raggiunto livelli tali da far
prefigurare a SVIMEZ la chiusura totale delle sedi meridionali (non di
singoli corsi di studio) nei prossimi venti anni e un drastico
ridimensionamento  dell’intero  sistema  universitario  pubblico
nazionale’. Uno scenario simile & contemplato nel rapporto della
Fondazione RES 2015 (Viesti 2015).

11 settore della formazione nel suo complesso (scuola e universita) &
stato il settore al quale i governi che si sono succeduti negli ultimi anni

> Per una sintesi si veda SVIMEZ 2010-2014.
96



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

hanno somministrato le dosi pit massicce di austerita, assecondando la
riduzione della domanda di lavoro qualificato e di ricerca di base e
applicata espressa dalle nostre imprese.

Abbiamo effettivamente troppi laureati, non gia nel confronto
internazionale (ne avevamo e ne abbiamo notevolmente meno), ma
troppi rispetto alle esigenze di un tessuto produttivo che, anche per la
caduta della domanda interna conseguente allo scoppio della crisi e
dell’avvio delle politiche di austerita, accentuava le sue criticita: piccole
dimensioni aziendali e scarsa propensione all’'innovazione. Dunque,
bassa (e declinante) domanda di lavoro qualificato e di ricerca di base e
applicata. Dunque, compressione della spesa per istruzione e ricerca.
Nella totale assenza di politiche industriali finalizzate alla crescita
dimensionale delle nostre imprese e all’attivazione di flussi di
innovazione.

Se dunque le politiche formative mirano a dequalificare la forza-
lavoro per accentuare la moderazione salariale gia in atto, occorre
chiedersi se cio sia una strategia efficace ai fini della fuoriuscita dalla
recessione. La risposta ¢ no, per due fondamentali ragioni.

La moderazione salariale riduce i consumi e ha effetti di segno
negativo sui profitti delle imprese che operano sul mercato interno. In
piu, la riduzione dei salari e dei consumi disincentiva gli investimenti
generando, contestualmente, una caduta della domanda aggregata e del
tasso di crescita della produttivita del lavoro. Per quanto attiene al
commercio estero, nel caso italiano, come mostrato peraltro
dall’evidenza empirica, la moderazione salariale non contribuisce a
migliorare il saldo delle partite correnti. Cio fondamentalmente a
ragione del fatto che, data la specializzazione produttiva dell’economia
italiana (agroalimentare e AMade in Iraly, con un comparto dei
macchinari sempre piu esiguo — v. supra) e le piccole dimensioni medie
aziendali (cfr. Graziani, 1989), i fattori che contano ai fini della crescita
delle esportazioni non attengono alla competitivita di prezzo, almeno se
si esclude il comparto dei macchinari: le imprese italiane esportano
puntando sulla qualita dei prodotti e, nel caso del beni di lusso, semmai
su prezzi elevati, dal momento che, per 'operare del c.d. efferro Veblen,
un bene di lusso viene acquistato in quantita maggiori se il suo prezzo ¢
elevato.

97



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Vale sempre piu, nel caso italiano, il c.d. paradosso di Kaldor, per il
quale la competitivita di prezzo & sostanzialmente irrilevante per
I’aumento delle esportazioni. In piu, e soprattutto per quanto attiene ai
beni di lusso, le nostre esportazioni dipendono essenzialmente dalla
dinamica della distribuzione del reddito su scala globale: tanto piu essa
¢ diseguale, tanto maggiore ¢ la domanda di beni di lusso rivolta alle
imprese italiane.

D’altra parte, come rilevato in particolare da Graziani (1989), in
considerazione del fatto che ’economia italiana ¢ dualistica, misure di
incentivazione delle esportazioni (p.e. le svalutazioni competitive pre-
euro) non hanno altro esito se non accentuare le divergenze regionali. E
vi ¢ da aggiungere che il tasso di cambio, in linea generale e ancor piu
nel caso italiano, risente profondamente dei movimenti speculativi di
capitale, cosi che la sua svalutazione potrebbe non avere alcun effetto
sulla bilancia dei pagamenti e potrebbe semmai avere effetti di segno
negativo sulla propensione — gia bassa — delle nostre imprese a innovare
(Bellofiore et al. 2015). E questo lo scenario allinterno del quale
occorre inquadrare il progetto di distruzione dell’'universita pubblica di
massa e il consolidamento del mainstream in Economia.

3. Cosa é il mainstream in Economia

L’Economia ¢ una disciplina che orienta le decisioni politiche e che,
per questo tramite, influisce in modo significativo sulle nostre
condizioni di vita e di lavoro. Chiedersi di cosa si occupano gli
economisti, e come viene raccontata 'Economia, non & dunque una
domanda oziosa.

Un utile punto di partenza per fornire risposta a questa domanda ¢
dato dalla considerazione in base alla quale gli scienziati (e gli
economisti fra questi) piu che cercare la Verita, ambiscono a persuadere
i loro colleghi, i responsabili politici e 'opinione pubblica della verita
delle conclusioni delle loro ricerche, al fine di ottenere reputazione. E
possono ottenerla per due canali non necessariamente alternativi:
diventando “consiglieri del Principe” e/o cercando di ottenere il
massimo numero di citazioni dei propri articoli. Con ogni evidenza, cio
avviene all’interno di specifici dispositivi di finanziamento e valutazione

98



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

della ricerca scientifica, giacché, da un lato, il “Principe” ha sue idee
politiche che necessitano di essere legittimate dalla ricerca stessa e,
dall’altro, i dispositivi di finanziamento e valutazione non sono affatto
neutrali rispetto ai contenuti delle pubblicazioni scientifiche.

Si determina, particolarmente (ma non solo) nel caso italiano, un
processo di progressivo consolidamento del pensiero unico, di matrice
neo-liberista, sulla cui base viene orientata la comunicazione. Passano,
cosi, come verita inoppugnabili, che diventano veri luoghi comuni, tesi
assolutamente discutibili o in molti casi palesemente false. Fra questi:
«in tempo di crisi occorre fare sacrifici» (messaggio che contiene
implicitamente la falsa equiparazione del debito pubblico con il debito
privato); «in Italia la spesa pubblica ¢ eccessiva» (essendo, invece, su
fonti ufficiali, in linea con la media europea); «abbiamo troppi
dipendenti pubblici» (avendone, per contro, su fonti ufficiali, meno
della media europea) «abbiamo troppi laureati» (avendone, invece,
molto meno della media europea). Si tratta di messaggi che, soprattutto
se trasmessi da economisti considerati autorevoli, a maggior ragione se
sono professori universitari che lavorano in sedi considerate prestigiose,
vengono recepiti come veri — giacché derivanti da tecnici depositari di
un sapere scientifico non accessibile ai non addetti ai lavori — e vengono
utilizzati per legittimare interventi di politica economica che non
possono che essere considerati gli unici possibili. In molti casi, questi
messaggi anticipano misure di politica economica, avendo la funzione di
creare consenso nell’opinione pubblica sulla assoluta necessita di una
“riforma”.

Un caso paradigmatico, a riguardo, ¢ rappresentato dalla campagna
mediatica che ha preceduto, per molti anni, 'approvazione della c.d.
Legge Gelmini e che si € costruita intorno al messaggio secondo il quale
i professori universitari italiani sono nullafacenti, baroni, nepotisti: tesi
parzialmente falsa e comunque tutta da dimostrare. Occorreva dunque,
per cosi dire, disciplinarli, sottraendo loro risorse e sottoponendoli a
valutazione. Una valutazione che, come si & poi constatato, &
intrinsecamente ideologica, almeno nel campo delle scienze sociali, e
rafforza la visione dominante. La tecnica argomentativa utilizzata in
questi casi consiste nella generalizzazione di singoli episodi. Nel caso
dell’'universita, si fa riferimento a un concorso “truccato” in una data
sede e, a partire da questo, si stabilisce che tutti i concorsi in universita

99



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sono truccati. Casi analoghi riguardano i c.d. fannulloni nella pubblica
amministrazione: la generalizzazione di singoli episodi prepara I’attacco
al pubblico impiego.

Il meccanismo ha natura cumulativa, secondo una sequenza cosi
ordinabile. La valutazione della ricerca in Economia premia di fatto
economisti che pubblicano su riviste mainstream; ottengono, in tal
modo, reputazione e finanziamenti; le loro sedi possono reclutare
giovani ricercatori, ovviamente allineati al pensiero dominante, piu di
quanto possano fare sedi universitarie nelle quali lavorano economisti
non allineati. Il mainstream diventa sempre piu tale e, attraverso la
reputazione e le reti relazionali che con questa si costruiscono, alcuni fra
loro diventano i piu ascoltati opinionisti e consiglieri del “Principe”.
Nel caso italiano, € stato calcolato che i quotidiani piu diffusi (“La
Stampa”, “La Repubblica”, “Il Sole 24 ore”, “Il Corriere della Sera”)
ospitano quasi esclusivamente articoli di economia scritti da docenti che
lavorano in universita private (Bocconi e Luiss), o di universita
pubbliche con la condizione che I'orientamento teorico di chi scrive sia
chiaramente liberista, e che sono spesso coautori di articoli scientifici®.
Si accentua, in tal modo, il monopolio dell’'informazione economica.
Tommaso Padoa Schioppa, ebbe a dire, a riguardo: «Vi raccomando le
pagine economiche. Pit ancora che sulla politica, ¢ sull’economia che
potete fare la differenza: in genere le pagine economiche dei giornali
italiani sono spazi pubblicitari per le banche e le grandi aziende, spesso
ben pagati. Voi dovete raccontare quello che gli altri non possono o non
vogliono raccontare, e vi garantisco che & una prateria sterminata»’.

Non ¢ irrilevante considerare I'aspetto generazionale. Gli economisti
oggi piu influenti in Italia si collocano in una fascia d’eta compresa fra i
cinquanta e i sessant’anni, salvo alcune eccezioni. Si tratta di una
generazione che si ¢ formata nella meta degli anni Ottanta, proprio
quando I’Accademia italiana ha cominciato a importare teorie
economiche elaborate negli Stati Uniti, a seguito della c.d. rivoluzione
monetarista e al conseguente ingresso nelle universita italiane di teorie
economiche di ispirazione liberista.

¢ Si rinvia a SYLOS LABINI 2012.
"TRAVAGLIO 2010.
100



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Il periodo storico attuale non ¢ un periodo particolarmente fecondo
di nuove idee: & quello che Alessandro Roncaglia, nel suo testo La
ricchezza delle idee (Roncaglia 2013), ha definito «/eta della
disgregazione». La ricerca in Economia, non solo in Italia, & sempre piu
frammentata e specialistica, e soprattutto sempre piu “autistica”: gli
economisti tendono a dialogare esclusivamente fra loro, spesso
coprendo di sofisticati tecnicismi o montagne di matematica pure
banalita, tautologie o, nella migliore delle ipotesi, teorie che non
“spiegano” nulla, né hanno I'ambizione di farlo®. Continua, e si
accentua, percio, I'egemonia del mainstream neoclassico-liberista —
termine diffusamente usato, sebbene ambiguo —, che tende sempre piu a
marginalizzare la tradizione di studi marxisti (ma anche neo-ricardiani,
istituzionalisti, postkeynesiani) che sono stati prodotti dai maggiori
economisti italiani nella seconda meta del Novecento: una tradizione di
ricerca che ha portato all’affermazione di teorie elaborate in universita
italiane nel resto del mondo, mentre da un po’ di anni I'ltalia &
importatore netto di teorie economiche.

II rigetto di qualunque connotazione politica nel discorso economico
viene perseguito fondamentalmente attraverso il combinato di diverse
strategie sul piano teorico: in primo luogo, il c.d. imperialismo
dell’economia. E un dato di fatto che un numero consistente e crescente
di economisti si occupa di temi che non attengono propriamente a cio
che si sarebbe indotti a considerare temi economici: ne costituiscono
esempi 'economia della famiglia, 'economia della religione, ’economia
della bellezza, I'economia dello sport, la teoria economica del tempo
libero. Si tratta, evidentemente, di studi che applicano il criterio della
razionalita strumentale a gqualunque scelta possibile, a volte giungendo a
risultati talmente improbabili da meritare il c.d. /Gnobel in Economia o
da essere destinati alle Humor Sessions dell’American Economic
Association. E gia il fatto che esistano Humor Sessions nell’ambito dei
convegni della piu grande associazione scientifica di settore la dice
lunga sullo stato della disciplina.

In secondo luogo, si producono ricerche puramente empiriche che
certificano correlazioni senza causazioni, o correlazioni spurie: si

® Si veda la denuncia dello scarso collegamento fra elaborazione teorica e fatti
economici in COASE 2012.
101



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

verifica, cioe, che il fenomeno X ¢ statisticamente correlato al fenomeno
Y, ma che X non “causa” Y, dal momento che il fenomeno che si
intende spiegare dipende da altre variabili e, dunque, la correlazione fra
X e Y ¢ del tutto casuale. E come rilevare che al crescere del numero di
cicogne cresce il numero di neonati. In piu, in questi esercizi spesso le
variabili considerate non attengono alla sfera tradizionale dell'indagine
economica. Un esempio estremo, che ha fatto molto discutere nella
comunita scientifica internazionale, riguarda un articolo che affronta il
fondamentale problema se la lunghezza del pene influenzi la crescita
economica’. L autore rileva che la correlazione esiste: Paesi nei quali la
lunghezza del pene ¢ maggiore tendono ad avere piu alti tassi di
crescita, e prova a motivarla con l'effetto che il testosterone avrebbe
sulla propensione al rischio e, quindi, sulla dinamica degli investimenti.
L’autore chiarisce che questo effetto potrebbe anche verificarsi per
I'elevata autostima che deriva dall’avere un pene lungo e che un
“eccesso” di lunghezza del pene potrebbe generare eccessiva assunzione
di rischio.

Si tratta di una variante di un certo interesse dell’ Economia e del suo
imperialismo, dal momento che riflette un’ulteriore tendenza tipica di
questo approccio e che si potrebbe definire di misurazione senza teoria.
Due caratteristiche accomunano i due approcci: 7) I'espulsione di
qualunque elemento politico dal discorso economico; 77) la sostanziale
irrilevanza dell’oggetto di studio, se si considera rilevante un’analisi che
prenda ad esame variabili propriamente economiche'’,

? Si veda WESTLING 2011.
" Come rileva PIKETTY 2014, p. 811, ¢ elevato «il grado di malafede raggiunto
dalle élite economiche e finanziarie per difendere i loro interessi e, in qualche
caso, dagli economisti stessi: quegli accademici che occupano oggi un posto
invidiabile nella gerarchia americana dei redditi, e che tendono a loro volta,
spesso con modi sprezzanti, a difendere il proprio interesse privato,
schernendosi dietro un’improbabile difesa dell’interesse generale». PIKETTY
2014, p. 924, osserva che la gran parte della ricerca in Economia consiste in un
«uso smodato dei modelli matematici, i quali si risolvono spesso in un pretesto
per farsi spazio e dissimulare la vacuita del ragionamento» e che spesso i
problemi trattati sono di «interesse limitato». Walter Riolfi, sul Sole 24 ore,
scrive: «Troppo spesso il lavoro degli economisti, oltre a peccare di astrattismo,
102



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Il mainstream, la visione egemone, ¢ percido oggi questo: una galassia
di teorie che non sempre e non necessariamente portano a prescrizioni
di politica economica di segno liberista, e che spesso si traducono in
esercizi autoreferenziali o bizzarri o concepiti nel quadro di una visione
cumulativa della conoscenza, associata alla convinzione che ’Economia
sia una scienza, nell’accezione della Fisica Teorica e di laboratorio''.

Se sono queste le teorie dominanti, che vengono poste alla base dei
modelli econometrici utilizzati a fini previsionali, non desta sorpresa il
fatto che, nel caso italiano (e non solo), 'errore di previsione sul tasso di
crescita negli ultimi sette anni ¢ stato di circa 7 punti percentuali: le
previsioni sono state sistematicamente sovrastimate. Si osservi che gli
errori di previsione non riguardano scarti irrisori, ma spesso riguardano
previsioni di crescita che, a posteriori, si rivelano recessioni. Ovvero
riguardano errori di segno (valori positivi del tasso di crescita prevista
che si rivelano ex-post valori negativi).

Si ¢ qui di fronte alla c.d. “domanda della Regina”: perché gli
economisti, salvo rare eccezioni, non hanno previsto la crisi? La si
chiama “domanda della Regina” perché fu la domanda che Elisabetta
rivolse agli economisti della London School of Economics in occasione
della sua visita a quella prestigiosa Istituzione nel novembre 2008,
ricevendo risposte cosi insoddisfacenti da essere indotta a commentare
con ironia che probabilmente c’era stata «un po’ di trascuratezza». E in
effetti trascuratezza vi € stata, se si considera che la questione delle crisi
economiche, nel paradigma di orientamento neo-liberista oggi
dominante in Economia, ¢ al margine del dibattito. In piu, la visione
dominante si fonda sulla convinzione che un’economia di mercato
deregolamentata tende spontaneamente a produrre pieno impiego e,
dunque, le crisi economiche possono derivare esclusivamente da
interventi esterni, in particolare da politiche fiscali o monetarie sbagliate
e piu in generale, dall’intervento dello Stato.

si piega agli interessi politici piu di quanto quello di certi meteorologi inclini al
sensazionalismo» (RIOLFI 2015).
"' Laddove, peraltro, neppure la Fisica Teorica pud definirsi scienza esatta ed
equiparare la scienza economica ad una scienza esatta alimenta nuove forme di
sciamanesimo economico (cfr. SYLOS LABINI 2016).

103



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

A ben vedere, in realta, gli errori derivano semplicemente dal fatto
che i modelli usati per le previsioni sono sbagliati e, in aggiunta, dal
fatto che la previsione in Economia non & come la previsione nelle
scienze cosiddette esatte. La risposta ottenuta da Elisabetta rinvia pero
alla circostanza sinora insormontabile per cui i modelli previsionali sono
basati su un paradigma teorico che, per quanto si basi su ipotesi del
tutto irrealistiche e per quanto non riesca a generare previsioni
affidabili, dimostra un’eccezionale capacita di resistenza alle critiche.

Occorre anche considerare il fatto che la sistematica incapacita di
generare previsioni attendibili nuoce gravemente alla reputazione degli
economisti (di tutti, dal momento che ¢ ben difficile immaginare che i
non addetti ai lavori distinguano tra le “scuole di pensiero”), perché
crea il sospetto che vi sia un condizionamento politico che spinge i
ricercatori a sovrastimare il tasso di crescita previsto per I'obiettivo di
accrescere il consenso per il Governo di volta in volta in carica.
Dunque, crea il sospetto che la ricerca, in Economia, non sia libera e
risponda semmai a una domanda politica di legittimazione scientifica
dell’ordine sociale esistente. Paradossalmente, si tratta di un sospetto
ben fondato, per quanto detto prima, ma da riferirsi esclusivamente a
una specifica tipologia di economista: colui/colei che elabora questi
modelli.

Se la questione si pone in questi termini, la domanda della Regina va
cosi riformulata: perché gli economisti non utilizzano modelli diversi da
quelli fin qui utilizzati per effettuare previsioni? Ovvero, perché non
abbandonano teorie che si sono rivelate e si rivelano cosi
manifestamente incapaci di prevedere? Una possibile risposta consiste
nel considerare che la straordinaria capacita di resistenza del
mainstream, e ancor piu la sua capacita di rafforzarsi proprio nella fase
nella quale si dimostrano palesemente i suoi fallimenti teorici,
prescrittivi e previsionali, discende in parte proprio dal suo fallimento
(quanto piu e in difficolta, tanto piu si organizza per difendersi), in
parte dalla difficolta — da parte degli economisti non allineati — di
proporre un corpus unitario alternativo. Non per dire che cio sia
desiderabile (la pluralita va salvaguardata anche nell’eterodossia), ma
per stabilire che, nella competizione fra “paradigmi”, I'assenza —
sull’altra sponda — di una teoria diffusamente condivisa &
oggettivamente penalizzante ai fini dell’acquisizione di egemonia. Si

104



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

consideri, a riguardo, la pluralita di visioni/interpretazioni del
marxismo  contemporaneo: il  marxismo  analitico, basato
sull’individualismo metodologico, ¢ in radicale contrapposizione con il
marxismo c.d. ortodosso (che rifiuta I'individualismo metodologico e
che recepisce da Marx soprattutto la teoria della caduta tendenziale del
saggio del profitto), mentre quest’ultimo ¢ in radicale contrapposizione
con il marxismo c.d. circuitista (per il quale Marx va riletto a partire dal
ciclo del capitale monetario), fino ad arrivare alle infinite dispute sulla
validita della teoria marxiana del valore.

Vi ¢ di piu. I fatto che il mainstream tenda a diventare sempre piu
tale ¢ anche favorito, nel caso italiano, dalle nuove modalita di
reclutamento e di avanzamento di carriera nelle universita derivante
dalla c.d. Legge Gelmini. L’accesso alla carriera universitaria €, oggi, in
Italia, non solo estremamente difficile (per non dire quasi impossibile)
ma anche sempre piu legata a lunghi periodi di precariato. Cio per
questa ragione: la riforma Gelmini ha sostituito al ruolo del ricercatore
a tempo indeterminato (ruolo che va ad esaurimento) quello del
ricercatore a tempo determinato. Al tempo stesso, si sono ridotti in
modo massiccio i finanziamenti alle universita e si ¢ legata la possibilita
di reclutamento alla disponibilita di “punti organico” (facolta
assunzionali). In queste circostanze, si disincentiva |’assunzione di
giovani ricercatori dal momento che questa costerebbe piu
dell’avanzamento di carriera dei ricercatori a tempo indeterminato'®. In
un contesto di continua riduzione di fondi, si pud comprendere che,
anche in presenza di giovani molto preparati, si tenda a preferire,
risparmiando, I'uso di risorse umane gia disponibili.

Ma chi viene reclutato e come avvengono gli avanzamenti di carriera
(da ricercatore a professore)? Qui entrano prepotentemente in gioco i
criteri di valutazione prodotti dall’Agenzia Nazionale di Valutazione
della Ricerca (ANVUR). L’ANVUR - il cui costo di funzionamento ¢
stimato a circa 10milioni 'anno — stabilisce un elenco di riviste sulle
quali i ricercatori sono chiamati a pubblicare, definendole di classe A"

“Sulla questione del sottofinanziamento delle Universita italiane, si rinvia, in
particolare SINOPOLI 2015.

B Si  veda http://www.anvur.org/attachments/article/254/RIVISTE %
20CLASSE A AREA13 R.pdf.

105



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sulla base di tecniche e metodologie alquanto discutibili. Fra queste, si
puo considerare il fatto che ANVUR considera “eccellente” un
ricercatore che pubblichi su riviste con elevata “reputazione”, de/ rutto
indipendentemente dalla rilevanza dei contenuti della ricerca. La
“reputazione” di una rivista & certificata dal suo “fattore di impatto”
(impact factor), e la sua certificazione ¢ effettuata sulla base di criteri
individuati dall’istituto Thomas Reuters, azienda privata anglo-
canadese. In altri termini, in Italia si valuta il contenitore (la rivista), non
il contenuto, e il contenitore ¢ buono se lo considera tale una delle piu
grandi imprese private su scala mondiale che opera nel settore
dell’editoria.

Va peraltro ricordato che 1'impact factor ¢ stato pensato come
strumento per selezionare I'acquisto di riviste da parte delle biblioteche
universitarie, e, anche sul piano strettamente tecnico, da piu parti se ne
sconsiglia I'uso ai fini della valutazione della ricerca scientifica: ¢ recente
la denuncia dell’Accademia dei Lincei contro 'uso di indicatori
bibliometrici per la valutazione della ricerca, soprattutto nelle scienze
umane e sociali (per approfondimenti rinvio a www.roars.it). E va anche
ricordato che negli Stati Uniti — le cui universita sono comunemente
ritenute estremamente sensibili alla “cultura della valutazione” —
I'impact factor non & quasi mai considerato un indicatore attendibile
per valutare la qualita della produzione scientifica. In Italia, i (pochi)
reclutamenti nelle universita italiane e i (pochi) avanzamenti di carriera
dei docenti universitari avvengono prevalentemente sulla base della
qualita della ricerca scientifica dei candidati, come certificata dalla lista
delle riviste elaborata da ANVUR sulla base del loro impacr factor. 11
che genera un meccanismo potenzialmente vizioso. La gran parte delle
riviste considerate eccellenti tende infatti a pubblicare articoli il cui
contenuto ¢ in linea con la visione dominante.

Cio induce attitudini conformiste, soprattutto da parte delle giovani
generazioni, impedendo di fatto la produzione di ricerche realmente
innovative. E poiché I'attivita didattica non & mai disgiunta dall’attivita
di ricerca, i contenuti dell’insegnamento tendono a diventare sempre
piu conformi alla visione dominante, rendendo gli studenti sempre
meno informati su teorie alternative a quelle dominanti (cfr. Forges

106



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Davanzati 2015)". Come scrive Gnesutta (2014, p. 211): «lI
rovesciamento ¢ totale. Si sedimenta nella societa una visione del
processo economico come meccanismo fatale: il futuro ¢ gia scritto nelle
cose e non vi € nessuna possibilita di intervenire per un suo reale,
diverso orientamento». E, in altri termini, il definitivo compiersi del
«there is no alternatives (TINA) di Margaret Thatcher. E cio¢ il
definitivo compiersi di questo disegno, dal momento che il tentativo di
marginalizzare il “pensiero critico” in Economia risale (almeno) ai lavori
di quel CIVR — antecedente dellANVUR - in seno al quale Guido
Tabellini invito a suo tempo a utilizzare gli indicatori bibliotemetrici per
la valutazione della ricerca in Economia al fine id evitare meccanismi di
protezione di «specie in via di estinzione» (Tabellini 2006).

L’accelerazione dei processi di valutazione, almeno per quanto
riguarda le discipline economiche, asseconda oviamente questa
dinamica. La valutazione della ricerca in Italia € percio strutturata sin
dall’inizio in modo da favorire I’'omologazione e il conformismo.

L’omologazione alle teorie economiche dominanti, del resto, ¢ gia
avvenuta in altri Paesi e soprattutto nel mondo anglosassone e negli
Stati Uniti in particolare. Si tratta, come & noto, di Paesi nei quali le
universita sono prevalentemente private e “producono” teorie
economiche pienamente funzionali agli interessi delle classi dominanti.
Si tratta anche di universita molto elitarie, con tasse di iscrizione
estremamente alte, i cui laureati costituiscono ipso facro le “classi
dirigenti”. Li, dunque, la realizzazione di un’universita di classe ¢ in
larga misura un processo gia compiuto. Diversamente dal caso italiano,
dove invece, soprattutto a seguito dei movimenti di contestazione e del
ciclo di lotte operaie degli anni Settanta, I'universita & diventata di
massa.

Per chiarire i termini della questione e dar conto della valenza
propriamente politica dei meccanismi di valutazione della ricerca in
Italia ¢ sufficiente ricordare le dichiarazioni rilasciate all’epoca dal

4 Come hanno osservato, in particolare, Riccardo Bellofiore e Giovanna
Vertova, la valutazione della ricerca, basata sulla «cultura della valutazione»
(ovvero quella fatta propria dallANVUR), inevitabilmente genera
omologazione, dal momento che non riconosce I'esistenza di una pluralita di
«paradigmi» teorici in conflitto fra loro (BELLOFIORE E VERTOVA 2012).

107



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Ministro Gelmini, per la quale la riforma che porta il suo nome
decretava non a caso la fine del ‘68. E T’esplicitazione di un disegno
ormai palese: rendere anche le universita italiane delle universita di
classe, cosi da formare una classe dirigente allineata esclusivamente agli
interessi della nostra imprenditoria. Per farlo, occorre preliminarmente
decretare la fine del pensiero critico, soprattutto nelle discipline
economiche, e successivamente passare a una riorganizzazione
dell’assetto formativo che porti alcuni poli di ricerca ad essere certificati
come “di eccellenza”: i soli poli che, a regime, potranno definirsi
universita. E che saranno localizzati in aree del Nord del Paese, come si
puo indurre da quanto sta gia oggi accadendo alle universita
meridionali.

E sufficiente un dato per fotografare la situazione: il 25,7% del
totale della “quota premiale” (la quota del finanziamento ordinario
quantificata sulla base della produttivita degli Atenei), nel 2013, &
andato agli atenei meridionali contro il 36,8% delle universita
settentrionali. Come registrato dalla SVIMEZ (Rapporto Svimez 2014),
al sistema universitario meridionale sono cosi stati sottratti 160 milioni
di euro dal 2011. Cio fondamentalmente a ragione del numero eccessivo
di studenti fuori corso e di laureati disoccupati.

Si tratta di un dispositivo che non considera che non dovrebbe
essere compito dell’'universita modificare il contesto socio-economico
nel quale opera. Ma c¢’¢ di piu. La non uniformita territoriale dei tagli
alla ricerca, infatti, ¢ anche attestata dai provvedimenti di
redistribuzione dei punti organico attribuite alle sedi universitarie®. Si

P Come ¢ stato ripetutamente messo in evidenza, si tratta non solo di un
provvedimento che oggettivamente penalizza le sedi meridionali ma che
costituisce un’ulteriore conferma dello iato esistente fra obiettivi dichiarati e
risultati ottenuti. Si tratta, infatti, di un provvedimento palesemente iniquo e
non meritocratico. E iniquo dal momento che l'operazione di redistribuzione
dei punti organico ¢ stata effettuata sulla base di un indicatore che fa esclusivo
riferimento a variabili relative alla condizione finanziaria dei singoli atenei e
che, dunque, non tiene conto delle variabili di contesto: tasso di
disoccupazione, reddito pro-capite. In particolare, risultano premiate le sedi
che ottengono maggiori contribuzioni studentesche e penalizzate le sedi
(soprattutto meridionali) nelle quali ¢ maggiore I'incidenza di esoneri, parziali
o totali, del pagamento delle tasse. E un provvedimento non meritocratico, dal

108



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

tratta di provvedimenti che attivano un meccanismo perverso: per non
chiudere corsi di studio, gli atenei sono obbligati ad accelerare il
turnover. Per accelerare il turnover devono aumentare le tasse.
L’aumento delle tasse disincentiva pero le immatricolazioni e determina
un incremento relativo degli studenti provenienti da famiglie con redditi
elevati. Ma, soprattutto, l'aumento delle tasse contribuisce ad
accentuare I'immobilita sociale, rendendo l'universita sempre piu
elitaria, in palese contraddizione con gli obiettivi (dichiarati)
“meritocratici” che hanno ispirato la riforma.

4. Considerazioni conclusive

In questo saggio si & proposta una chiave di lettura delle cause del
processo di demolizione in atto dell’'universita pubblica di massa in
Italia, a partire da considerazioni di carattere piu generale relative ai
processi di ristrutturazione del capitalismo italiano nella crisi. In
particolare, si ¢ rilevato che il tessuto produttivo dell’economia italiana
¢ sempre piu composto da imprese di piccole dimensioni, poco
innovative e collocate in settori produttivi maturi. Si ¢ argomentato che
le politiche di sottofinanziamento del sistema universitario di fatto
assecondano questo modello di sviluppo, nel quale le nostre imprese
non domandano forza-lavoro altamente qualificata né ricerca di base e
applicata. Queste scelte appaiono pienamente legittimate dalla visione
dominante nella teoria economica oggi che rafforza la sua egemonia e
rende sostanzialmente impossibile la produzione di pensiero critico. In
questo scenario, non sorprende la drammatica marginalizzazione del
marxismo, e piu in generale del “pensiero critico”, nella didattica e nella
ricerca in Universita.

Riferimenti bibliografici

AGLIETTA, MICHEL, 2001)

momento che l'indicatore utilizzato per la ripartizione dei punti organico
prescinde dalla quantita e dalla qualita della produzione scientifica.
109



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

“Regolazione e crisi del capitalismo” (1977), in AGLIETTA E LUNGHINT 2001.

AGLIETTA, MICHEL E LUNGHINI, Giorgio, 2001
Sul capitalismo contemporaneo, Bollati Boringhieri, Torino.

ANTONIOLI, DAVIDE ET AL., 2013
Innovation Strategies and Economic Crisis: Evidence from Firm-level Iralian Data,
“Economia Politica”, vol. 30, n° 1, pp. 33-68.

BELLAIS, RENAUD, 2004
Post Keynesian Theory, Technology Policy, and Long-term Growth, “Journal of Post
Keynesian Economics”, vol. 26, n° 3, pp. 419-40.

BELLOFIORE, RICCARDO, 2001

A crisis of capitalism, “The Guardian”, 21 settembre.

ID., 2013

“Two or three thinks I know about her”: Europe in the global crisis and heterodox
economics, “Cambrdidge Journal of Economics”, March, pp. 497-512.

BELLOFIORE, RICCARDO E VERTOVA, GIOVANNA, 2012
Per una critica della valutazione, “il Manifesto”, 22 marzo.

BELLOFIORE, RICCARDO CON GARIBALDO, FRANCESCO E MORTAGUA, MARIANA, 2015
A credit-money and structural perspective on the European crisis: why exiting the euro
Is the answer to the wrong question, “Review of Keynesian Economics”, vol. 3, n° 4,

Winter, pp. 471-90.

BLYTH, MARK, 2013
Austerity The history of a dangerous idea, Oxford University Press, Oxford.

BOYER, ROBERT, 2007
Fordismo Postfordismo. Il pensiero regolazionista, Universita Bocconi Editore, Milano.

COASE, RONALD, 2012

Salvare I'Economia dagli economisti, “Harvard Business Review Italia”, dicembre:
http://www.hbritalia.it/blog/item/913-salvare-1%E2 %80 % 99economia-dagli-
economisti.html# WAZL-yQQabt.

DE CECCO, MARCELLO, 2012
Una crisi lunga mezzo secolo. Le cause profonde del declino italiano, in “Economia
italiana”, 3, inverno, pp. 69-92.

110



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

D1 MAIO, AMEDEO E MARANI, UGO (a cura di), 2015
Economia e luoghi comuni., Convenzione, retorica, miti, 1.’asino d’oro, Roma.

Dow, SHEILA, 2014
Beliet in Austerity Policies, Paper For presentation to the PKSG annual workshop,

SOAS, May.

FORGES DAVANZATI, GUGLIELMO, 2015
Di cosa si occupano gli economisti, “Micromega” on-line, dicembre.

FORGES DAVANZATI, GUGLIELMO CON PACELLA, ANDREA E PATALANO, ROSARIO, 2015
The Keynesian features of Graziani’ s monetary theory of production and some
unresolved questions, “Review of Political Economy”, vol. 27, n° 4, pp. 565-84.

FORGES DAVANZATI, GUGLIELMO E PATALANO, ROSARIO, 2016

Marx on public debt and fiscal expropriation, “In Times of Crisis. Seminar on Critical
Economics” (on line): https://criticalseminars.files.wordpress.com/2015/04/marx-
slides-santanna.pdf.

FORGES DAVANZATI, GUGLIELMO, CON PATALANO, ROSARIO, E TRAFICANTE, GUIDO,
2016

The Italian economic decline in a Kaldorian theoretical perspective, Working Paper
1606, PostKeynesian Economics Study Group, March.

GALLINO, LUCIANO, 2003

La scomparsa dell’Italia industriale, Einaudi, Torino.
ID., 2012

La lorta di classe dopo Ia lotta di classe, Laterza, Bari.

GNESUTTA, CLAUDIO, 2014
“Keynes e il lavoro degli economisti”, in A. Pettini e A. Ventura (a cura di), Quale
crescita?, L asino d’oro, Roma.

GORZ, ANDRE, 2003
L’immateriale. Conoscenza, valore e capitale), Bollati Boringhieri, Torino.

GRAZIANI, AUGUSTO, 1989

L economia italiana dal dopoguerra a oggi, Il Mulino, Bologna.

Id., 2000

Lo sviluppo dell’economia italiana dalla ricostruzione alla moneta unica, Bollati
Boringhieri, Torino.

ISTAT, 2013
Le microimprese in lItalia; http://www.istat.it/it/archivio/104425 (consultato il 20
gennaio 2015).

111



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ID., 2014
Noi Italia 2014 http://noi-italia.istat.it/ (consultato il 25 gennaio 2015).

KALDOR, NICHOLAS, 1981

The role of increasing returns, technical progress and cumulative causation in the theory
of international trade and ecomonic growth, “Ecomonie Appliqueé”, n° 4.

ID., 1989

Further essays on economic theory and policy, edited by F.Targetti and A.P. Trirlwall,
Duckworth, London.

Kotz, DAVID M., 2009
“Economic crises and institutional structures”, in J.P. Goldestein and M.G.Hillard
(eds.), Heterodox Macroeconomics, Routledge, London-New York.

Lucipi, FEDERICO E KLEINKNECHT, ALFRED, 2010
Lirtle Innovation, Many Jobs: An Econometric Analysis of the Iralian Labour
Productivity Crisis, “Cambridge Journal of Economics”, vol. 34, n° 3, pp. 525-46.

LUCARELLI, STEFANO E ROMANO, ROBERTO, 2015
The Italian crisis within the European crisis. The relevance of the Technological
Foreign Constraint, “World Economic review”, n® 6, February 2015.

LUNGHINI, GIORGIO, 2001
“I nuovi compiti dello Stato”, in AGLIETTA E LUNGHINT 2001.

MAZZUCATO, MARIANA, 2011

The entrepreneurial state, “Soundings”, vol. 49, pp. 131-142,
EAD., 2014

Lo stato innovatore, Laterza, Roma.

MEF - MINISTERO DELLE FINANZE, SERVIZIO STUDI, 2009

Performance Budgeting, Spesa pubblica, Contesto istituzionale. L esperienza italiana:
http://www.rgs.mef.gov.it/_Documenti/VERSIONE-

I/Comunicazione/Eventi/ WORKSHOP--3/Performance-budgeting--spesa-pubblica-e-
contesto-istituzionale-l-esperienza-italiana.pdf (consultato il 30 febbraio 2016).

ID., 2013

La spesa pubblica in Europa: anni 2000-2011
http://www.rgs.mef.gov.it/ Documenti/VERSIONE-

I/Pubblicazioni/Analisi e valutazione della Spesa/La-spesa-pubblica-in-
Europa/La_spesa_pubblica_in Europa2000-2011.pdf (consultato il 30 febbraio 2016).
ID., 2014

La spesa pubblica in Europa, anni 2000-2013:
http://www.rgs.mef.gov.it/ _Documenti/VERSIONEI/Pubblicazioni/Analisi e valutazi
one della Spesa/La-spesa-pubblica-in-Europa/ (consultato il 30 febbraio 2016).

112



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

MYRDAL, K. GUNNAR, 1943
L'elemento politico nella formazione delle dottrine dell’' economia pura, Sansoni
Editore, Firenze.

OECD, 2013
Entrepreneurship at glance, OECD Library.

PICKETTY, THOMAS, 2014
1l capitale nel XX1 secolo, Bompiani, Milano.

PINI, PAOLO, 2014
Regole europee, cuneo fiscale e trappola della produttivita, “Quaderni di Rassegna
Sindacale”, n° 2.

QUIGGIN, JOHN, 2012 (2010).
Zombie economics. Le idee fantasma da cui liberarsi, Universita Bocconi Editore,
Milano.

RioLF1I, WALTER, 2015
La Grecia e le inattidabili previsioni degli economisti, “1l Sole 24 ore”, 19 luglio.

ROBINSON, JOAN, 1962
Ideologie e scienza economica, Sansoni Editore, Firenze.

RONCAGLIA, ALESSANDRO, 2013
La ricchezza delle idee, Editori Laterza, Bari.

RULLANI, ENZO, 2004
La fabbrica dell immateriale. Produrre valore con la conoscenza, Carocci, Roma.

SALENTO, ANGELO E MASINO, GIOVANNI, 2013

La fabbrica della crisi. Finanziarizzazione delle imprese e declino del lavoro, Carocci,
Roma.

SALTARI, ENRICO E TRAVAGLINI, GIUSEPPE, 2006

Le radici del declino economico italiano. Occupazione e produttivita nell ultimo
decennio, Utet, Torino.

SINOPOLI, FRANCESCO, 2015
La  crisi  dell’'universita  italiana,  “Sbilanciamoci.info”, 10  dicembre:
http://sbilanciamoci.info/la-crisi-delluniversita-italiana/.

SVIMEZ, 2010 - 2014
Rapporto sull'economia del Mezzogiorno, 11 Mulino, Bologna.

113



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

SYLOS LABINI, FRANCESCO, 2012

Furto d’informazione e crisi economica, “Il Fatto Quotidiano”, 4 agosto:
http://www.ilfattoquotidiano.it/2012/08/04/furto-d % E2 %80 % 99informazione-e-crisi-
economica/316961/.

ID., 2016

Rischio e previsione. Cosa puo dirci la scienza sulla crisi, Laterza, Bari.

TABELLINI, GUIDO, 2006
Osservazioni sulla nota di dissenso di Luigi Pasinetti; CIVR, Panel 13, Consensus
Group di Economia, Appendice 5.

TONIOLO, GIANNI E VISCO, VINCENZO, 2004
1] declino economico dell’ltalia, Mondadori, Milano.

TRAVAGLIO, MARCO, 2010
Un altra specie antropologica, “1l Fatto Quotidiano”, 21 dicembre.

VIESTI, GIANFRANCO (a cura di), 2015
Nuovi scenari. Una indagine sulle Universita del Nord e del Sud, Fondazione RES.

WESTLING, TATU, 2011

Male organ and economic growth: does size matter?, Helsinki Center of Economic
Research, Discussion Paper No. 335: https://mpra.ub.uni-
muenchen.de/32706/1/MPRA_paper 32706.pdf.

114



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Dono, ospitalita, democrazia'
Francesco Fistetti (Universita di Bari)

Developing itself under the sign of neoliberalism and working for the sole pursuir of
economic profit (with results whose evidence is there for everyone to see), the
globalization of capitalism challenges our political thought. We need ro understand thar
carrying on along the path of unlimited growth and according to roday's dominant
paradigms, we can witness a worsening of a situation that is already clearly
unsustainable. The paradigm of gift, as identified by Mauss in his accusation of the
“homo oeconomicus”, can be now the backbone of a new and “lateral” form of
universalism (Merleau-Ponty). That is, for a sort of “pluriversalism” in which human
affections and passions can acquire a new centrality, helping us in a re-
institutionalization of the public space. Giving ro our time a comprehensive vision of
history, the new philosophy thar we can call “convivialism” allow us to understand and
live the global era, whit its endless alterations but also with its grear opportunities.

Keywords: Globalization; Gift; Mauss; Convivialism.

1. Prima di entrare nel vivo del nostro convegno dando la parola ai
nostri ospiti, consentitemi non solo di ringraziarli di tutto cuore per il
dono della loro presenza, ma anche di illustrare le ragioni che ci hanno
spinto ad organizzare un momento di riflessione collettiva attorno alla
problematica del dono chiamando a raccolta studiosi appartenenti a
discipline e tradizioni di ricerca tra loro diverse, e a volta perfino tra
loro molto distanti. Con [lintento auspicabile di stabilire una
comunicazione reciproca, aperta a contaminazioni ed intersezioni
concettuali, nello spirito di Ermes, dio degli scambi e degli incroci,
evocato da Michel Serres come la ragione nascosta dei saperi
contemporanei sempre piu innestati nella Nerwork Society planetaria.
O, seguendo il suggerimento di Edgard Morin, con I'intento altrettanto
auspicabile di incoraggiare una ricomposizione “enciclopedica” dei
saperi specialistici senza indulgere a facili riduzionismi (di tipo
naturalistico o culturalistico che siano).

Il tema del dono, infatti, pud costituire I'asse di una rivoluzione
epistemologica che attraversi longitudinalmente le scienze umane e

! Intervento di presentazione della Conferenza Internazionale Da lontano.
Dono, istituzioni, ospitalita, Istituto Italiano per gli studi filosofici, Napoli
27/28 aprile 2016.

115



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sociali (dalla sociologia all’economia, dalla filosofia politica all’etica,
dalle dottrine del diritto alle scienze psicologiche, dalla critica letteraria
alle teorie del linguaggio). D’altronde, era questo, in fondo, il progetto
di Marcel Mauss quando pubblico il Saggio sul dono (1925): piu che
inaugurare un nuovo paradigma sul terreno strettamente disciplinare
dell’antropologia, cio che gli sta a cuore ¢ di fare dell’approccio
antropologico alla societa moderna — e alla sua razionalita — una sorta di
novum organum delle scienze umane e sociali. Nel senso di saper
comprendere le differenze tra linguaggi, tradizioni e forme di vita la
dove, come sappiamo da Bruce Chatwin, esse rischiano continuamente
di essere appiattite e neutralizzate, e di saperle trasformare in scambi
culturali, in cui le identita si mescolano, o addirittura si compenetrano,
senza cancellarsi’.

D’altronde, non ¢ forse la stessa globalizzazione con la sua apertura
alla pluralita delle culture a spingere verso un’epistemologia della
complessita in cui € lo statuto delle discipline, a cominciare dalla
medicina, che ha bisogno di essere rimodellato? «Puo oggi la medicina
— si chiede, ad esempio, Adriano Favole — ignorare I'esistenza di [...]
altri linguaggi del corpo e della malattia? Puo una medicina che aspira
all’efficacia universale delle cure ignorare gli universi simbolici della
stregoneria e della possessione e in generale i linguaggi culturalmente
fondati del corpo e della malattia?»’. Maurice Merleau-Ponty era stato
tra i primi ad accorgersi che per Mauss lo studio dei fatti sociali «nella
loro concretezza» deve oltrepassare le tradizionali antinomie tra
individuale e collettivo, su cui insisteva ancora Durkheim, e cogliere
nelle societa «piu che idee o regole [...] gli uomini, i gruppi e i loro
comportamenti»’. Merleau-Ponty sottolineava il fatto che il «dato» su
cui Mauss richiama D'attenzione nello spiegare la fertilita scientifica del
suo principio euristico dei «fatti sociali totali» ¢ un dato storicamente
individuato e determinato, «& costituito» — precisa Mauss in un passo
citato da Merleau-Ponty - «da Roma, da Atene, dal Francese medio, dal

2 Cfr. CHATWIN 1995.
> FAVOLE 2016, p. 78.
* MAUSS 1965b, p. 288.
116



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Melanesiano di questa o quell’isola, e non dalla preghiera o dal diritto in
sé»”.

A Merleau-Ponty non sfuggiva la rivoluzione epistemologica
implicita nell’approccio antropologico di Mauss, che spinge a «dilatare»
la ragione occidentale oltre i suoi confini etnocentrici e, cosa ancora piu
importante, la sollecita a mettersi in gioco e ad autoridefinire le proprie
categorie ermeneutiche alla luce dell'incontro con laltro da sé.
«Concependo il sociale come un simbolismo», scrive Merleau-Ponty,
«egli [leggi: Mauss] aveva trovato il modo di rispettare la realta
dell’individuo, la realta del sociale e la varieta delle culture senza
renderle reciprocamente impermeabili»®. Non ¢& irrilevante notare, a
questo proposito, che, pur apprezzando la concezione del sociale
proposta dall’antropologia strutturale di Lévi-Strauss, Merleau-Ponty
avvertiva, con un sottinteso polemico sia pure obliquo verso Lévi-
Strauss, che «la struttura non ¢ un’idea platonica» e che «la struttura
non toglie alla societa nulla del suo spessore o del suo peso»’, quasi a
volergli ricordare la centralita del principio euristico maussiano dei
«fatti sociali totali» e l'imperativo conseguente dello «studio del
concreto»®. L’etnologia — non si stanca di ripetere Merleau-Ponty -
«esige che noi trasformiamo noi stessi»’, ci impone I’esperienza di un
viaggio al di fuori di noi che ci conduca a costruire non piu un
«universale dall’alto di un metodo rigorosamente oggettivo, ma, per cosi
dire, un universale laterale» attraverso cui possiamo «misurarci»
incessantemente all’altro e «misurare I’altro a noi»'’.

Qui troviamo anche un’indicazione preziosa per sviluppare il
paradigma maussiano del dono nella direzione di un novum organum
delle scienze umane e sociali, se non di una nuova enciclopedia delle
scienze tout court. E’ 1a dove egli invita a rapportarci a scienze come la
psicanalisi in un’ottica critica che ci fa capire che la psicanalisi «¢ la

> Ibidem.
® MERLEAU-PONTY 1967, p. 156.
" Ivi, p. 158,
8 MAUSS 1965b, p. 288.
> MERLEAU-PONTY 1967, p. 161.
10 Ibidem.
117



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

nostra stregoneria», il terapeuta ¢ I'analogo dello sciamano e il transfert
& ben lungi dall’essere «un puro metodo oggettivox»''.

All’antropologia Merleau-Ponty assegnava, dunque, il compito di
«ampliare la nostra ragione per renderla idonea a comprendere cio che
in noi e in altri precede e sopravanza la ragione» e, a questa impresa,
chiamava a lavorare tutte le altre scienze, quelle che definisce
«semeiologiche» e, citando Niels Bohr, le stesse scienze fisiche'.
Tuttavia, Merleau-Ponty non seguiva Mauss nella direzione di fare del
ciclo del dono I'asse di riunificazione dei saperi dell'umano, poiché gli
stava a cuore piuttosto conciliare la lezione lévi-straussiana sulla «natura
profonda dello scambio e del simbolico» governata da leggi strutturali
con la lezione fenomenologica husserliana dell’esperienza vissuta e con
quella marxiana sulla storicita delle culture. Invero, I'apertura
all’alterita, fondativa di un universalismo «laterale» (o pluriversalismo,
come diremmo oggi), scaturiva per lui dalla presa d’atto che «le
frontiere tra le varie culture si fanno indefinite e per la prima volta ¢
all’ordine del giorno una civilta mondiale»".

2. D’altronde, un decennio prima era stato un suo allievo, Claude
Lefort, a rimarcare la rivoluzione epistemologica di Mauss fondata sullo
«studio del concreto» e dei «fatti sociali totali» in un orizzonte che a
Lefort appariva molto vicino al metodo fenomenologico «quando si
vede Mauss» — egli scriveva — «sforzarsi di rovesciare le barriere
artificialmente innalzate tra la sociologia e la storia o tra la sociologia e
la psicologia, e affermare una reciprocita di prospettive su un reale in sé
indefinibile»'!. Rispetto a Merleau-Ponty, nei confronti di Lévi-Strauss
Lefort, pur segnalando la convergenza con quest’ultimo su alcuni punti-
chiave (come il concetto di Aau, indice di un’interpretazione fisicalistica
- «chosiste» - dello scambio”), era stato esplicitamente polemico. «Il

" [vi, pp. 163-64.

2 Ivi, p. 164.

B Ivi, p. 167.

“ LEFORT 1978b, p. 16.

P Ivi, pp. 20-21. Questa lettura dello Aauz come un legame “mistico” tra cose,

comune a Lefort e a Lévi-Strauss, sara contestata da Vincent Descombes. «Il

concetto di Aau» — spieghera Descombes — «& un concetto giuridico. Se la cosa
118



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

“vero” Mauss» — aveva sostenuto Lefort riferendosi all'Introduzione
che Lévi-Strauss premetteva alla miscellanea di saggi di Mauss
Sociologie et anthropologie'® — «che inaugurerebbe una nuova éra per la
sociologia, annunciando la sua progressiva matematizzazione, noi
pensiamo che sia stato “costruito” dall’autore delle Strutrure elementari
della parentela»" .

Eppure, era stato proprio Lévi-Strauss a parlare di un «novum
organum delle scienze sociali del XX secolo, che ci si poteva attendere
da lui e di cui egli teneva tutti i fili conduttori», ma del quale ci avrebbe
lasciato solo dei «frammenti»'® . Si tratta allora di rivisitare e riprendere
il progetto “enciclopedico” maussiano la dove il razionalismo logicista
di Lévi-Strauss I'aveva interrotto incanalandolo nel quadro di una
«logica delle relazioni»" orientato, pitt che al metodo di Mauss,
implicitamente ai Principia mathematica di N.A. Whitehead e B. Russell
(1910/1913), e, in modo esplicito, da un lato al formalismo della
fonologia e della linguistica strutturale di N.S. Trubeckoj e R. Jakobson
e dall’altro alla scoperta in psicologia dei «meccanismi inconsci» della
mente.

¢ animata invece di essere inerte, non ¢ perché le persone si formerebbero una
concezione animistica delle cose inerti, ¢ perché le cose sono inregrate nel
sistema dello scambio» (DESCOMBES 1996, p. 254).
' 11 testo pubblicato da PUF, Paris 1950, verra edito in italiano da Einaudi con
il titolo di 7eoria generale della magia e altri saggi- MAUSS 1965a.
" LEFORT 1978b, pp. 16-7. 1l passo dell'Introduzione di Lévi-Strauss preso di
mira da Lefort ¢ il seguente: «Come la fonologia nei confronti della linguistica,
I’ Essai sur le don apre, dunque, un’era nuova per cio che riguarda le scienze
sociali. L’ importanza di questo duplice avvenimento (sfortunatamente rimasto,
in Mauss, allo stato di abbozzo) non potrebbe avere un termine di paragone
migliore della scoperta dell’analisi combinatoria per il pensiero matematico
moderno» (LEVI-STRAUSS 1965, p. XXXIX). Per una lettura del rapporto tra
Lévi-Strauss e Mauss a difesa dell'impostazione strutturale del primo fondata
sull’applicazione analogica del metodo rigoroso della linguistica ai «prodotti
dell’attivita sociale» (p. XXXVII), cfr. HENAFF 2008.
8 LEVI-STRAUSS 1965, p. XLI.
Y 7i p. XLIV.

119



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Gia Lefort aveva osservato che la lettura della vita sociale come un
sistema di relazioni logiche, rinvenibili dietro I'apparenza eterogenea
delle operazioni empiriche, conduce alla cancellazione della specificita
concreta dei fenomeni sociali stessi a beneficio di una «realta
soggiacente»” che somiglia molto al noumeno kantiano. «Quando si
sostituisce» — egli aveva acutamente notato — «allo scambio vissuro,
all’esperienza della rivalita, del prestigio o dell’amore, lo scambio
pensato, si ottiene un sistema di cicli di reciprocita tra famiglie A B C D:
i soggetti concreti dello scambio sono scomparsi. La pluralita delle
coscienze viene ridotta ad una pluralita di simboli, cio¢ viene cancellata.
“Il sociale, afferma I'autore, ¢ reale solo se ¢ integrato in un sistema” e
per sistema egli intende la funzione matematica. Solo che dimentica che
il sistema ¢ ottenuto al prezzo della negazione del sociale»*.

La tesi di Lefort ¢ chiarissima: Lévi-Strauss «si allontana da
un’analisi fenomenologica» e la «realta soggiacente» che egli ci
restituisce & una «realtd matematica»®, non la dialettica storica di una
lotta tra gruppi umani, non un’«antropologia politica» (come suona il
sottotitolo di Les formes de [histoire) come chiave di volta per
comprendere la costituzione del sociale — del legame sociale —, specie a
partire dall’epoca moderna, nella sua indererminazione radicale e nei
suoi esiti aporetici di dissoluzione del politico nei discorsi e nei regimi
totalitari del ventesimo secolo. Non & un caso che Descombes raggiunga
per altre vie (quella della logica triadica di Peirce) la critica di Lefort a
Lévi-Strauss, 1a dove egli fa vedere come Lévi-Strauss opponga un
«programma di spiegazione causale», volto alla conoscenza dei
meccanismi psichici inconsci, al programma «comprensivo» di Mauss®,
fondato, invece, sullo studio storico-morfologico dei «fatti sociali
totalix».

Il programma razionalistico di Lévi-Strauss mostra qui tutti i suoi
limiti: da un lato la «logica delle relazioni», da dui invocata, ¢ molto piu
ristretta rispetto alla logica allargata di Peirce (che nel caso dello
scambio di doni analizzato da Mauss include sia i rapporti delle persone

2 Iyi p. XLIIL
?l LEFORT 1978b, p. 22. La citazione & da LEVI-STRAUSS 1965, p. XXIX.
> Ivi,p. 21.
2 DESCOMBES 1996, p. 251.
120



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

con le cose sia i rapporti delle persone tra loro)**; dall’altro la
spiegazione causale, che grazie alla sua oggettivita «non sara piu
ideologica», si risolve nel passaggio dalla dimensione «intenzionale» ad
una dimensione «naturale», dai «fatti ideologici» ai «bruti dati di
fatto»”.

Senza dubbio Marcel Hénaff ha ragione quando osserva che Lefort
respira 'atmosfera di un’«eta ottimistica della dialettica» che & ormai
«alle nostre spalle», mentre il trionfo della storia, che Lefort elogiava in
antitesi alle societa primitive bloccate e «stagnanti», si ¢ risolto nel
trionfo del capitalismo finanziario globalizzato, non meno impaniato in
«gerarchie inflessibili e meccanismi feroci di bloccaggio»™. Tuttavia, &
proprio questo scenario che Mauss aveva anticipato quando aveva
lucidamente diagnosticato che «I’ ~omo oeconomicus non si trova dietro
di noi, ma davanti a noi»*’. Ed & esattamente al fenomeno della
mondializzazione di questa figura antropologica che il principio
euristico di Mauss dei «fatti sociali totali» va oggi applicato nell’ottica

4 La logica delle relazioni di Peirce va molto al di 1 della logica simbolica a cui
sembra guardare Lévi-Strauss. Riferendosi alla sua concezione del simbolismo,
egli scrive: «In effetti, non si tratta di altro se non della concezione di Mauss
tradotta, dalla sua formulazione originale nei termini di logica delle classi, nei
termini di una logica simbolica che riassume le leggi pitu generali del
linguaggio» (LEVI-STRAUSS 1965, p. LIII). Sulla logica di Peirce mi limito a
segnalare la raccolta di saggi di autori vari ECO E SEBEOK 1983.
» DESCOMBES 1996, p. 251. «Al contrario», continua Descombes, «per Lévi-
Strauss, che i Maori si dicano sottomessi a degli obblighi ¢ un fatto ideologico,
la cui spiegazione deve essere cercata in un altro fatto, un fatto che sara
esplicativo perché non piu ideologico. Detto altrimenti, bisogna passare
dall'intenzionale al naturale, dai fatti ideologici ai bruti dati di fatto, dalla
relazione triadica a delle catene di relazioni diadiche (causali)» (ibidem).
Lucien Scubla, da un’altra prospettiva, quella relativa al rapporto tra psicanalisi
di Lacan e antropologia strutturale di Lévi-Strauss, ha osservato che la
concezione del simbolismo di quest’ultimo mira a smantellare il religioso che
Durkheim poneva a fondamento del sociale mostrandone la superfluita. Per
Lévi-Strauss «occorre eliminare il sacro, caro a Durkheim, come occorre
eliminare lo Aau, suo equivalente maori, a cui anche Mauss ha fatto inutilmente
ricorso» (SCUBLA 2014).
26 HENAFF 2012, p. 244.
27 MAUSS 1965b, p. 284.

121



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

del paradigma del dono, vale a dire di una teoria che considera i
soggetti — singoli o associati che siano — alla stregua di attori/donatori
nel loro stare al mondo e nei loro rapporti di convivenza.

Sotto questo profilo, il paradigma del dono non vuol essere solo
qualcosa di piu di una semplice teoria scientifica accanto alle altre e
dalle pretese interpretative superiori a quelle rivali (una sorta di teoria
inter- o meta-paradigmatica proprio per la sua vocazione a proporsi
come un novum organum), ma vuole incarnare, come vedremo
rapidamente piu avanti, una filosofia-mondo o una Welranschauung
all’altezza dell’eta globale in cui siamo entrati (e a cui possiamo dare il
nome di convivialismo).

3. L'utilitarismo generalizzato dell Aomo oeconomicus, oggi
egemonico, non ¢ forse divenuto un dispositivo simbolico immanente a
tutti gli aspetti della vita comune, non ¢ forse divenuto «un pensiero
“senza concetto”», che, come sottolinea Hénaff, «non ¢& meno
totalmente un pensiero»”®? Non c’¢ forse un simbolismo dell’ somo
consumens (Z. Bauman), un immaginario sociale creato dai riti
ipermoderni della pubblicita e delle mode (S. Latouche), una sorta di
religione del mercato (J.-C. Michea)? Percio, ci & ancora di grande aiuto
I'antropologia politica di Lefort la dove ci rende avvertiti che
Iistituzionalizzazione delle relazioni sociali nelle societa moderne — e a
maggior ragione nella societa planetaria - € inseparabile da quel sistema
di rappresentazioni collettive che & [lideologia, la quale, come
dimostrano i regimi totalitari del secolo scorso, tende a diventare
«invisibile», a «dissimularsi» nella menzogna di Stato, a omogeneizzare
attraverso i media ogni «esteriorita» e divisione interna alimentando
continuamente l'illusione fantasmatica di «una comunita nella certezza
della sua coesione»”.

Non possiamo certo negare che dispostivi simbolici di questo tipo —
di manipolazione/mistificazione/occultamento -, propri del discorso
ideologico, siano all’opera nelle stesse societa organizzate attorno ad un
potere centrale che chiamiamo Stato con le sue istituzioni giuridico-
politiche ed economiche. Con I'ingresso nella Modernita, spiega Hénaff
illustrando la differenza con il dono cerimoniale delle societa arcaiche, il

* HENAFF 2012, p. 315.
?» LEFORT 1978c, p. 318.
122



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

reciproco riconoscimento pubblico tra i gruppi - e degli stessi individui
— & affidato alle procedure stabilite dalla Legge™. Sicché egli ha
perfettamente ragione quando, con una dovizia di argomenti, in
un’ottica fondata su wun’originale «rilettura filosofica dei dati
antropologici»’', che qui non possiamo ripercorrere, ha chiarito che il
dono cerimoniale delle societa tradizionali, nell’essere una procedura
intenzionale di un mutuo riconoscimento pubblico tra gruppi, contiene
in sé un’alleanza, un patto, una convenzione.

«L’alleanza» — prosegue Hénaff — «assume il legame sociale, lo
ingloba e lo trascende in legame politico, cioé in una relazione
intenzionale di associazione, e traduce in ogni societa ’emergenza stessa
del politico»’*. Tuttavia, se ci fermiamo, come fa Hénaff, a constatare
che nelle societa di tipo statale il riconoscimento pubblico reciproco «¢
aftermaro e garantito dalla legge e dall’insieme delle istituzioni politiche
e giuridiche che affermano la dignita della nostra esistenza come
cittadini, soggetti di diritto e produttori di beni»”’, allora «ci
precludiamo la possibilita di cogliere la specificita del paradigma
maussiano del dono. Se le cose stessero cosi, quest’'ultimo
raggiungerebbe, per altre vie, nei suoi esiti ultimi la teoria
proceduralistica della democrazia elaborata da J. Habermas o, secondo
declinazioni diverse, da J. Rawls, M. Walzer, R. Dworkin, G. Sartori, N.
Bobbio e molti altri**,

Rispetto a questi autori il paradigma maussiano del dono contiene,
invece, un surplus epistemologico — che ¢ anche una sporgenza etica -
rappresentato dallo statuto dirompente che il ciclo del dono puo
assumere nella re-istituzionalizzazione della relazione sociale. In breve,
quando le istituzioni giuridico-politiche si sclerotizzano, sicché il patto
o 'alleanza perdono la loro legittimita originaria di fronte a nuovi attori
dell’azione politica (i nuovi venuti, come li chiama la Arendt), a quel
punto riaprire il ciclo del dono vuol dire, sulla scia dell’insegnamento di
Mauss, mettere le istituzioni alla «prova dell’estraneo» (épreuve de

O HENAFF 2012, pp. 310-11.
U Ivi, p. 311,
2 Ivi, p. 75.
5 Ivi p. 82,
> Mi permetto di rinviare a FISTETTI 1992.
123



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

[etranger), che, come ci dira Jean Greisch nella sua relazione, ¢ la prova
del «tradurre, interpretare e comprendere»”. Puo trattarsi delle
generazioni che nel secondo dopoguerra avanzano istanze di
rinegoziazione del patto sociale in chiave di nuovi diritti (le donne, i
disabili, ecc.), o di movimenti civici portatori di valori simbolici generali
come la giustizia climatica e la transizione ecologica, o di minoranze
etno-culturali. Riaprire il ciclo del dono — dare/ricevere/ricambiare —
significa in questi casi attivare un processo che fuoriesce dalla logica
dello scambio economico, ma anche dalla logica dello scambio politico
regolato dalla legge.

Qui ci soccorre I'ibridita del concetto maussiano di dono, che ha,
come ¢ noto, un duplice aspetto: interesse/disinteresse, obbligo/liberta,
calcolo economico/generosita. Ridefinire il patto di cittadinanza puo
anche obbedire in parte ad un calcolo economico (ad esempio, la presa
d’atto di non poter fare a meno della forza-lavoro degli immigrati), ma
per mettere in moto un processo etico-politico e giuridico di questo tipo
¢ necessario condividere una “passione” democratica molto forte, dei
sentimenti di solidarieta verso i pill svantaggiati, una propensione a
comprendere il diverso e il lontano, vale a dire delle vere e proprie virtu
civiche (Aristotele chiamava in causa la philia o amicizia come legame
autentico tra i cittadini della polis democratica).

La lezione che Mauss trae dalla scoperta antropologica del dono
come la «roccia» su cui si reggono tutte le societa, non solo quelle
tradizionali, ¢ che lo spazio pubblico delle democrazie moderne per
poter essere attivo ed efficace ha bisogno di un’infrastruttura morale
che, oltre ai diritti degli individui e dei gruppi, riconosca soprattutto i
doni della cooperazione sociale, cioe¢ il fatto che individui e gruppi nelle
loro prestazioni danno qualcosa di se stessi, dei loro talenti peculiari e
del loro tempo di vita”. In un certo qual modo, Mauss ritrova sul
versante etnologico e antropologico uno dei grandi insegnamenti di
Spinoza, quello dell’intimo nesso tra wtilitas e virtu, dal momento che
«il fondamento della virtu ¢ lo stesso sforzo di conservare il proprio
essere, e la felicita consiste appunto nel fatto che 'uvomo puo conservare
il suo essere»’®.

» MAUSS 1965b, p. 285.
’¢ SPINOZA 1992, parte 4, proposizione 18, scolio, p. 231.
124



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Naturalmente, per Spinoza la determinazione a ricercare cio che ¢
«veramente utile» richiede che la nostra vita affettiva sia illuminata dalla
ragione, cio¢ da un’adeguata comprensione di noi stessi e del mondo.
Spinoza da questa premessa ricava un corollario politico
importantissimo, molto vicino alla scoperta maussiana che ¢ il dono alla
base del legame sociale. «Da tutto cid segue» — continua Spinoza — «che
gli uomini che si governano con la ragione, cioé gli uomini che ricercano
il proprio utile sotto la guida della ragione, non appetiscono per sé
niente che non desiderino gli altri uomini, e che percio essi sono giusti,
fedeli, onesti»’’. Occorre forse ricordare che alla fine del Saggio Mauss
trae delle «conclusioni di ordine morale», come recita il primo
paragrafo del capitolo quarto, in cui afferma che «le cose hanno ancora
un valore sentimentale oltre al loro valore venale, ammesso che esistano
valori soltanto venali»’®?

Il nesso tra utilitas, virtu e politica ¢, dunque, ben chiaro agli occhi
di Mauss. Potremmo enunciare cosi la sua tesi: le istituzioni della
democrazia sono delle istituzioni simboliche (Hénaff) o delle istituzioni
di senso (Descombes) non solo perché incorporano delle procedure
formali di riconoscimento reciproco sancite dalla legge (Costituzioni,
codici legali, ecc.), ma anche perché presuppongono degli affetti e delle
passioni civiche mobilitanti.

Per intenderci, senza un insieme di valori filosofici, religiosi e socio-
culturali quali la dignita della persona, 'eguaglianza dei soggetti al di la
delle diversita di razza, religione e cultura, la fiducia nelle proprie
capacita e nel proprio progetto di vita, il desiderio di emanciparsi da
pregiudizi e vincoli tradizionalistici, senza questa Weltanschauung
comune a partiti ideologicamente tra loro molto distanti, e perfino
opposti, le democrazie pluralistiche ed agonistiche del secondo

’7 Ibidem. Sul rapporto delle passioni con la “scienza intuitiva” spinoziana si
veda CRISTOFOLINI 2009. Sul nesso virtu e ricerca dell’utile, cfr. TOTO 2013.
Vale la pena di ricordare la proposizione 71 dell’ Etica: «Solo gli uomini liberi
sono massimamente grati gli uni verso gli altri», da cui la Dimostrazione: «Solo
gli uomini liberi sono tra di loro utilissimi, e tra di loro si congiungono con il
piu stretto vincolo di amicizia (...) e con pari sollecitudine si sforzano di farsi
del bene a vicenda» (SPINOZA 1992, p. 280).
8 MAUSS 1965b, p. 269.

125



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dopoguerra non sarebbero state possibili. Questi valori appartenenti ad
universi simbolici diversi hanno nutrito il «consenso conflittuale»’ delle
democrazie dei trent’«anni gloriosi» del secondo dopoguerra, creando
delle identificazioni collettive ed affettive che hanno dato linfa a
politiche sociali e a pratiche civiche universalistiche. Come avrebbe
detto Seyla Benhabib®, questi valori culturali ed affettivi hanno
trasformato 'ethnos nel demos delle democrazie del secondo
dopoguerra. Il conflitto politico e il reciproco riconoscimento pubblico
tra gli attori sociali sono stati alimentati da affetti positivi come la
solidarieta, il senso della giustizia sociale, I'imperativo morale di andare
incontro ai meno fortunati, ’empatia, la responsabilita di prendersi cura
dell’altro. Non ¢ stata forse questa vera e propria etica delle virtu,
diventata quasi parte integrante di un senso comune di massa, a
mobilitare un impegno civico ed istituzionale senza precedenti?

Che poi ci siano stati degli effetti collaterali negativi connessi a
questa concezione della democrazia, che in parte gia Tocqueville aveva
previsto come conseguenza inevitabile della «passione dell’eguaglianza»
(clientelismo, passivita, disaffezione politica, crisi fiscale dello Stato,
ecc.), non toglie nulla a questa declinazione del maussiano spirito del
dono che sono le democrazie moderne. Ma se, come poi ¢ accaduto con
il trionfo del neoliberismo, sull’attaccamento al bene comune prevale un
complesso di affetti come linteresse per sé, la voglia del facile
arricchimento personale, il gretto individualismo proprietario, I'esito
sara la Aybris della logica dell’ homo oeconomicus che invadera tutte le
istituzioni e tutte le sfere della vita. Invece di cittadini che condividono,
a partire dalle loro differenze singolari, uno stesso spazio pubblico,
avremo consumatori e clienti, sudditi di democrazie oligarchiche, se
non di regimi (neo)totalitari. Il rovescio ineluttabile di questa opzione,
che potra anche essere ideologicamente spacciata per una scelta
razionale (qui ritorna ancora 'avvertenza di Lefort sui meccanismi di
funzionamento del discorso ideologico), sara quello di attizzare le
passioni tristi e violente dell’invidia, dell’odio per il diverso, del

> Lespressione «consenso conflittuale» ¢ di Chantal Mouffe in MOUFEE 2015.
0 Cfr. BENHABIB 2008.
126



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

narcisismo di massa, della ricerca del capro espiatorio, del razzismo, del
sessismo, del nazionalismo, del terrorismo, ecc.*.

Certamente la fiducia e l'apertura verso Ilaltro comportano
I’esposizione al rischio di uno scacco. «Due gruppi di uomini che si
incontrano non possono fare altro che: o allontanarsi — e, se si
dimostrano una diffidenza riciproca o si lanciano una sfida, battersi —
oppure venire a patti»*. Se non c’¢ la volonta di rischiare la «prova
dell’estraneo», se coloro che si sono riconosciuti in un patto di
cittadinanza si chiudono a difesa del loro spazio pubblico come in una
fortezza rifiutando quella che Mauss chiama la «legge dell’ospitalita»®,
la conseguenza non potra essere se non la guerra, lostilita reciproca, il
rapporto servo/padrone, oppure la “serviti volontaria” come [I'altra
faccia della “gabbia d’acciaio” di un potere economico-politico
tendenzialmente omogeneo e senza oppositori.

In una parola, il rischio ¢ che il demos regredisca al livello
dell’ ethnos con il risultato di una democrazia senza demos o con un
popolo conforme alla descrizione dei classici, da Platone a Machiavelli,
da Tucidide a Hobbes, da Tocqueville a Ortega y Gasset, da Croce a
Canetti: una massa di individui che obbedisce a pulsioni irrazionali,
preda di demagoghi e imbonitori. In questo quadro, che ¢ quello del
capitalismo finanziario postfordista, la diagnosi di Mauss che I’Aomo
oeconomicus ¢ davanti e non dietro di noi assume, come dicevo anche
prima, una rinnovata attualita®,

4. E’ esattamente in questo contesto — che ¢ quello di una societa
planetaria dominata da un capitalismo globalizzato — che acquista un
significato pregnante riprendere il progetto maussiano di un novum
organum delle scienze umane e sociali che abbia come centro

1 Sulle passioni nella Modernita, cfr. almeno: PULCINI 2001; PULCINI 2011;
BODETI 1991.
2 MAUSS 1965b, p. 290,
[y p. 289.
# Sull’attualita della lezione di Mauss ¢ tornato di recente Marco Aime: AIME
2013.

127



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

gravitazionale il ciclo del dono®. D’altronde, si puo dire che il lavoro
critico del MAUSS, fin dalla sua nascita, si sia mosso in questa
direzione™. Qui vorrei solo per brevi cenni cercare di spostare in avanti
la linea di ricerca del MAUSS di critica dell’economicismo
generalizzato. Nella prospettiva di Mauss, infatti, essa non pud essere
compiuta limitandosi esclusivamente al piano dell’argomentazione
scientifica, ma deve trasferirsi in una nuova visione della vita, in una
filosofia civica, in una concezione del vivere-insieme e dello stare al
mondo tale da innervarsi in credenze, abitudini e pratiche sociali
alternative a quelle dominanti.

Su questo terreno ritroviamo il tema spinoziano degli affetti e delle
passioni nel loro rapporto con la politica e, per usare una formula di
Machiavelli, con il «vivere civile». Quando Mauss alla fine del Szggio
pone l'accento sul fatto che la saggezza transculturale del dono consiste
nel saper inventare una forma di convivenza in cui «contrapporsi senza
massacrarsi», non possiamo dimenticare che egli come militante
socialista, amico di Jaures, dedicava una parte cospicua del suo tempo
alla fondazione di cooperative di produzione e di consumo’. In
quest’impegno politico e sindacale egli scorgeva la costruzione di forme
di vita comunitaria che non solo innalzano il «livello “sociale”»
dell’economia, ma rafforzano, potremmo dire, anche la potenza di agire
degli individui, cio¢ i sentimenti di «lealta», di «laboriosita», di
«rispetto» e di stima reciproca dei cittadini®®. II socialismo
associazionistico — d’ispirazione inglese, a cui Mauss guardava con
simpatia - rappresentava per lui il referente ideologico di una prassi
politica di questo tipo.

Ora, nell’orizzonte dell’eta globale, per sconfiggere I'egemonia
dell’utilitarismo generalizzato ¢ necessario opporre una filosofia-mondo
che, lungi dal proporsi come un sistema teorico compiuto, raccolga le

* Rinvio ad un discorso piu articolato sviluppato altrove la trattazione di
questo tema: F. FISTETTI, Convivialita. Una filosofia per il XXI secolo, in via di
pubblicazione.
¢ Una sintesi efficace delle piste di indagine aperte dal MAUSS & in CAILLE
2016.
7 Cfr. MAUSS 1997.
# MAUSS 1965b, pp. 284-85.

128



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

istanze, gli affetti e i valori socio-culturali comuni ai diversi movimenti
sociali di resistenza e di lotta al capitalismo globalizzato in vista di un
mondo post-neoliberale. E che soprattutto si preoccupi di porre al
centro del dibattito critico nuove forme di organizzazione sociale rivolte
a ridare slancio all’ideale democratico, una volta constatato che & ormai
improponibile il mito della crescita illimitata delle forze produttive e
con esso lillusione dell’ ~omo faber di trovare una soluzione tecnica ai
rischi globali a cui & esposta I'umanita. Come se dalle catastrofi del
progresso  tecnologico si  potesse  uscire incrementandone
illimitatamente la logica intrinseca senza mutare la direzione di marcia®.

Beninteso, poco importa che questa visione del mondo si chiami
convivialismo o con qualsiasi altro nome. L’essenziale ¢ che essa incarni
una cultura diffusa, un senso comune in gestazione, una coscienza
collettiva in fieri che cammini sulle gambe di soggetti sociali concreti.
Perché questo avvenga, ¢ evidente non perdere di vista la lezione di
Mauss, vale a dire collegare la dimensione orizzontale dei movimenti di
critica del modello economicistico generalizzato con la dimensione
verticale della re-istituzionalizzazione dello spazio pubblico affinché la
riapertura del ciclo del dono produca sia la legittimazione di nuovi
soggetti  sociali, sia la  rinormativizzazione  dell’economico,
completamente deregolamentato in seguito al trionfo del capitalismo
finanziario®. Dunque, una filosofia civica protesa a scandire il lessico di
un nuovo possibile mondo in formazione e a sperimentarne qui ed ora
la traducibilita in pratiche concrete di convivenza.

Riferimenti bibliografici

AIME, MARCOET AL., 2013a
Dono, dunque siamo. Otto buone ragioni per credere in una societa solidale, Utet,
Torino.

* Cr. DUPUY 2011.
°Y Cfr. PENNACCHI 2015. E” appena il caso di rammentare ’enorme importanza
che nel Saggio Mauss assegna al diritto come strumento di istituzionalizzazione

e di re-istituzionalizzazione dei rapporti sociali.
129



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ID., 2013b
“Eppur si dona”, in Aime et al. 2013a.

BENHABIB, SEYLA, 2008
Cittadini globali , trad. it. di V. Ottonelli, il Mulino, Bologna.

BODEI, REMO, 1991
Geometria delle passioni, Feltrinelli, Milano.

CAILLE, ALAIN, 2016
Anti-utilitarismo e paradigma del dono. Le scienze sociali in questione, ed. it. a cura di
F. Fistetti, Diogene, Napoli.

CHATWIN, BRUCE, 1995
Le vie dei canti, trad. it. di S. Gariglio, Adelphi, Milano.

CRISTOFOLINI, PAOLO, 2009
La scienza intuitiva di Spinoza, Ets, Pisa.

DESCOMBES, VINCENT, 1996
Les institutions du sens, Editions de Minuit, Paris.

Dupuy, JEAN-PIERRE, 2011
Per un catastrofismo illuminato. Quando l'impossibile é certo, trad. it. di P. Heritier,
Medusa Edizioni, Milano.

Eco, UMBERTO E SEBEOK, THOMAS A., 1983
1l segno dei tre. Holmes, Dupin, Peirce, Bompiani, Milano.

FAVOLE, ADRIANO, 2016
La bussola dell’antropologo, Laterza, Roma-Bari.

FISTETTI, FRANCESCO, 1992
Democrazia e diritti degli altri. Oltre lo Stato-nazione, Palomar, Bari.

HENAFF, MARCEL, 2008

Claude Lévi-Strauss, le passeur de sens, Perrin, Paris.

ID., 2012

Les don des philosophes. Repenser la réciprocité, Editions du Seuil, Paris.

130



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

LEFORT, CLAUDE, 1978a

Les formes de Ihistoire. Essais d antropologie politique, Gallimard, Paris.

ID., 1978b

“L’échange et la lutte des hommes” (1951), in ID. 1978a.

ID., 1978¢

“Esquisse d’une genese de 'idéologie dans le sociétés modernes”, in ID. 1978a.

LEVI-STRAUSS, CLAUDE, 1965
“Introduzione all’opera di Marcel Mauss”, in Mauss 1965a.

MAUSS, MARCEL, 1965a

Teoria generale della magia e altri saggi, trad. it. di F. Zannino, Introduzione di C. Lévi-
Strauss, Einaudi, Torino.

ID., 1965b

“Saggio sul dono”, in ID.,1965a.

ID., 1997

Ecrits politiques. Textes réunis et présentés par Marcel Fournier, Fayard, Paris.

MERLEAU-PONTY, MAURICE, 1967
“Da Mauss a Lévi-Strauss” (1959), in ID., Segni, trad. it. di G. Alfieri, a cura di A.

Bonomi, Il Saggiatore, Milano.

MOUFFE, CHANTAL, 2015
1] conflitto democratico, a cura di D. Tarizzo, Mimesis, Milano.

PENNACCHI, LAURA, 2015
11 soggetro dell’'economia. Dalla crisi a un nuovo modello di sviluppo, Ediesse, Roma.

PULCINI, ELENA, L’individuo senza passioni. Individualismo moderno e perdita del
legame sociale, Bollati Boringhieri, Torino 2001.

EAD., 2011

Invidia. La passione triste, il Mulino, Bologna.

SCUBLA, LUCIEN, 2014

Le symbolique chez Lévi-Strauss et chez Lacan, “Revue du MAUSS permanente”, 6
octobre: http://www.journaldumauss.net/?Le-symbolique-chez-Levi-Strauss-e.
SPINOZA, BARUCH, 1992

Etica, trad. it. di S. Giametta, Bollati Boringhieri, Torino.

ToTO, FRANCESCO, 2013
Amicizia, gelosia e gratitudine nell'«Etica» di Benedetto Spinoza, in “Consecutio
temporum. Hegeliana/Marxiana/Freudiana ”, n° 4, aprile.

131



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Una riflessione su Vico e il materialismo marxista nel Capitale’
Tom Rockmore (Universita di Pechino)

“Materialism,” which is central for Marxism, is apparently less important for Marx,
who, after the “Theses on Feuerbach,” only rarely mentions it. In Capital, Marx
mentions “materialism” only two times: in a passage on Giambattista Vico, an
important efghteenth Italian philosopher, and in the Afterword to the second German
edition in the famous comment on Hegelian dialectic. This paper concerns the reference
to Vico. This reference is important in two ways: in calling attention to a basic similarity
berween Marx’s position and Vico’s constructivist approach to knowledge, and in
suggesting Marx’s position is not science but rather a particular kind of philosophy.

Keywords: Marx; Vico; Materialism; Hegel: Capital.

Il concetto di «materialismo», centrale nel marxismo, sembra essere
meno importante per Marx, il quale dopo le 7esi su Feuerbach lo
menziona di rado. Largamente assente negli scritti successivi di
carattere pil economico, non viene mai citato nella Critica
dell’economia politica e sembra ricorrere solo una volta in un
importante  passaggio dei Grundrisse. Nella quarta parte
dell'introduzione a quest’ultima opera, Marx accenna infatti alla
necessita di misurarsi con alcune osservazioni che vengono fatte a
proposito di cio che definisce «materialismo naturalistico», ma senza
spingersi oltre. Probabilmente questo termine si riferisce qui all’idea
che gli esseri umani siano esseri naturali e che di conseguenza non
debbano essere concepiti in modo astratto ma vadano ricondotti
concretamente al loro contesto sociale.

Nel Capitale Marx nomina la parola «materialismo» solo due volte:
in un passaggio su Giambattista Vico e nel famoso commento sulla
dialettica hegeliana contenuto nella postfazione alla seconda edizione
tedesca. I due passaggi in cui appare, entrambi nel primo volume,
rivestono un’importanza rilevante. Questo articolo si concentra sul
riferimento a Vico. Si tratta di un riferimento importante per due
ragioni: richiama I’attenzione su un aspetto comune tra la posizione di
Marx e Papproccio costruttivista alla conoscenza elaborato da Vico; e

" Trad. it. dall'inglese di Leonardo Pegoraro.
132



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

suggerisce I'idea che il pensiero di Marx non costituisce una scienza ma
un tipo particolare di filosofia.

Il passaggio si trova in una nota a pie’ di pagina del capitolo XIII su
Macchine e grande industria. Nel primo paragrafo dello Sviluppo del
macchinario, Marx descrive la differenza tra lo strumento di lavoro e la
macchina. Ricorda poi che nel 1735 l'invenzione del filatoio di John
Wyatt ha segnato I'inizio della rivoluzione industriale del Settecento. La
macchina di Wyatt, che era mossa da un asino, verra piu tardi sostituita
dal filatoio idraulico. Una macchina, quest’ultima, inventata e brevettata
nel 1769 da Richard Awkright, uno dei padri della rivoluzione
industriale.

In una nota dettagliata, Marx paragona la selezione naturale
darwiniana alla tecnologia, ovvero alla «base materiale di ogni
organizzazione sociale particolare»'. Questa comparazione si basa su
un’analogia discutibile tra la storia della selezione naturale e la storia
della tecnologia. Se la storia ¢ la registrazione dei fatti umani, infatti,
questo termine non andrebbe applicato alla natura. Tuttavia, Marx, che
rileva la mancanza di una storia critica della tecnologia, si chiede
retoricamente se questa storia «non sarebbe piu facile da fare, poiché,
come dice il Vico, la storia dell’'umanita si distingue dalla storia naturale
per il fatto che noi abbiamo fatto 'una e non abbiamo fatto I’altra ».

Vico € un autore nominato raramente da Marx. Lo menziona solo tre
volte, nella nota a pie’ di pagina appena citata e due volte in due diverse
lettere che recano la stessa data: il 28 aprile del 1862. Nella prima,
indirizzata a Ferdinand Lassalle, Marx scrive:

«Mi colpisce il fatto che a quanto pare non hai letto Vico, la Scienza Nuova.
Non perché ci avresti trovato qualcosa per i tuoi scopi, ma per la concezione
filosofica dello spirito del diritto romano opposta a quella dei filistei della
scienza giuridica [...] Vico contiene in germe Wolf (Omero), Niebuhr (Sroria
della monarchia romana), i fondamenti della linguistica comparata (anche se in
modo fantastico) e ancora un bel po’ di genialita»?.

' MARX 1968, p. 393, n. 89; trad. it. p. 414.
? Lettera di Marx a Lassalle, Londra, 28 aprile 1862, in MARX E ENGELS 1974,
p. 622; trad. it. pp. 674-75.

133



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Nella seconda lettera, inviata a Engels, Marx scrive:

«dice il Vico nella sua Scienza Nuova che la Germania ¢ 'unico paese in
Europa, dove ancora si parli un “linguaggio eroico”. Se il vecchio napoletano
avesse avuto il piacere d’imparare a conoscere la “Presse” viennese o la
“National-Zeitung” betlinese, avrebbe certamente ritirato questo giudizio »’.

Al di fuori dell'ltalia, paese nel quale ¢ stato il pensatore piu
importante per centinaia di anni, I'influenza di Vico € ampiamente
riconoscibile in autori come Montesquieu, Rousseau e forse Diderot in
Francia, J.G. Hamann, Herder, Goethe e Jacobi in Germania, S.T.
Coleridge in Inghilterra, e cosi via. Tuttavia Vico sembra non avere
esercitato un’influenza nel pensiero dei principali idealisti tedeschi che
hanno preceduto Marx, i quali potrebbero addirittura non averlo
conosciuto. Una cosa tutt’altro che sorprendente se si tiene conto che la
sua opera principale, la Scienza Nuova (1724), ¢ stata tradotta in
tedesco solo nel 1822 e in francese nel 1824.

Nonostante sia lui stesso ad evidenziare pit avanti gli aspetti comuni
tra la propria teoria e quella di Vico, non ¢’¢ nessuna prova che nel
momento in cui ha elaborato le proprie posizioni Marx sia stato
influenzato dal pensatore napoletano, o addirittura che ne fosse a
conoscenza. Che Vico non abbia influenzato il principale dibattito
idealistico tedesco lo si puo evincere chiaramente, del resto, proprio dal
lungo e complesso percorso che muove dall’atteggiamento
antipsicologistico di Kant per giungere al recupero di un approccio
manifestamente antropologico da parte di Marx.

Nella sua nota a pie’ di pagina Marx sembra voler fondere assieme
natura e storia. Vico, che ¢ stato uno dei primi anti-cartesiani, aveva
messo in luce le differenze fondamentali che lo dividevano da Cartesio
presentando quest’ultimo come un pensatore dogmatico che metteva in
dubbio tutto cid che non fosse fondato sulla metafisica. La sua critica di
Cartesio si basava, in questo senso, sulla lettura anti-cartesiana di
Hobbes. Il quale, nel sostenere che possiamo conoscere solo le cose che
costruiamo o quelle che deduciamo direttamente da cio che costruiamo,

> Lettera di Marx a Engels, Londra, 28 aprile 1862, in MARX E ENGELS 1974,
p. 227; trad. it. p. 255.
134



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

identificava costruzione matematica e dimostrazione matematica e
applicava all’epistemologia un approccio di tipo costruttivistico-
geometrico’.

Scrivendo sotto l'influenza di Hobbes, Vico criticava pertanto
I'invito di Cartesio a rivolgersi alla conoscenza di quel mondo che ¢
indipendente dalla mente. Anche secondo Vico, infatti, possiamo
conoscere esclusivamente cio che noi stessi in qualche modo facciamo o
costruiamo. Questa teoria costruttivista della conoscenza ¢ stata
elaborata nella De antiquissima Iralorum sapientia (1710), nella Scienza
Nuova (1724) e in altri scritti. Nella prima opera, ad esempio, Vico
afferma in maniera esplicita che «il criterio e la regola del vero consiste
nell’ averlo fatto». «Dunque», continua, «/idea chiara e distinta della
nostra mente, nonché di tutti gli altri veri, non pud essere criterio
nemmeno della mente: poiché la mente, quando si conosce, non si fa; e
poiché non si fa, non conosce il genere o modo del suo conoscersi»’.

Secondo Vico, l'unica confutazione possibile dello scetticismo
relativo alle cose consiste percid nell’averle fatte®. Nella seconda opera
questo principio veniva poi applicato nell’elaborazione di una scienza
generale della societa umana. Vico riteneva che, essendone il creatore,
Dio ¢ il solo in grado di conoscere la natura. Gli esseri umani sono pero
in grado di comprendere la storia, visto che sono loro a farla. Vico
anticipava in tal modo Kant, dal momento che basava il suo approccio
alla conoscenza sul principio secondo cui «questo mondo civile egli
certamente ¢ stato fatto dagli uomini, onde se ne possono, perché se ne
debbono, ritruovare i principi dentro le modificazioni della nostra
medesima mente umana»’. In questo senso egli sosteneva esplicitamente
che « verum e factum hanno relazione reciproca»®. Vico asseriva inoltre
che le scienze sociali sono rette da principi universali che valgono per
tutte le istituzioni sociali.

4 V. Thomas Hobbes, Six Lessons to the Professors of the Mathematics, cit. in
CHILD 1952, pp. 272-273.
> VICO 1971a, p. 68.
¢ Ivi, p. 74.
"VICO 1977, p. 232.
® VICO 1971a, p. 62.
135



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Secondo Kant l'inutilita degli sforzi profusi per cogliere la realta che
¢ indipendente dalla mente’ ci fa capire che & meglio assumere che sia
'oggetto a doversi conformare alla nostra attivita conoscitiva'® o, in altre
parole, alla struttura della mente. Kant si impegnava percio a dedurre
ogni condizione della conoscenza attraverso due procedimenti di
deduzione delle categorie, uno metafisico e uno trascendentale. Con
questo secondo procedimento, Kant avanzava una teoria generale degli
oggetti della conoscenza, i quali sono costruiti o prodotti riconducendo
i contenuti della molteplicita sensoriale sotto le categorie o le regole
della sintesi che ha sede nella mente. La concezione della conoscenza di
Kant ¢ percio di tipo aprioristico e dunque tanto astorica quanto
causale. Secondo Kant, la conoscenza ¢ causale in un duplice senso:
siamo affetti da un mondo che ¢ indipendente dalla mente ma
imperscrutabile, di cui egli non mette comunque mai in dubbio
I'esistenza (che afferma semmai di riuscire a dimostrare nella
“Confutazione dell’idealismo”); inoltre, attraverso l'attivita delle mente
umana il soggetto determina la sintesi dell’oggetto della conoscenza'’.

Il costruttivismo di Vico presenta invece un approccio alla
conoscenza della societa civile a posteriori e dunque storico e causale.
Secondo Vico, la conoscenza va dalla credenza dei fatti alle verita
universali'. Vico ¢ un autore difficile, che non riesce mai a esporre in
maniera chiara le sue intuizioni fondamentali. Isaiah Berlin, che lo ha
studiato a fondo, distingue quattro tipi di conoscenza: la scienza, che
produce il verum o la verita a priors, 1a coscienza, ovvero la conoscenza
dei fatti esteriori e cioe il certums; la conoscenza platonica dei modelli o
delle verita esteriori; e infine la conoscenza storica per causas di cio che
gli esseri umani fanno”. Non ¢ chiaro se per Vico la verita sia un’idea
regolativa, come per Hegel, o se invece sia costitutiva, come per Kant.

> KANT 1989, p. 15 sgg.
Y Ivi, p. 20.
1V, WOLF 1969.
2 BERLIN 1976 riassume come segue: «Secondo Vico si inizia dal certum,
conoscenza e credenza di particolari questioni fattuali — una precondizione di
ogni pensiero e azione — e si & poi in grado di raggiungere il verum, la
conoscenza delle verita universali» (p. 99).
P Ivi, pp. 130-131.

136



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Dal momento che prende a modello la geometria, si ritiene pero di
solito che la sua impostazione si riferisca a verita a priori. E chiaro
comunque che egli assume un approccio costruttivistico alla
matematica, la quale risulta essere vera in quanto prodotto umano. Per
Vico anche la geometria ¢ qualcosa che gli esseri umani fanno.

Vico anticipava la piti ampia teoria costruttivista di Kant nel fondare
il suo approccio alla conoscenza su due intuizioni tra loro correlate': il
principio anti-cartesiano secondo il quale noi non conosciamo e non
possiamo conoscere la realta indipendente dalla mente perché
conosciamo solo cio che in qualche modo costruiamo, cosa che anticipa
esattamente la successiva rivoluzione copernicana di Kant; e l'idea
conseguente, che applica questa tesi ai contenuti delle scienze sociali,
secondo cui dal momento che «il mondo civile certamente ¢ fatto dagli
uomini [...] i suoi principi si possono dunque trovare dentro le
modificazioni della nostra stessa mente umana»".

L’argomento di Vico riporta in auge la vecchia impostazione
platonica secondo cui la presenza di un’idea nella nostra mente ¢ la
condizione affinché possiamo fare qualcosa, come nell’esempio del
carpentiere che costruisce un letto. Presumibilmente, il carpentiere

4 POMPA 2002 sintetizza I'impostazione cognitiva di Vico in questo modo: «La
prima cosa da notare ¢ il suo forte sostegno, in alternativa alla teoria cartesiana
della conoscenza, alla teoria del verum-factum: cio che & vero e cio che ¢ fatto
sono identici. A questo punto, tuttavia, sulla base di questa concezione, 'unico
esempio che potesse offrire di una conoscenza umana distinta da quella divina
era la geometria. La seconda cosa ¢ la conseguenza che egli deduce da questa
teoria: per conoscere una cosa ¢ necessaria la conoscenza di tutto cio che serve
a realizzarla, ossia di tutte le sue cause. Vico non avrebbe mai piu formulato
esattamente in questi termini la teoria del verum-factum. Ne ¢é tuttavia possibile
trovare una versione nella sua successiva affermazione secondo la quale la
conoscenza a cui era dedicata la Prima Scienza Nuova si fondava sull’”unica
verita [...] che il mondo delle nazioni gentili & stato certamente fatto dagli
uomini [...] attraverso una metafisica della mente umana”, una mente ora
considerata perd come il senso comune delle nazioni o dell’'umanita e non solo
degli intellettuali» (pp. xx-xxi).
P Vico 1971b, p. 184: «Necessita di ricercare i principi della natura delle
nazioni con la metafisica innalzata a contemplare una certa mente comune di
tutti i popoli».

137



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

platonico ¢ libero di scegliere tra un numero finito di idee, dunque un
numero finito di possibilita che possono fare da guida per chi voglia
costruire un oggetto. Un carpentiere che costruisce un letto realizza
un’interpretazione dell’idea di letto. Platone sembra ritenere che le
forme o idee siano organizzate gerarchicamente in modo tale che le
forme al livello pit basso possano essere costruite, e quindi spiegate,
attraverso le forme al livello piu alto, pressappoco nello steso modo in
cui il vero e il bello sono spiegati attraverso il buono. Secondo questo
approccio tutte le forme potrebbero dunque essere il frutto di poche
idee. Nel 7imeo Platone sviluppa questa intuizione suggerendo che i
quattro elementi classici siano tutti associati a un differente solido
platonico. E’ un’idea che si ripresenta nella tradizione successiva in
modi diversi, per esempio nella descrizione euclidea dei solidi platonici
nell’'ultimo libro degli Elementi, nel tentativo di Keplero, nel suo
Mysterium Cosmographicum (1596), di mettere in relazione i cinque
pianeti extraterrestri con i cinque elementi, nelle caratteristiche
universali di Leibniz (characteristica universalis) e cosi via.

Vico, che estende questa intuizione platonica al contesto sociale, si
spinge ad affermare che ci sono dei principi universali su cui & possibile
costruire una scienza della societa. Secondo Vico, ad esempio, la
nascita, la morte e il matrimonio sono fenomeni comuni a tutti i popoli.
Pertanto, sulla base di cid che affermiamo di conoscere a proposito
della societa civile possiamo risalire alla struttura delle mente umana.

La versione vichiana del costruttivismo storico puo essere ricostruita
in questo modo: il sapere dipende dal fare e il fare dipende dalla storia.
Ne consegue che non conosciamo e non possiamo conoscere il mondo
0, in questo caso, la natura. E questo conduce alla tesi secondo cui
conosciamo e possiamo invece conoscere la societa umana in tutte le sue
molteplici forme, nella scienza storica e attraverso di essa. Marx applica
questa tesi direttamente alla tecnologia e alla religione. L’importanza
della storia critica della tecnologia ¢ in questo senso duplice: essa rivela,
come mette in luce Marx, il modo in cui gli esseri umani entrano in
relazione con la natura cosi come «'immediato processo di produzione
dei suoi rapporti sociali vitali e delle idee dell'intelletto che ne
scaturiscono»'®. In altre parole, gettando luce sulla storia delle relazioni

16 MARX 1968, p. 393, n. 89; trad. it. p. 414.
138



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

sociali umane, la tecnologia rappresenta molto di piu di cio che sembra.
Tuttavia rimane non chiaro il legame preciso che Marx individua tra le
relazioni sociali e le idee.

Marx condivide con Vico I'idea che la societa umana, in tutte le sue
dimensioni, debba essere compresa su basi storiche, ma nega la visione
vichiana dell’immutabilita del mondo. Respinge inoltre I'idea vichiana
secondo cui solo Dio conosce ogni cosa, preferendole quella che
afferma che gli esseri umani possono conoscere in maniera completa cio
che realizzano. Cambiando all'improvviso I'oggetto della sua attenzione,
Marx, come gia delineato nelle 7esi su Feuerbach, applica ora questo
approccio storico alla religione. Qui, proprio come nelle precedenti
riflessioni su Feuerbach, Marx insiste sull’opportunita di adottare un
approccio concreto, radicato in quella «base materiale» che egli
descrive come i «rapporti reali di vita». Una storia critica della religione
non equivale percid a una mera elencazione delle differenti visioni
religiose ma a un resoconto in cui scoprire attraverso 1’analisi come la
religione, cosi come ¢ esemplificata dalle differenti dottrine e pratiche,
si manifesti concretamente. Marx afferma chiaramente che I'approccio
storico concreto «& 'unico ad essere materialistico e quindi 'unico ad
essere scientifico»'’.

Rimane da chiarire se «scienza» significhi qui rigore nel senso di una
filosofia rigorosa oppure nel senso di approccio concettuale che sembra
essersi lasciata la filosofia alle sue spalle, come puo essere quello di una
scienza naturale e come spesso € sostenuto da Engels. Marx, che non
sviluppa questo aspetto, rivolge ora la sua attenzione proprio alla
scienza naturale, il cui difetto intrinseco consiste nel fatto che «esclude
la storia e i suoi processi», che sono invece elementi minimi necessari a
un approccio conoscitivo accettabile. Per Marx questa mancanza &
evidente nelle «concezioni astratte e ideologiche» che nascono quando
gli scienziati della natura si spingono al di l1a di cio che concerne le
scienze naturali, Non ¢ chiaro pero se questa difficolta sia la
conseguenza del fatto che gli scienziati della natura sono
insufficientemente preparati al di fuori del loro oggetto di studio o se le
concezioni astratte siano anche ideologiche, non vere e dunque false.

' Ibid.
139



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

In ogni caso, il riferimento a Vico fornisce a questo proposito
un’importante indicazione su come Marx si collochi di fronte alla
filosofia e alla scienza della natura. Sembra infatti che intenda la scienza
storica di cui parla nel Capirale e per estensione in altri scritti non gia
come scienza naturale, come ritiene Engels, ma come una forma di
teoria filosofica che si colloca proprio nel solco aperto dalla scienza
costruttivistica della societa di Vico. Questa nota a pie’ di pagina mostra
inoltre di avere una certa continuita con i precedenti tentativi di Marx
di collocare il proprio «materialismo» all’interno di un approccio alla
conoscenza che ¢ concreto e dunque storico, senza alcuna pretesa
ontologica e al di 1a di una concezione astratta dell’individuo isolato.

Con la sua insistenza sull'importanza del concreto rispetto
all’astratto, Marx pone dei limiti alla sua concezione della scienza. La
quale, in quanto ¢ storica, € certamente rigorosa ma, come egli evidenzia
in maniera esplicita, in maniera diversa dalla scienza della natura.
Secondo il marxismo classico 'impostazione di Marx ¢ sotto ogni
aspetto equivalente a quella della scienza naturale e si distingue solo per
il suo ambito di applicazione, vale a dire la scienza della societa. Il
riferimento a Vico che abbiamo ripercorso ci fa capire invece come
I'impostazione di Marx differisca da quella delle scienze proprio per la
sua natura intrinsecamente storica. Come conferma, del resto, una
celebre affermazione dell’ Ideologia tedesca: «Conosciamo una sola
scienza, la scienza della storia»'®.

Riferimenti bibliografici

BERLIN, ISAIAH, 1976
Vico and Herder: Two Studies in the History of Ideas, Chatto and Windus, London.

CHILD, ARTHUR, 1952

Making and knowing in Hobbes, Vico and Dewey, University f California Press,
Berkeley.

¥ «Wir kennen nur eine einzige Wissenschaft, die Wissenschaft der

Geschichte», MARX 1978, p. 18.
140



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

KANT, IMMANUEL, 1989
Critica della ragion pura (ed. 1787), tr. it. di G. Gentile e G. Lombardo Radice, Laterza,
Roma-Bari.

MARX, KARL, 1968

Das Kapital, Bd. 1, in K. Marx e F. Engels, Werke, Bd. 23, Dietz, Berlin; trad. it., di D.
Cantimori, // capitale. Critica dell’ economia politica, libro 1, Editori Riuniti, Roma 1964
sgg.

ID., 1978

Die deutsche Ideologie, in K. Marx e F. Engels, Werke, Bd. 3, Dietz, Berlin.

MARX, KARL E ENGELS, FRIEDRICH, 1974
Werke, Bd. 30, Dietz, Berlin; trad. it. Opere complete, vol. 41, Editori Riuniti, Roma
1973.

PowmpA, LEON, 2002
Introduction, in Vico 2002.

VICO, GIAMBATTISTA, 1971a

“De antiquissima Italorum sapientia” (1710), in Opere filosofiche, a cura di P.
Cristofolini, Sansoni, Milano, pp. 55-131.

ID., 1971b

“Principi di una scienza nuova intorno alla natura delle nazioni”, in Opere filosofiche,
cit., pp. 168-338.

Ip., 1977

La scienza nuova (ed. del 1744), a cura di P. Rossi, Rizzoli, Milano

ID., 2002

The First New Science, a cura di L. Pompa, Cambridge University Press, Cambridge

WOoLF, PAUL, 1969
Kant's Theory of Mental Activity: A Commentary on the Transcendental Analytic of the
Critique of Pure Reason, Harvard University Press, Cambridge.

141



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Egemonia e pedagogia. Una critica delle interpretazioni di Gramsci
Massimo Baldacci (Universita di Urbino)

In order to adequately deal with Gramsci's view of education, we can't remove the
constitutive link of this theme with another issue, so crucial for him: the question of
hegemony. We need therefore to quote the original debate that, in the second half of
the Twentieth century, fixed the crucial importance of this term. Bur we need also to
pursue our analysis of Gramsci's work in a rigorous diachronic perspective, looking ar
the whole evolution and route of his thought. Only in this way we can avoid partial
interpretations of the question of hegemony. A partiality thar fails the authentic
perspective of Gramsci's pedagogy: emancipation, in a strong and universal sense that is
strictly linked to philosophy of praxis.

Keywords: Gramsci; Education; Hegemony; Philosophy of praxis.

1. Premessa

L’interesse pedagogico per il pensiero di Gramsci ha conosciuto una
svolta circa mezzo secolo fa. Difatti, nel Convegno di Studi gramsciani
di Cagliari, del 1967', sono presenti due sezioni a tematizzazione
pedagogica: Educazione e Scuola in Gramsci (con una relazione di
Borghi e interventi di Bertoni Jovine, Lombardi, Masucco Costa,
Dentice di Accadia); I/ problema dell’educazione e ['organizzazione
della cultura, con relazioni di Manacorda, Lombardi e Vasoli.

Inoltre, sempre nel 1967, per i tipi degli Editori Riuniti, esce una
ponderosa antologia del pensiero di Gramsci intitolata La formazione
dell’'uomo. Si tratta di una capillare raccolta degli scritti gramsciani
inerenti alle questioni formative e scolastiche, a partire da quelli
giovanili fino alle Lertere e ai Quaderni. La raccolta ¢ preceduta da
un’ampia introduzione del curatore, Giovanni Urbani, intitolata
Egemonia e pedagogia nel pensiero di A. Gramsci. In essa 1'autore
propone un’organica interpretazione del pensiero di Gramsci, nella
quale situa il «centro di annodamento di tutta la complessa
problematica gramsciana»” nel concetto d’egemonia, e legge percio la
sua pedagogia in connessione con tale centro, dichiarando fin dall’inizio
come «non sia possibile intendere lo speciale interesse che Gramsci

LAA.VV 1969.
2 URBANI 1967, p.43.

142



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

mostra per i problemi della pedagogia [...], né le soluzioni che
prospetta sulla “questione scolastica”, se non si riconducono I'uno e le
altre al problema politico»’.

Per comprendere la novita e I'importanza del lavoro di Utrbani,
occorre considerare che la rilevanza del tema dell’egemonia nel pensiero
gramsciano non ¢€ stata colta immediatamente e si € anzi affermata solo
gradualmente®. La questione dell’egemonia ha iniziato a porsi solo dopo
il 1956, quando — nell’ambito di un nuovo orizzonte politico post-
stalinista — Togliatti propone un Gramsci leninista, e si chiede se per il
sardo vi sia una differenza tra i concetti di egemonia e di dittatura,
rispondendo che «Una differenza vi ¢, ma non di sostanza»’. A tale
posizione replichera lo storico socialista Tamburrano, asserendo invece
che «La differenza ¢ di sostanza, e come!»®, perché Gramsci mette
I'accento sulla necessita di ottenere il consenso delle masse, e questo
significa conquista democratica del potere e suo mantenimento
altrettanto democratico.

Dopo questo esordio, occorre attendere la fase post-togliattiana per
assistere a una ripresa del dibattito su questa tematica. Anche in questo
caso, I’'anno cruciale ¢ il 1967, nel quale vedono la luce tre importanti
lavori. Il primo — di taglio liberal-socialista — ¢ la relazione di Norberto
Bobbio su Gramsci e la societa civile al Convegno di Studi gramsciani di
Cagliari, nella quale il filosofo torinese avanzava due importanti tesi: in
Gramsci 'egemonia possedeva una funzione prioritaria rispetto alla
coercizione; inoltre, rispetto alla visione leninista, il pensatore sardo
enfatizzava maggiormente il lato culturale della direzione politica. 11
secondo — di taglio marxista — ¢ un saggio di Luciano Gruppi sul
concetto di egemonia, apparso su “Critica marxista”, il quale — al
contrario — sosteneva che per Gramsci 'egemonia comprendeva sia la
direzione sia il dominio, e manteneva dunque uno stretto rapporto con
la concezione leninista. L’interpretazione del concetto di egemonia si
pone percio fin dall’'inizio entro la contesa tra la sponda comunista

> Ivi, p. 14.
4+ LIGUORI 2006, p. 140.
> TOGLIATTI 1958.
® TAMBURRANO 1959, p. 61.
7 GRUPPI 1967.
143



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

(Togliatti e Gruppi) — tesa a leggere Gramsci in continuita con Lenin —
e quella liberal-socialista (Bobbio e Tamburrano), incline invece a
sottolineare la novita e la distanza del pensiero gramsciano rispetto
all’ortodossia leninista.

11 terzo lavoro ¢ quello di Urbani (di taglio organicamente marxista),
il quale — inserendosi in un dibattito che sta ancora prendendo forma —
pone il leir-motiv del pensiero gramsciano nel concetto d’egemonia, e
assume quest’ultimo come chiave interpretativa della pedagogia del
sardo. E i meriti della sua lettura saranno subito riconosciuti da Lucio
Lombardo Radice®.

Sul nesso tra egemonia e educazione, tornera cinque anni dopo
Broccoli’, mentre nel 1970 aveva visto la luce 'opera di Mario Alighiero
Manacorda su 1/ principio educativo in Gramsci, la cui interpretazione
ruotava perd sul nesso tra americanismo e conformismo”. In questo
contributo, dopo aver illustrato le posizioni caratterizzanti di Urbani e
Broccoli provvederemo a un loro esame critico che mette capo a
un’ipotesi diversamente orientata.

2. L’interpretazione di Urbani

Secondo Urbani, muovendo dal problema dell’ascesa al potere del
proletariato, Gramsci ¢ spinto ad approfondire la questione della
«funzione dirigente»'', interrogandosi circa «la dinamica del processo
per cui la classe subalterna diventa dirigente». Molto lucidamente,
Urbani precisa che forse questo ¢ il «nocciolo» della politica
gramsciana',

Negli scritti del periodo giovanile, continua Urbani, I'esigenza della
direzione si sviluppa parallelamente a quella — per certi versi opposta —

® Lucio Lombardo Radice dedico una lunga recensione al lavoro di Urbani,
qualificandolo come una “nuova lettura” di Gramsci (LOMBARDO RADICE
1968).
> BROCCOLI 1972.
" MANACORDA 1970.
" URBANI 1967, p. 35.
2 Ivi, p. 39.
144



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

della spontaneita”. Tuttavia, in questa fase del pensiero gramsciano,
prevale quest’ultima esigenza, che porta ad enfatizzare il valore
dell’iniziativa dal basso'. E anche nel periodo dell’ Ordine nuovo,
benché sopravvenga la consapevolezza della necessita di un’iniziativa
organica e sistematica da parte degli organismi dirigenti, «le due
esigenze restano [...] giustapposte, non trovano ancora un nesso che le
unifichi dialetticamente»”. Nei Quaderni, invece, «Ambedue [le
esigenze] si connettono in una intuizione pit comprensiva del divenire
storico, che si precisa nel concetto di egemonia»'®. Secondo Urbani, il
concetto d’egemonia nasce percid come soluzione del rapporto tra
direzione e spontaneita, tra dirigenti e diretti, tra iniziativa dall’alto e
dal basso.

Circa fonti del concetto, Urbani rimane in linea con I'impostazione
canonica, ravvisandole nel pensiero di Lenin (ma anche in Marx), visto
in relazione col neo-idealismo italiano, ma precisando che esso deriva
soprattutto dall’esperienza politica di Gramsci: dalla ricerca di una
soluzione teorica al problema della conquista del potere da parte del
proletariato in Occidente e in Italia. Percio, 'egemonia costituisce il
«centro d’annodamento di tutta la complessa problematica
gramsciana»'.

Gramsci, continua Urbani, non vede nello Stato soltanto uno
strumento coercitivo al servizio della classe dominante, ma anche uno
strumento d’egemonia, ossia di «direzione col consenso» dei gruppi
sociali subalterni'®, anzi ritiene che «la direzione della societa da parte
di una classe dominante si ¢ sempre manifestata insieme come dominio
e come direzione»", ossia che la classe al potere I’abbia sempre
esercitato combinando diversamente la forza e il consenso®.
L’egemonia della classe dominante deve pero fare i conti con I'eventuale

P Ivi, p. 40.
Y Ivi, p. 41.
B Ivi, p. 41.
1 Ivi, p. 42.
Y Ivi, p. 43.
8 Jui p. 45,
¥ Ibidem.

2 Ivi, p. 46.

145



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

tentativo di conquistare ’egemonia da parte di gruppi sociali subalterni,
percid «Gramsci “traduce” la formula della “lotta di classe” nell’altra di
“lotta di egemonie”»*".

Ma cio richiede che la teoria dell’egemonia sia anche una teoria del
«movimento» storico, del «meccanismo per cui la realta storica si
trasforma»®. E in questo quadro Urbani perviene a fissare una prima
tesi di indubbia rilevanza pedagogica: «processo storico e processo di
formazione dell'uomo, cio¢ sviluppo sociale e sviluppo individuale,
sono per Gramsci due aspetti intrinseci dello stesso fenomeno di
perenne sviluppo, creazione e diffusione della societa reale degli
uomini»”. Questa tesi chiarisce un’affermazione di alcune pagine
prima, dove Urbani individua la problematica di Gramsci nella
questione di come la classe subalterna possa diventare dirigente,
aggiungendo che tale questione ¢ connessa alla «intuizione del divenire
storico come reale processo dialettico di formazione umana»*.

Proseguendo, Urbani riprende D'esame dell’aspetto politico
dell’egemonia, asserendo che «l’egemonia politica ¢ un fatto di
coscienza, o meglio l'espressione dell’elemento cosciente del fatto
storico-politico»”. Difatti, la condizione di esercizio dell’egemonia &
data dalla capacita di distaccarsi dalla propria condizione immediata,
per assumere una posizione connotata da un grado piu alto di
universalita, mentre il suo fine ¢ sempre quello di ottenere «un
mutamento nella coscienza dei diretti»®. Ma in questo rapporto tra
dirigenti e diretti, la diseguaglianza ¢ data solo dal «grado di
consapevolezza critica» e/o dal «livello culturale» dei due gruppi®.
Pertanto, «il dirigente & sempre colui che ha una superiore coscienza
critica del proprio operare; e “dirige” in quanto riesce a portare
all’azione, per fini comuni, altri uomini»*®. Ma cio richiede la «capacita

2t Ibidem.

22 Ivi, p. 47.

> i p. 48,

2 Ivi, p. 39.

> Ivi,p.51.

26 Jbidem.

T Ivi, pp. 51-2.
% Ivi, p. 52.

146



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dell’elemento egemone di essere, per cosi dire, la coscienza propria e
insieme anche dell’altro»”, che proprio per questo sara «spinto a
superare se stesso, ad avviarsi all’autonomia»’’.

In queste pagine, vediamo privilegiare da parte di Urbani una
concezione ampia dell’egemonia che ¢ senza dubbio rintracciabile in
Gramsci, in quanto egli usa a tratti questo termine in senso estensivo
per indicare «quando un determinato agente sociale [...] & principio di
condotta per un altro»’'. Si tratta di un uso del termine che mostra gia
un profilo pedagogico, tematizzando la modificazione mentale del
diretto nel senso di una sua crescita verso I’autonomia. Ma in realta un
rapporto sociale nel quale un agente rappresenta il principio di
condotta di un altro agente, non ¢ necessariamente fattore di crescita di
quest’ultimo. Qui ¢ presente una problematica che Urbani non mostra
di cogliere pienamente, come vedremo in seguito.

Sulla scorta di questa posizione, Urbani vede lo sviluppo
dell’egemonia nel progressivo superamento della divisione tra dirigenti
e diretti’” e individua il principio normativo della politica e della storia
in «un ideale di formazione umana per cui tutti gli uomini [...] devono
diventare “dirigenti”»”’. Inoltre, questo studioso precisa che il suddetto
ideale educativo € proprio della «fase statale», ossia del momento in cui
— fondato un nuovo Stato — sopravviene la necessita di formare «un tipo
nuovo e superiore di uomo»’*. Pertanto, la funzione egemonica dello
Stato si esprime «in un’azione tendente a “conformare” le masse al
nuovo ideale umano»>,

Qui Urbani inserisce il tema del «conformismo», il quale diventera
centrale per Manacorda, ma che nella sua lettura rimane in posizione
subordinata rispetto al nodo dell’egemonia, poiché ¢ questa a risultare
la condizione della realizzabilita della conformazione e il motivo della
volonta di realizzarla. In ogni caso, I'azione dello Stato viene cosi

? Jbidem.
0 Jbidem.
’ NARDONE 1971, p. 128.
’2 URBANI 1967, p. 59.
» Ivi, p. 60.
> Ibidem.
» Ivi, p. 61.
147



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

configurata in termini educativi, poiché «pone un ideale [...] verso il
quale spinge energicamente gli uomini, i quali dal “conformismo
anonimo al basso livello delle masse”, sono portati a conquistare un
“superiore conformismo sociale” che corrisponde a una concezione del
mondo pill universale e razionale perché storicamente necessaria»’°.

Secondo Urbani, in questo quadro, Gramsci riconosce una funzione
educativa piu specifica alla scuola, che appare come «lo strumento
tecnico fondamentale per garantire in prospettiva il concreto e
ininterrotto sviluppo umano del corpo sociale, secondo le esigenze della
direzione egemonica statale»’’. Anche se qui Urbani sembra attribuire a
Gramsci una concezione di stretta dipendenza del principio ispiratore
della scuola dallo Stato che ¢ forse eccessiva, perché per il pensatore
sardo non basta di certo che il principio educativo sia dettato dallo
Stato per essere legittimato, bensi deve rispondere ad esigenze storiche
oggettive, come insistera ampiamente Manacorda.

A questo punto, Urbani entra nella fase finale del suo discorso,
asserendo che per Gramsci il rapporto egemonico costituisce 1’elemento
«formale» tanto del processo storico quanto di quello educativo®®, i
quali coincidono «non solo perché la dialettica storica si manifesta in
ultima analisi come processo di trasformazione dell'uomo, ma piu
specificatamente perché il rapporto egemonico [...] € sempre e soltanto
un rapporto “molecolare” tra uomini singoli e concreti»’. Questo
profilo del rapporto egemonico va percid considerato sia sul piano
storico-sociale che su quello individuale.

Sul piano storico-sociale del processo di formazione umana, il
rapporto egemonico ¢ presentato da Urbani come soluzione del
problema della democrazia, come rapporto tra spontaneita e direzione,
tra dirigenti e diretti®’. Sul piano individuale (molecolare) il rapporto
egemonico si presenta sempre come un rapporto educativo, in quanto
tramite esso il dirigente mira sempre a modificare la coscienza del

3 Ivi, p. 62.
T Ivi, p. 64.
% Ivi, p. 65.
> Ivi, p. 66.
Y0 Ibidem.
148



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

diretto, «suscitandone la iniziativa e la partecipazione attiva»*'. In
questo tipo di rapporto, secondo Urbani, Gramsci attua un
rovesciamento in termini realistici del rapporto maestro scolastico,
concepito in maniera puramente speculativa dalla pedagogia di Gentile.

E qui giungiamo al culmine dell’interpretazione di Urbani, che
risiede nel suo modo di concepire il nesso tra rapporto egemonico e
rapporto pedagogico. Nella cruciale nota Q10, § (44) (p. 1331),
Gramsci scrive che il rapporto pedagogico non sussiste solo a scuola,
ma nella societa nel suo complesso, in pratica in ogni relazione del tipo
dirigente/diretto, e conclude «Ogni rapporto di “egemonia” ¢
necessariamente un rapporto pedagogico». Urbani avanza due tesi forti
su questa nota. In primo luogo, secondo Urbani: «Gramsci presenta il
rapporto pedagogico, in senso stretto, come analogicamente esemplare
del modo come deve essere impostato ogni tipo di rapporto
d’egemonia»*’, in quanto I’«aspetto educativo ¢ I’elemento specifico che
assicura [...] il “valore” propriamente umano di ogni tipo di rapporto
sociale»®”. In altre parole, Urbani sembra suggerire che il rapporto
pedagogico deve essere assunto come il modello per qualsiasi rapporto
d’egemonia, e che dunque questo ¢ veramente tale solo se assume un
profilo educativo, promuovendo cosi una crescita del soggetto diretto.
Ma come si puo osservare, la nota di Gramsci non dice esattamente
questo. Urbani sta sovra-interpretando, ossia sta “sollecitando il testo”
in modo indebito?

In secondo luogo, secondo Urbani, Gramsci «concepisce il rapporto
educativo [...] in senso stretto come una forma particolare e specifica
del generale rapporto egemonico»*. Ma, di nuovo, la lettera della nota
di Gramsci non asserisce precisamente cio. Urbani sta di nuovo sovra-
interpretando®? In ogni caso, egli precisa che questo & il «punto di vista
fondamentale e in un certo senso conclusivo del nostro studio», e ne
indica 'espressione nella suddetta nota.

 Ivi, pp. 68-9.

2 Ivi, p. 69, c.vo mio.

¥ Ibidem.

4 Jbidem, c.vo mio.

* Rispondere a questi interrogativi richiederebbe una lunga analisi. Ci

torneremo in un altro lavoro.
149



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Concludendo, il punto specifico dell’interpretazione di Urbani ¢
quello di identificare il /eir-motiv del pensiero gramsciano nel tema
dell’egemonia, fissando cosi un canone ermeneutico secondo il quale
tutto il discorso di Gramsci, ivi incluso quello pedagogico, si
comprende solo se si inquadra entro la cornice dell’egemonia.

3. L'interpretazione di Broccoli

Come anticipato, sulla centralita della categoria dell’egemonia per la
pedagogia gramsciana tornera dopo pochi anni, nel 1972, Angelo
Broccoli, con un ampio e impegnativo volume dal titolo Antonio
Gramsci e 'educazione come egemonia. Nello stesso anno esce anche il
libro di Luciano Gruppi, Z/ concetto di egemonia in Gramsci®, mentre
¢ gia uscito da due anni il gia citato volume di Mario Alighiero
Manacorda su I/ principio educativo in Gramsci (al quale Broccoli
avanzera alcuni rilievi critici). La rilevanza del tema dell’egemonia si ¢
percio gia posta, si tratta ora di capire bene gli aspetti e i risvolti di
questo concetto.

Broccoli si dedica a questo compito per quanto riguarda il campo
pedagogico. Si deve dire che la sua interpretazione, acuta e
circostanziata, risente anch’essa del limite di appoggiarsi all’edizione
tematica dei Quaderni L’edizione critica curata da Gerratana vedra
infatti la luce solo tre anni dopo, e Broccoli — a differenza di Manacorda
—non ha la possibilita di consultarne i lavori preparatori.

Broccoli presenta la propria ricerca come una ricostruzione della
teoria pedagogica di Gramsci basata sul concetto d’egemonia”,
muovendo dall’asserzione che «ogni rapporto di “egemonia” &
necessariamente un rapporto pedagogico»™. Ma pur assumendo tale
asserzione come fondamentale, il pedagogista romano esprime «riserve
circa la possibilita di comprenderne interamente il significato senza
ulteriori precisazioni»*’,

¢ GRUPPI 1972.
" BROCCOLI 1972, p. 1.
*® Ivi, p. 4.
® Ivi p. 139.
150



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Il connotato peculiare della lettura proposta da Broccoli consiste
nella «interpretazione dinamica del concetto di egemonia»™. Ai fini di
una concezione dinamica dell’'egemonia, Broccoli considera cruciale il
seguente  passaggio dei  Quaderni; dedicato al  processo
dell’autocoscienza critica, ritenendo che sia da leggere in connessione
con la Q10,11,441:

«Il processo di sviluppo ¢ legato a una dialettica intellettuali-massa; lo strato
degli intellettuali si modifica quantitativamente e qualitativamente, ma ogni
sbalzo verso una nuova “ampiezza” e complessita dello strato degli intellettuali
¢ legato a un movimento analogo nella massa dei semplici, che si innalza verso
livelli superiori di cultura e allarga simultaneamente la sua cerchia di influenza,
con punte individuali o anche di gruppi pitt 0 meno importanti verso lo strato

degli intellettuali specializzati» (Q11, § (12), p. 1386).

Di questa nota Broccoli sottolinea la dialettica tra i mutamenti nei
dirigenti e nella massa, concludendone che: «I’esigenza dell’egemonia
non pud non tenere conto dei cambiamenti intervenuti nelle masse, che
devono modificare il modo concreto con cui essa si pone»’".

Pertanto, se la direzione delle masse mira a promuovere il processo
di autocoscienza critica, con cui si supera il folklore per andare verso
una visione razionale della realta, parallelamente il rapporto egemonico
tende a modificarsi «fino a diventare una mediazione politica delle
indicazioni che emergono dalle masse»”, cosicché in questo movimento
si compie il superamento dialettico dell’antitesi tra direzione e
spontaneita. Se occorre partire dalla spontaneita delle masse (ossia dal
senso comune), la dialettica col momento della direzione significa
muovere verso lo «spirito popolare creativo»”. In altre parole, secondo
Broccoli, il rapporto egemonico si trasforma in funzione dei mutamenti
che esso stesso determina nei suoi poli costitutivi, raggiungendo forme
sempre piu avanzate di partecipazione critica e consapevole e di
consenso attivo da parte delle masse. Rispetto a Lenin, dunque,

0 Ivi, p. 141.
>t Ivi, p. 140.
> Ivi, p. 141.
® Ivi p. 145,
151



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Gramsci assumerebbe il concetto di egemonia in forma piu
autenticamente dialettica™.

Secondo Broccoli, tale dialettica deve informare anche il rapporto
pedagogico, le cui interpretazioni in senso univocamente autoritario,
risentono di «una inesatta collocazione della funzione del maestro nei
diversi momenti dell’egemonia»”. Difatti, cogliere correttamente il
profilo dialettico del rapporto egemonico, significa «rendersi conto dei
mutamenti reciproci che intervengono nell’azione dei termini del
rapporto pedagogico»’®, per cui «il maestro assume configurazioni
diverse e diversi ruoli in relazione al progressivo arretramento del
folclore»™’.

In altre parole, in quanto rapporto egemonico, il rapporto
pedagogico costituisce una relazione dinamica tra maestro e scolaro, per
cui la funzione del maestro non va cristallizzata nel momento di
autoritarismo e di coercizione, che pure pud essere inizialmente
necessario per promuovere il superamento del folklore ambientale di
cui ¢ imbevuto lo scolaro, ma va vista come una funzione mobile e
flessibile, che co-evolve con i mutamenti suscitati negli scolari,
accompagnandoli nelle diverse fasi di crescita della loro coscienza
critica. E piu avanti, Broccoli ribadisce: «il rapporto pedagogico ¢
rapporto attivo e reciproco, per Gramsci»’".

Questa interpretazione del rapporto egemonico in senso dinamico,
oltre a sembrare suffragata dalla pagina gramsciana, mette in luce la
natura del rapporto pedagogico. Tale rapporto risulta infatti
configurato in termini attivi, reciproci e dinamici.

Il carattere attivo e reciproco del rapporto pedagogico ¢ chiaramente
enunciato da Gramsci nella nota Q10, § (44), che sia Broccoli che
Urbani vedono come centrale nell’interpretazione del suo pensiero
pedagogico. Rispetto a tale nota, Broccoli sembra ritenere tacitamente
che essa esprima una doppia implicazione: ogni rapporto egemonico ¢&
un rapporto pedagogico e viceversa. E tratta sempre il rapporto

> Ivi, p. 142.
> Ivi, p. 140.
¢ Ivi, p. 145.
>" Ibidem.
% Ivi p. 155.
152



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

pedagogico come una forma di rapporto egemonico, anche se il suo
discorso — pur menzionando il fatto che per Gramsci tale rapporto
esiste in tutta la societa — sembra riferirsi preferenzialmente al rapporto
pedagogico in senso stretto, tra maestro e scolaro.

La specificita dell’interpretazione di Broccoli sta pero nel leggere la
nota Q10, § (44) (il postularo) in connessione con la nota Q11, § (12),
che tratta del rapporto egemonico (tra intellettuali e massa) in senso
dinamico, come un rapporto che si trasforma in funzione del
mutamento dei suoi poli, e nel proiettare I’esito di questa connessione
sul rapporto pedagogico, e in particolare su quello scolastico
maestro/scolaro.

4. Critica delle interpretazioni

Come si ¢ visto, le interpretazioni di Urbani e di Broccoli ruotano
attorno al rapporto tra pedagogia ed egemonia. Si tratta di una
prospettiva altamente plausibile, considerato che il tema dell’egemonia
appare come uno dei piu forti candidati al ruolo di Leirmotiv dei
Quaderni, e dunque pud essere assunto come il perno su cui
incardinare I’ermeneutica del pensiero gramsciano. Secondo tale
prospettiva, il pensiero di Gramsci va compreso entro la cornice
dell’egemonia, e percid anche la questione pedagogica va inquadrata
al’interno di essa. Il limite delle letture di Urbani e Broccoli & quello di
essere basate sull’edizione tematica dei Quaderni, che non consente una
considerazione diacronica del pensiero di Gramsci”. In questo
paragrafo, tenteremo una valutazione delle loro posizioni sul rapporto
tra egemonia e pedagogia.

Come si ¢ visto, Urbani ammette due accezioni del concetto di
«rapporto pedagogico»: in senso stretto e in senso ampio®. Ma appare

> FRANCIONI 1984) ha evidenziato come un’analisi del concetto di egemonia

che prescinda dal suo sviluppo nel pensiero di Gramsci possa cadere in gravi

fraintendimenti.

% Da notare che anche il rapporto egemonico pud essere inteso in senso stretto

(secondo il binomio direzione-consenso) o in senso ampio (come combinazione

di direzione e di dominio, di forza e di consenso), e che tale caratterizzazione
153



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

cruciale chiedersi se il «rapporto pedagogico» ¢ inteso de facto o de
fure, ossia se la Q10,I1,44 si riferisce alla realta effettuale dei rapporti
pedagogici storicamente vigenti o esistiti, 0 a un concetto assunto come
norma di conformita (in altri termini, se designa semplicemente cio che
si  chiama  ordinariamente = come  «rapporto  pedagogico»,
indipendentemente dalla sua qualita intrinseca; oppure si riferisce
esclusivamente a quei rapporti sociali che sono conformi a un concetto
formale di «rapporto pedagogico»)®.

Nel momento in cui affronta la relazione tra rapporto pedagogico e
rapporto egemonico, Urbani non sembra tenere presente questa
distinzione, e pare cosi cadere in una concezione idealizzata del
rapporto pedagogico. Difatti se egli scrive: «Il rapporto tra dirigenti e
tra diretti, pur nelle diverse situazioni in cui ha luogo, si presenta
sempre con le caratteristiche specifiche di un rapporto educativo»,
arriva poi a concludere che «il risultato ¢ sempre, pur in misura diversa,
[...] uno sviluppo dell’autocoscienza e dell’autonomia, cioe della
personalita di entrambi»®. In questo modo, pero, il rapporto
pedagogico-egemonico tra dirigenti e diretti & assunto come
intrinsecamente emancipativo, secondo una versione de iure del
rapporto pedagogico-educativo, che lo concepisce come un momento di
crescita del soggetto educato. Qualificare ogni rapporto egemonico
come rapporto pedagogico tende a trasportare sull’egemonia questa

ampia ¢ destinata a riflettersi sulla problematicita del rapporto pedagogico, nel
quale tendono a miscelarsi forza e persuasione. Non possiamo qui
approfondire la questione.
¢! Gramsci sembra incline a vedere il rapporto pedagogico nella sua attualita
storica. Nella Lettera dal carcere del 30 dicembre 1929, parlando
dell’educazione del figlio Delio, Gramsci scrive di ritenere che: «[...] 'uomo ¢
tutta una formazione storica ottenuta con la coercizione (intesa non solo nel
senso brutale e di violenza esterna) ...» (LC, p. 299). Qui ¢ evidente che
Gramsci sta parlando del farto della formazione dell’'uomo nella sua
concretezza storica. In altri termini, non sta fissando un canone educativo (a
questo proposito del quale egli usa I'espressione «principio educativo») ma sta
parlando della realta storico-sociale dell’educazione. Questa posizione &
confermata dalla nota Q13, § (7).
62 URBANI 1967, p. 69.

154



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

virt emancipativa, che assurge naturaliter a dispositivo di sviluppo
dell’autocoscienza e dell’autonomia. Ma riteniamo che questo, in
Gramsci, sia vero solo in rapporto a specifiche condizioni, e che egli
concepisca il rapporto pedagogico e quello egemonico in forma
maggiormente problematica.

Il problema, dunque, ¢ se il rapporto egemonico sia un rapporto
intrinsecamente emancipativo. Tale domanda appare, per altro,
connessa alla questione se il rapporto pedagogico abbia come esito
necessario lo sviluppo della consapevolezza e dell’autonomia del
soggetto educato. Ovviamente, si puo rispondere che un rapporto
educativo conforme al proprio concetto, ossia alla idealita pedagogica
intrinseca, ¢ caratterizzato secondo questo orientamento. Ma dr fatto &
necessariamente cosi?

La pagina gramsciana dedicata all’opinione di Labriola circa
I’educazione del papuano porta a ritenere che le cose non stiano
pacificamente in questi termini. Commentando tale opinione, secondo
cui educazione appropriata al papuano consiste nel farlo schiavo,
Gramsci osserva che questa posizione ¢ simile a quella di Gentile circa
I'insegnamento della religione nella scuola elementare, il cui modo di
pensare «pedagogico-religioso [...] non ¢ altro che una derivazione del
concetto che la “religione ¢ buona per il popolo” (popolo = fanciullo =
fase primitiva del pensiero cui corrisponde la religione ecc.) cioe la
rinuncia (tendenziosa) a educare il popolo» (Q11, § (1)), ed entrambe
sono percid meccaniche e retrive, anziché dialettiche e progressive. E
cita come contraltare la posizione di Spaventa che critica «quelli che
vorrebbero tenere sempre gli uomini in culla (cio¢ nel momento
dell’autorita, che pure educa alla liberta i popoli immaturi) e pensano
tutta la vita (degli altri) come una culla» (/v4).

Pertanto, il rapporto pedagogico concreto pud di fatto diventare
fattore di assoggettamento e di mantenimento in uno stato di minorita,
anziché fattore di emancipazione. Certo, quando cio avviene si puo dire
che il rapporto educativo ha smarrito la coerenza col proprio concetto,
ha perso di autenticita pedagogica in senso ideale, e che in realta si ¢ di
fronte a una «rinuncia (tendenziosa) a educare il popolo». Nondimeno,
cid0 pud accadere e pud persino trovare giustificazioni
(pseudo)pedagogiche, come quelle avanzate da Labriola in merito al
papuano e da Gentile circa 'insegnamento religioso.

155



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

II punto ¢ che il nesso tra rapporto egemonico e rapporto
pedagogico rimbalza sul rapporto pedagogico stesso, che essendo la
traduzione molecolare del rapporto egemonico condivide con esso la
struttura di un rapporto di potere, e s’inscrive pertanto entro 1’orizzonte
della dialettica tra emancipazione e assoggettamento. Questo significa,
pero, la possibilita che il rapporto pedagogico si orienti sia in una
direzione che nell’altra: che diventi dispositivo di assoggettamento al
potere dominante come vorrebbero Labriola col papuano e Gentile con
le masse popolari, sia fattore di emancipazione come vorrebbe Gramsci
con Spaventa.

Pertanto il rapporto egemonico-pedagogico pud inscriversi tanto in
un percorso diretto all’emancipazione dei subordinati, quanto in un
quadro orientato al mantenimento della loro subalternita. Cio
premesso, l'opzione di Gramsci & per un rapporto pedagogico
dinamico, che pur movendo da una prevalenza dell’elemento coercitivo,
lo inscrive in un percorso di emancipazione dei soggetti subalterni, e lo
considera percio solo una tappa necessaria per procedere a una fase
successiva, basata sulla preminenza del momento della persuasione e del
consenso, a misura del progresso intellettuale e morale realizzato dai
soggetti formati. Parallelamente a questa transizione dall’autoritarismo
all’autonomia, si pone quella dal dogmatismo alla consapevolezza
critica, con lo scopo di giungere, infine, a una piena emancipazione
intellettuale e morale. Gramsci opta decisamente per quest’ultima
soluzione, come si evince ancora dalla nota Q11, § (1):

«Mi pare che storicamente il problema sia da porre in altro modo: se, ciog,
una nazione o un gruppo sociale che ¢ giunto a un grado superiore di civilta
non possa (e quindi debba) “accelerare” il processo di educazione dei popoli e
dei gruppi sociali piu arretrati [...] puo darsi benissimo che sia “necessario
ridurre i papuani alla schiavitu” per educarli, ma non & necessario meno che
qualcuno affermi che cid non ¢ necessario che contingentemente, perché
esistono determinate condizioni, che cioé questa ¢ una necessita “storica”».

E piu sotto aggiunge:

«Che nelle scuole elementari sia necessaria una esposizione “dogmatica”
delle nozioni scientifiche [...] non significa che il dogma sia quello religioso
[...] Che un popolo o un gruppo sociale abbia bisogno di una disciplina

156



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

esteriore coercitiva, per essere educato civilmente, non significa che debba
essere ridotto in schiavitu».

La specificita della concettualizzazione di Gramsci circa il rapporto
egemonico-pedagogico ¢ indubbiamente quella — vista da Urbani e
Broccoli — di concepire sia la connessione che il movimento tra i
momenti della coercizione e del consenso, ma — si deve aggiungere —
senza prefigurare automatismi di sorta, bensi secondo una prospettiva
aperta a possibilita diverse, per cui 'egemonia-pedagogia puo essere
tanto dispositivo funzionale al mantenimento della supremazia di un
gruppo e alla subalternita di un altro, quanto processo di superamento
della subalternita del gruppo subordinato e, dunque, della separazione
tra dirigenti e diretti. Occorre, percio, inserire un altro elemento per
determinare quale di queste strade imbocchera il concreto processo
egemonico e i correlati rapporti pedagogici.

Broccoli, nell’evidenziare il profilo dinamico dell’egemonia, cita un
passo della nota Q11, § (12) in cui Gramsci indica come la «dialettica
intellettuali-massa» implica un cambiamento parallelo e interdipendente
nei due gruppi, a misura che la massa «s’innalza verso livelli superiori di
cultura», ma omettendo un passaggio di poco precedente. Il quale
asseriva che:

«la filosofia della praxis non tende a mantenere i “semplici” nella loro
filosofia primitiva del senso comune, ma invece a condurli a una concezione
superiore della vita» (p. 1384).

Pertanto, come abbiamo gia osservato, l'’egemonia non &
caratterizzata in sé da un profilo dinamico legato al cambiamento degli
attori del rapporto egemonico. Soltanto la connessione del rapporto
egemonico con la filosofia della praxis mette in moto questo dinamismo
evolutivo, perché tale filosofia ¢ intrinsecamente connessa a un progetto
di emancipazione dei gruppi sociali subalterni, ed ¢ indirizzata a un
superamento della divisione tra dirigenti e subordinati. Al di fuori della
connessione organica con questa filosofia, il processo egemonico e il
rapporto pedagogico che esprime puo essere diretto a cristallizzare la
condizione di subalternita dei gruppi subordinati — vuoi secondo un

157



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dispositivo coercitivo chiuso in sé, vuoi nella forma di una persuasione
di tipo paternalista.

Certamente, si potrebbe osservare che il concetto di «rapporto
educativo», assunto secondo la sua idealita pedagogica, implica di per
sé il requisito dell’orientamento alla crescita del soggetto educato, e
quindi alla sua emancipazione intellettuale e morale. E se il rapporto
pedagogico storicamente dato in un certo tempo e in un dato contesto
non ¢ conforme a tale requisito non ¢ autenticamente tale, e percid non
merita questo nome. Ma questo significa semplicemente che in Gramsci
vi & corrispondenza tra rapporto pedagogico autentico e rapporto
pedagogico concepito secondo la filosofia della praxis.

Alla luce di tutto cio, il tentativo di interpretare la pedagogia di
Gramsci in base al concetto di egemonia — come hanno fatto Urbani e
Broccoli — ci sembra destinato a dare esiti corretti ma parziali, e la stessa
nota Q10,144 — che mette in equazione rapporto egemonico e
rapporto  pedagogico — pud autorizzare esiti opposti (sia
I’emancipazione che la subordinazione). La stessa tesi di Broccoli circa
il carattere dinamico del rapporto egemonico ci sembra valida solo sotto
una specifica condizione che egli non individua.

La nostra ipotesi ¢ che per ottenere una interpretazione
maggiormente completa della pedagogia di Gramsci sia necessario
leggerla non solo in connessione col concetto di egemonia, ma anche e
soprattutto col motivo della flosofia della praxis. Difatti, la questione ¢
di quale filosofia & espressione il processo egemonico: solo la fflosofia
della praxis & diretta all’emancipazione dei subalterni. Percio, la
pedagogia gramsciana (posto che si possa parlare di qualcosa del
genere) si puo intendere solo in connessione con la filosofia della praxis.
Anzi, a ben vedere, la pedagogia di Gramsci non é altro che la filosofia
della praxis concepita da un particolare lato o secondo un suo
determinato momento. Svilupperemo questa ipotesi in un altro lavoro.

Riferimenti bibliografici
AAVV., 1969

Gramsci e Ia cultura contemporanea (Atti del Convegno di studi gramsciani di Cagliari,
1967), Editori Riuniti, Roma.

158



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

AAVV,, 1973
Studi gramsciani (Atti del Convegno di Roma, 1958), Editori Riuniti, Roma.

BARATTA, GIORGIO, 2000
Le rose e i quaderni, Gamberetti, Roma.

BOBBIO, NORBERTO, 1969
“Gramsci e la concezione della societa civile, in AA.VV. 1969.

BRroccoOLI, ANGELO, 1972
Antonio Gramsci e 'educazione come egemonia, L.a Nuova Italia, Firenze.

BURGIO, ALBERTO, 2014
Gramsci, 1l sistema in movimento, DeriveApprodi, Roma.

COVATO, CARMELA, 1983.
Litinerario pedagogico del marxismo italiano, Argalia, Urbino.

FRANCIONI, GIANNI, 1984

L officina gramsciana, Bibliopolis, Napoli.
FROSINI, FABIO, 2010

La religione dell'uomo moderno, Carocci, Roma.

FROSINI, FABIO E LIGUORI, GUIDO, 2004
Le parole di Gramsci, Carocci, Roma.

GRAMSCI, ANTONIO, 1975 = Q

Quaderni del carcere, Einaudi, Torino.

ID., 2007

Nel mondo grande e terribile, Einaudi, Torino.
ID, 2013° = LC

Lettere dal carcere 1926-1937, Sellerio, Palermo.
ID., 2013b

Nel tempo della lotta, 1l Saggiatore, Milano.

GRruPrP1, LUCIANO, 1967

1] concetto di egemonia, “Critica marxista”, n° 3.

ID., 1972

1] concetto di egemonia in Gramsci, Editori Riuniti, Roma.

LIGUORI, GUIDO, 2006

Sentieri gramsciani, Carocci, Roma.

ID., 2012

Gramsci conteso, Editori Riuniti, Roma.

159



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

LOMBARDO RADICE, LUCIO, 1968
Per una nuova lettura di Gramsci, “Riforma della scuola, n° 8.

LOSURDO, DOMENICO, 1997
Antonio Gramsci dal liberalismo al “comunismo critico”, Gamberetti, Roma.

MANACORDA, MARIO ALIGHIERO, 1966

Marx e la pedagogia moderna, Editori Riuniti, Roma.
Ip., 1970

1l principio educativo in Gramsci, Armando, Roma.

NARDONE, GIORGIO, 1971
1l pensiero di Gramsci, De Donato, Bari.

TAMBURRANO, GIUSEPPE, 1976 (1959)
“Fasi di sviluppo del pensiero politico di Gramsci”, in A. Caracciolo, G. Scalia (a cura
di), La citta futura, Feltrinelli, Milano.

TOGLIATTI, PALMIRO, 1973
‘Il leninismo nel pensiero e nell’azione di A. Gramsci”, in AA.VV 1973.

URBANI, GIOVANNI, 1967
Egemonia e pedagogia nel pensiero di A. Gramsci, in A. Gramsci, La formazione

dell’vomo, Editori Riuniti, Roma.

VAccA, GIUSEPPE, 2012
Vita e pensiero di Antonio Gramsci, Einaudi, Torino.

160



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Althusser e la storia. Dalla teoria strutturale dell’intero sociale alla

politica della congiuntura aleatoria e ritorno”
André Tosel (Université de Nice)

In the age of globalization, Althusser’s thought can be a compass that allows us to find
points of reference in a situation where the sense of history appears as unthinkable
(precisely because impossible). Althusser (abour which we don’t need more to
distinguish a first and a second phase) defined our age as a “without a center” one. An
era that forces us to leave every idealistic residual in classical historical materialism, i.e.
the idea of human essence, and a teleology of history and of its necessary course
(determinism). On the contrary, moving from Althusser and its uninterrupted critical
dialogue with Machiavelli and Gramsci, we need to conceive a “materialism of the
encounter” that is also an “aleatory” one. A materialism whose central conceptual
category, the idea of “conjuncture”, in force of its constitutive provisional nature, can
help us to act in our world, A world marked by a continuous and unforeseeable
becoming, that rejects any aprioristic analysis.

Keywords: Althusser; Globalization; Materialism of the encounter; Aleatory
materialism; Conjuncture.

1] tfururo di Althusser dura a lungo

Non ¢ per spirito di provocazione che modifichiamo il titolo della
celebre autobiografia che Louis Althusser ha redatto dopo I' uccisione
della moglie nel 1980 e dopo il suo ingresso nella notte dei morti
viventi. L'epoca della crisi di egemonia del capitalismo mondializzato ha
risvegliato lo spettro di Marx, come gia il suo amico Jacques Derrida
aveva avuto il coraggio di fare in quegli anni (1993). Per il suo percorso
tormentato, per la sua attitudine a porre questioni divenute cruciali
dopo la sconfitta della rivoluzione comunista, il pensiero di Althusser
pretende ancora di fornire armi intellettuali in grado di sfidare i nostri
tempi. Questo pensiero non si limita a tornare ma entra in una nuova
orbita. In verita, tale orbita & una svolta che si realizza sotto il segno di
un doppio lutto delle forme d'esperienza assunte dai movimenti
antisistema: innanzitutto il lutto del movimento operaio, 1'unico che in
tutte le sue varianti, social-democratiche o comuniste, abbia avuto
un'esistenza durevole nella modernita; e, legato a questo, il lutto del

* Trad. it. dal francese di Carla Maria Fabiani.

161



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

movimento anticolonialista e anti-imperialista che a sua volta nel
comunismo aveva trovato sostegno.

Sono ormai maturi i tempi a che 1'opera teorica cardine di Louis
Althusser possa uscire da quel silenzio totale che I'ha tenuta rinchiusa
nel corso degli anni ‘80-90 e possa essere interrogata per contribuire ad
aprire una nuova prospettiva, fornendo cosi gli elementi indispensabili
per quella critica dei tempi che ogni pensiero dell'emancipazione esige.
Essa puo farlo, in particolare, a partire dalla questione della storia,
attraverso la quale ha saputo provocare una rottura in un’epoca in cui
voleva avere per destinatario — impossibile e impotente — il movimento
comunista ora (auto)liquidatosi. Althusser, da filosofo autocritico della
filosofia, ha voluto dare al materialismo storico la «forma della
scientificita» con cui la teoria del modo di produzione capitalistico, che
¢ oggetto del Capirale, apre la scienza del continente storia, ne esplicita
la struttura concettuale, le dinamiche interne e le leggi di tendenza fino
a immaginare la possibile trasformazione in altro modo di produzione.

Per Marx e Leggere il Capitale rappresentano, retrospettivamente,
un contributo epocale. La storia, la disciplina/sapere delle res gestae, le
realizzazioni passate dell'azione umana ormai compiuta, con le sue
articolazioni pratiche, si inseriva grazie a questi testi/interventi in una
elaborazione strutturale a partire dalla critica dello storicismo e
dell'umanesimo. Ma allo stesso tempo — e contrariamente a quanto
sosteneva una critica frettolosa fondata sul primato concesso alla prassi
volontaria degli uomini — la storia non veniva eliminata man mano che
costruiva se stessa. La teoria delle strutture, che eliminava il soggetto
trascendentale o antropologico, si combinava cosi con il sapere
operativo e singolare delle congiunture nella congiuntura, e cioé con
quell'analisi concreta delle situazioni concrete, cara a Lenin, in cui ha
luogo la lotta fra le classi, laddove queste ultime si formano e si
trasformano in organi di dominio e di comando o di sottomissione e
subalternita.

Occorre ricordare gli obiettivi politici di quest'impresa, che ha avuto
risonanza mondiale presso 1'intellighenzia marxista antirevisionista tra il
1965 e il 1975. Si trattava di formulare le condizioni teoriche e
filosofiche di una rielaborazione rivoluzionaria del comunismo, ora che
I'Urss era stata liberata dallo stalinismo, e di verificare gli esiti che
questa avrebbe avuto nel movimento internazionale. La speranza di un

162



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

nuovo inizio del comunismo si appoggiava in quegli anni alla Cina di
Mao e alla rivoluzione culturale. La riformulazione della dialettica come
teoria materialista delle contraddizioni, nei termini della categoria di
surdeterminazione antieconomicista e antideterministica, era solo
l'inizio di quello che ci si aspettava fosse una lunga marcia per il
comunismo e il marxismo in Occidente.

L illusione di un capovolgimento autodistruttivo?

Ma la lunga marcia si dimostra presto assai corta. Il comunismo
cinese non assunse la forma della costruzione di uno Stato-non-Stato
sorretto dalla partecipazione attiva delle masse. Si dovette ammettere
che la lotta interna al partito era di fatto prioritaria e che era motivata
dal fallimento crudele di riforme economiche che avevano condotto a
terribili carestie mentre la violenza rivoluzionaria antirevisionista si era
rivelata controproducente. Fu necessario constatare |'impotenza del
comunismo di stampo sovietico a riformarsi e 'incapacita dei partiti
comunisti occidentali a inventare una linea di massa adeguata alle
societa democratiche cosiddette sviluppate. Fu necessario constatare
inoltre il potere di resilienza del capitalismo mondiale, capace di
catturare e snaturare i movimenti anticolonialisti dopo che la fine della
guerra del Vietnam non aveva impresso nessuno sviluppo «socialista»
vittorioso.

Bisognerebbe mostrare con precisione come Althusser dagli anni
Settanta avviasse un'autocritica che implicava la rinuncia alla “Teoria di
tutte le teorie” e stabilisse una ridefinizione della filosofia come pratica
della lotta di classe nella teoria. Bisognerebbe mostrare soprattutto
come la critica del marxismo volgare d'apparato, del marxismo
economicista e deterministico, progressista ed evoluzionistico, si sia
trasformata in una decostruzione radicale. Una decostruzione che
tentava di abbinare a elementi di ricostruzione la teoria delle condizioni
della riproduzione della produzione, raccogliendola accanto alla teoria
dell'ideologia come interpellazione degli individui in soggetti e quella
degli apparati ideologici di Stato.

Althusser si spingeva in realta ancora piu lontano. Pur mantenendo il
carattere centrale del concetto di dittatura del proletariato nella

163



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

conquista e nella trasformazione dell'apparato di Stato, sottolineava con
lucidita crescente le debolezze e i limiti della teoria marxista. Questa
non solamente inciampava disperatamente sulla politica e sulla
costruzione di una egemonia delle masse, ma era incapace di dar conto
delle forme costruite in suo nome sotto il comunismo storico. La teoria
della totalita strutturale a dominante & stata utilizzata in un certo
momento da Nikos Poulantzas per formulare un eurocomunismo di
sinistra e da Charles Bettelheim per dar conto delle lotte di classe in
Urss, ma non ¢ mai stata messa a valore in un'analisi critica complessiva
del periodo storico degli anni Settanta. Quando andavano imponendosi
congiunture che, sebbene sempre strutturate dai rapporti di produzione
e dai rapporti sociali, esigevano d'essere analizzate nella loro singolarita
concreta, fatta da surdeterminazioni di surdeterminazione, da
contraddizioni che non avevano un filo conduttore nel senso dialettico
classico.

Althusser si confronta con questa situazione d'impotenza e lo
sviluppo della teoria del “continente storia” prende sempre pit la forma
di una critica in espansione. Gli interventi degli anni 1975-1980, dopo la
Discussione di Amiens (1975), si succedono in quel momento a un
ritmo frenetico, per sottolineare i vuoti e le lacune della teoria di Marx e
dei marxisti piu creativi del XX secolo e per denunciare le forme
residuali dell'idealismo della liberta in Marx, la sua sottomissione a una
metafisica dominata dal principio di ragione sufficiente (con le sue
nozioni di Senso, Origine, Soggetto, Progresso, Fine...). Ecco che
mentre la teoria della struttura svanisce si afferma l'intenzione
decostruttrice, come appare dai titoli degli interventi nei quali il
riferimento a Machiavelli si fa sempre piu insistente: La trasformazione
della filosofia, conferenza di Grenade (1975), Finalmente la crisi del
marxismo, intervento al congresso del giornale “Il Manifesto” a Venezia
(1977), Solitudine di Machiavelli (1977), Il marxismo come teoria
“finita” (1978), Il marxismo di oggi (1978) e infine quel momento
culminante riepilogativo che ¢ il lungo testo incompiuto Marx nei suor
Jimiti (1978).

Intorno al 1985 esce con clamore il testo postumo diventato per
alcuni interpreti (Daniel Bensaid, Toni Negri) il manifesto di una svolta
(Kehre, dice Negri), La corrente sotterranca del materialismo
dell'incontro, elemento di un dossier di materiali che dovevano dar

164



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

luogo a un'opera non redatta sotto il titolo L ‘unica tradizione
materialista. Questo breve testo ¢ stato sovrainterpretato e isolato. E ha
cosi accreditato la tesi di un “secondo Althusser”, che avrebbe distrutto
il “primo Althusser”. Questa tesi — che anche noi da parte nostra
abbiamo seguito — si ¢ rivelata pero troppo semplice. Infatti, se da una
parte le idee di congiuntura, di congiunzione nel vuoto di elementi
distinti, hanno il primato, una lettura piu attenta potra mostrare che i
primi scritti di Althusser contenevano gia questi temi in un'altra
configurazione, dove il primato spettava alla causalita strutturale e alle
nozioni di totalita articolata a dominante e di pratiche strutturate da
contraddizioni e surdeterminazioni. Cio significa che prima di
procedere alla cancellazione di “Althusser 1”7 da parte di un “Althusser
2” sarebbe necessario avviare una genealogia teorica. Queste ricerche
sono per fortuna gia cominciate con i lavori di G.M. Goshgarian, Emilio
de Ipola, Warren Montag,.

Se si confronta il suo inizio con il suo compimento (che vuole essere
un nuovo inizio), il pensiero di Althusser descrive tuttavia una parabola.
Esso muove dal concetto strutturale di totalita sociale a dominante, la
quale ¢ oggetto di un pensiero che si appropria teoricamente
dell'oggetto reale passando dall'ideologia alla scienza. A questo livello
questo pensiero implica la congiuntura, che viene definita teoricamente
dall'articolazione delle pratiche con il gioco della determinazione in
ultima istanza da parte dell'economia, la quale regola la dominanza di
una pratica e permette di produrre 1'oggetto di pensiero appropriandosi
dell'oggetto reale nella sua forma antagonistica attuale. La critica del
soggetto ideologico non elimina 1'azione storica. La comprensione della
necessita delle strutture culmina nel pensiero dell'effetto di queste sulla
societa e implica la contingenza delle congiunture che definiscono le
rivoluzioni. Per ciascuna di queste si profila cosi uno spazio strategico
d'azione aperto alle forze che occupano posizioni interne alla
congiuntura e che non vanno confuse con punti di vista esterni a questa.

Il termine ultimo della parabola di questo pensiero sta nella
radicalizzazione della costruzione gia intrapresa e riguarda quelle
categorie e problematiche che non possono piu essere sostenute.
Questo termine si colloca nel salto costituito dal materialismo
dell'incontro. La storia ¢ posta qui nella sua realta sotto il regime di
necessita della contingenza. Il pensiero che intende concepirla deve

165



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

produrre le proprie nuove categorie come oggetti del pensiero: il vuoto,
i limiti e i margini nell'assenza del centro, la liberta come guantum di
potenza nel conflitto, la congiunzione di avvenimenti che fanno
necessita a posteriori, la soggettivita senza soggetto. Il primato ¢ dato
alla congiuntura come evento aleatorio di cui la contingenza puo
prefigurare una nuova necessita condizionale relativa. La necessita della
contingenza, che & quella delle congiunture, si articola in una
contingenza della necessita della struttura, resa possibile solo dopo il
suo compimento da una concentrazione storica singolare di
congiunture.

Questa parabola, a prima vista sconcertante, ha convinto della sua
pertinenza lettori seri, sensibili alla svolta postmoderna che sembra con
essa imporsi (Alain Badiou, Toni Negri, Vittorio Morfino, Warren
Montag). Altri lettori di Althusser altrettanto seri, come Olivier Bloch e
Lucien Seéve, giudicano invece questo materialismo aleatorio se non
come una smentita, almeno come una triste ricaduta di Althusser al di
sotto di se stesso, come se fosse stato vinto dall'ideologia postmoderna,
cosi violentemente antidialettica.

L 'analisi althusseriana della congiuntura propria dell'emergenza del
materialismo dell incontro

Come evitare il cortocircuito delle letture semplificatrici mentre
attendiamo l’esito di letture genealogiche piu precise? Proponiamo un
preambolo: utilizzare i testi di Althusser contenuti nel dossier da cui &
tratta La corrente sotterranea del materialismo e pubblicati sotto la
rubrica « Materiaux» nella seconda edizione accresciuta di L avenir dure
longtemps (1994, pp. 463-526). Questi testi chiariscono come Althusser
pervenga alla conclusione relativa della sua parabola trasformando il
proprio pensiero, senza necessariamente rinnegare se stesso. Si tratta in
particolare di due testi che si seguono e si completano 1'un 1'altro. 1l
primo ¢ dedicato a Machiavelli e viene ripreso nell'autobiografia in
forma abbreviata. Il secondo si apre con il titolo Situation politique:
analyse concréte?, si inserisce inizialmente nel capitolo XIX di questa
stessa autobiografia ed ¢ stato sostituito nell'edizione definitiva
dall’abbreviazione degli sviluppi su Spinoza e Machiavelli. Da parte

166



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

nostra, riteniamo che occorra tenere in considerazione questi testi in
ragione della loro data di probabile redazione (1985), che ne fa un
contrappunto storico chiarendo la proposta teorica ultima di Althusser.

In particolare, si pud considerare Situation politique: analyse
concréte? come un saggio di quell’analisi althusseriana della
congiuntura che ¢ tipica dell'emergere del materialismo dell'incontro.
Althusser incontra infatti in questi anni la brutalita imprevista di un
cambiamento radicale della congiuntura storica, simultaneo alla
riduzione ad impotenza del marxismo. E colloca non a caso questo
incontro sotto il riferimento a Machiavelli. Althusser incontra infatti il
vuoto, cioe¢ il non incontro dell'incontro che era stato sperato e
giudicato probabile fino agli anni Sessanta; 1'incontro con la fortuna e
con la virtu, di quelle condizioni storiche della lotta di classe che la
congiuntura degli anni 1960-1970 lasciava sperare e che il movimento
comunista — promosso da Gramsci al rango del principe moderno —
sembrava promettere. Niente di tutto questo si ¢ realizzato. Il vuoto
dell'incontro ¢ impedito dalla nuova congiuntura del presente, che si
conserva e si fa struttura perenne.

Bisogna cercare di ricostruire nel quadro del materialismo
dell'incontro i momenti di questa analisi della situazione concreta, e
cio¢ della congiuntura, senza nasconderci le sue erranze, le sue
contraddizioni, le sue aporie, il suo stile storicistico e il suo empirismo
esplorativo. Persino aleatoria in senso banale, questa analisi mostra in
quale congiuntura storica Althusser cercasse di produrre una teoria
paradossale della storia come congiuntura, di un diventare congiuntura
della necessita nella congiuntura stessa, che & poi la congiuntura della
persistenza trasformata della lotta di classe nella sua stessa assenza
operativa. Ricostruiamo questa analisi in dieci punti.

1. Negli anni ‘60-70, l'immensa speranza di una rivoluzione
sembrava spostarsi dai paesi d'Occidente, dove «/le cose stagnavano,
verso 1'Oriente. «Un'immensa speranza nasceva allora da questo
paradosso: se le cose stagnavano e tardavano da noi, poco importava
poiché la rivoluzione stava per arrivarci per vie completamente
impreviste dai paesi sottosviluppati, che concentravano in loro una
massa di contraddizioni surdeterminate». Althusser si riferisce al suo
intervento in Contradiction et surdérermination (1962), ripreso in Pour

167



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Marx, come all'innovazione teorica che rendeva pensabile questa
congiuntura inscrivendola in una teoria della totalita strutturata a
dominante. Era possibile allora «voler capire cio che accadeva di
radicalmente nuovo» e in tal modo si pensava di dimostrare cio che era
stato acquisito come la certezza dell'epoca. La teoria sembrava avere
avuto la virru di presentarsi all'incontro con la fortuna: «Poiché si
avevano prove inaudite della fecondita intellettuale e politica della
teoria marxista, riconducevamo tutto a questa e pensavamo di capire
tutto dei prodigiosi cambiamenti in corso attraverso la luminosa teoria
di Marx, di Lenin e di Mao. E non solo attraverso questa teoria
luminosa ma anche attraverso le pratiche concrete che essa aveva
ispirato e ispirava»'.

2. Invece «oggi sappiamo che questo era un errore». La teoria
marxista non ha saputo analizzare nei tempi opportuni quelle mutazioni
che erano occultate dalle vittorie sull'imperialismo americano (Vietnam,
Cuba) o dalle esplosioni dell'insurrezione del 1968. La politica dei
partiti comunisti si decomponeva. «C'¢ voluto l'effetto della
decomposizione e della disfatta del movimento operaio sotto i colpi di
una “crisi” totalmente imprevista e di una gigantesca disoccupazione»
per prendere coscienza della potenza delle «mutazioni», tanto
prodigiose quanto incomprensibili, che andavano formandosi negli anni
50-70 e che sarebbero esplose negli anni ‘70-80. C'¢ voluto anche
I'emergere delle rivoluzioni su basi religiosa (Iran), i giganteschi
cambiamenti tecnologici nell'informazione e nella comunicazione, la
costituzione di ampie classi medie di consumatori, la scomparsa del ceto
contadino, l'incapacita del campo socialista di trasformarsi, la comparsa
di un capitalismo all’insegna di una speculazione demente, l'instaurarsi
di estremismi religiosi che si legavano ai terrorismi, «affinché
I'esaltazione marxista dell’'intelligenza e dell'azione cedesse a poco a
poco e poi brutalmente il passo. La prodigiosa fascinazione del
marxismo, la fascinazione di un’intelligenza e di un'azione

' Althusser 1994a, 518-519 [d’ora in avanti i riferimenti a questi

materiali saranno indicati tra parentesi direttamente nel testo, alla fine

delle citazioni MS].
168



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

rivoluzionaria possibile svanisce, almeno da noi, dall'oggi al domani»
(519).

Questa analisi non ¢ una spiegazione teorica, ma una descrizione
allarmante di cio che bisogna comprendere e che Althusser nella sua
lucidita stupefacente chiama «globalizzazione», indicando anche il
luogo che ogni teoria della storia attuale deve occupare.

3. La globalizzazione del capitalismo ¢ esattamente 1'oggetto reale di
cui il pensiero deve appropriarsi mediante la produzione di un oggetto
di pensiero che tenga conto del fatto che essa ¢ prodotta come
congiuntura inedita di tappe successive. E che tenga conto che essa si
fonda sulla congiunzione ancora in fieri di elementi che forniscono alla
struttura la sua configurazione a posteriori [daprés coup], una
configurazione di fronte alla quale non serve a nulla rifugiarsi in una
teoria formale della totalita articolata a dominante. Si tratta di produrre
d’ora in avanti il legame che unisce la congiunzione degli elementi della
«globalizzazione» e che ne costituisce la configurazione sotto la forma
specifica della struttura della totalita capitalistica nelle sue diverse
modalita storiche. E proprio i l'oggetto reale che il materialismo
aleatorio deve pensare sub specie politicae.

I commentatori hanno troppo spesso ceduto al fascino mistico di un
materialismo aleatorio negativo, una sorta di consolazione ad opera di
una teologia negativa laica, per la quale non ¢ sempre certo cosa sia il
peggio e che scommette sul miracolo di un incontro tra la fortuna e la
virtt nel vuoto della loro assenza. Althusser sarebbe cioe passato da
Spinoza a Pascal. Invece Althusser prende la misura di quei rivolgimenti
che costituiscono un’epoca e apre un cantiere di-sperato, non di-
sperante ma urgente. Niente di simile si manifesta in quegli anni da
parte dei fautori della dialettica, i quali sono incapaci di questa analisi
della situazione storica. Questo cantiere ha come problematica
un'analisi della globalizzazione: I'effetto di societa [effets de société]
della  globalizzazione consisterebbe nel rendere impossibile
I'assegnazione di un centro d'organizzazione delle pratiche a partire dal
quale sia possibile pensarla e nell’ostacolare ogni riferimento alla serie
di congiunture in cui essa si realizza. Il suo effetto di pensiero, parallelo
al suo effetto di societa, consiste nel rendere impensabile ogni strategia
politica nella misura in cui questa esige un centro strategico. «lLa

169



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

“globalizzazione” e l'inverosimile intreccio dei monopoli di ciascun
ordine (industriale, commerciale, finanziario, di servizi, di ricerca,
marketing, comunicazione, etc.) rende assolutamente impossibile
decidere dove si situi il suo “centro”» (500).

4. Come pensare questo nuovo mondo senza centro, «questa
stupefacente congiuntura»? Non ¢ che la teoria marxista sia svanita: ¢
che essa & impotente e inerte. Althusser evoca senza concessioni lo stato
di nullita, il vuoto che caratterizza il pensiero contemporaneo. Gli studi
di sottili specialisti, 1'emergere di un marxismo autocrititco vengono
citati (Alain Lipietz, Jacques Bidet e Jean Robelin), come sono presenti
implicitamente i lavori degli amici piu vicini (come Balibar, Duroux,
Macherey), anche 1'opera di filosofi dal genio eccezionale (Heidegger,
Wittgenstein e soprattutto Derrida) ¢ riconosciuta e sono presenti i
contributi di storici e analisti engagés (Braudel, Foucault, Régis
Debray). Ma tutto questo non potrebbe dare vita a una «teoria
d'insieme». Chi tenta, in effetti, in Francia di «concepire il movimento
d'insieme dei grandi mutamenti contemporanei nella loro totalita
complessa e contraddittoria e nelle loro tendenze ed effetti? Quasi
nessuno, come se vi fosse oggi un compito al di sopra dell'umana
intelligenza» (515).

Questa diagnosi ¢ senza appello e riguarda tutta la cultura, la quale
soffre di questo «prodigioso degrado», di questo «vuoto incredibile di
pensiero che sia un minimo coerente e rigoroso». Questo vuoto fa
tutt'uno con l'incapacita di reagire del movimento popolare e con il
fallimento della politica istituzionale. «E il deserto» che nemmeno
I'arrivo sulla scena di un avvenimento inedito pud popolare. Il deserto
di una «generazione miserabile e senza autentica immaginazione, senza
alcun ricorso alla teoria, alla riflessione e anche all'esperienza,
addirittura alla semplice esperienza» (516).

Althusser sembra toccare qui il fondo dell’abisso di un negativo
irriducibile, sotto la pressione del nichilismo attivo della congiuntura.
Ma c’¢ ancora di peggio. Non solo manca una teoria d'insieme per
capire cio che in quegli anni giungeva come un lampo, ma soprattutto
sembra che in questo stesso tempo sia sparito il desiderio di capire, il
nostro, sia da parte degli intellettuali che dei politici che dei giovani,
delle masse intellettuali, operaie, piccolo-borghesi e studentesche. Tutti

170



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

hanno «finalmente rinunciato passivamente a non comprendere niente.
Non si vuole pitt comprendere cio che accade e questo non per qualche
avversione ideologica contro il marxismo ma perché il mondo &
diventato troppo complicato, perché non si pud piu capire cio che
accade sulla base di nessuna teoria, compresa la teoria marxista. La lotta
delle classi stessa, anche se dappertutto visibile, diventa una luna
vecchia» (520).

5. Potremmo certamente considerare unilaterali queste analisi che,
non bisogna dimenticare, non sono state pubblicate dal loro autore. Ma
lo stesso testo si dialettizza in qualche modo a partire dal fondo del
proprio abisso. In modo suggestivo, la globalizzazione viene
caratterizzata in effetti come I’evento di un mondo senza centro. Cio
che sembra condurre all'impotenza e alla scomparsa del desiderio di
comprendere e di agire puo diventare cosi il terreno sul quale il
naufrago mette piede per risalire alla superficie del mare, non per chissa
quale evento sotto il sole di una riva ritrovata ma semplicemente per
continuare ad esistere a cavallo delle onde.

6. Torniamo su questa qualificazione della globalizzazione come
produzione di un mondo senza centro. Althusser traccia due movimenti
di pensiero. Il primo spinge fino al limite la difficolta e 'esaspera. 1l
secondo indica una via d'uscita. Con la perdita del centro si impone
innanzitutto la discesa nell'abisso. Questo de-centramento [a-

centration] non & voluto intenzionalmente dalla struttura della totalita
sociale. Ma una volta che i suoi elementi si sono congiunti all’insegna
dei rapporti di un capitalismo speculativo che si globalizza, I'assenza di
centro si pone come un effetto di societa [effer de société] e si
costituisce in una paradossale quasi-struttura che ¢ inintellegibile.

I centro non & né nelle Borse, né nelle direzioni d'impresa, né negli
Stati Uniti, né negli antichi centri politici nazionali, né nelle nuove
configurazioni spaziali sovranazionali dalla vocazione politica equivoca
(I'Unione europea). Non sta da nessuna parte e questo € un enigma per
la politica e per le teorie che hanno fin qui avuto per riferimento dei
centri, come la teoria marxista. Nonostante il suo senso del mercato
mondiale, la sua concezione dell'imperialismo, questa teoria si ¢
rappresentata sul piano politico attraverso movimenti operai centrati su

171



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

basi nazionali e strutturati in organizzazioni che sono esse stesse
centrate attorno a un partito-centro, destinato a sua volta a occupare il
centro nazionale, il centro del centro. Il centro dipende dalla dominante
della totalita strutturale articolata. «Per “centro” bisogna intendere non
un centro geografico e nemmeno piu il paese piu importante per la sua
autonomia di risorse materiali e per il gigantismo della sua produzione,
né il piu imperialista, ma il centro unico di studi ricerche, di decisione e
direzione, cio¢ il centro di una strategia unificata della produzione
distribuzione» (501).

7. In un mondo simile come ¢ possibile una politica che fin qui si
proponeva come centrata sull'anello piu sensibile? Questa domanda
sembra invalidare il riferimento a Machiavelli, il quale, come Gramsci
aveva sottolineato, legava la politica a un centro strategico, il Principe o
il Partito, questo principe moderno. «Dove si potrebbe cercare di
collocare in politica I'equivalente di un centro assegnabile che possa
essere reperito e identificato come centro?» (501). Si pud rispondere
che la politica ¢ dappertutto, ma allora da quale parte pensarla e farla
muovere? Come pensare una strategia senza centro?

«La politica & dappertutto, nella fabbrica come nella famiglia, nella
professione come nello Stato». Se la politica non ¢ da nessuna parte, ne
deriva una depoliticizzazione delle masse. La politica migra dal lato
dell'attivita economica, che bisogna intendere come composta dalle
imprese, classiche e nuove, dalle banche e dalle comunicazioni come
dall'ideologia. E Paccresciuta liberta di intraprendere che diventa allora
centro senza centro. «L'ideologia prende il posto della politica,
praticamente» (503) ed essa ha bisogno de «l'illusione della politica»
politicista come centro strategico al fine di meglio realizzarsi in questi
apparati ideologici che costituiscono le forme d'organizzazione allargate
della produzione. Questa ideologia, surrogato della politica, questa
politica-ideologia, ¢ «il liberalismo» rinnovato. Il quale «non ha che un
senso, la liberta d'intraprendere; per chi? Per i trusts e i subappaltatori,
cio¢ le forme piu vergognose di sfruttamento contemporaneo, ma
assolutamente non per i lavoratori, che attraverso la flessibilita del
lavoro stiamo spogliando ufficialmente delle loro garanzie sociali
conquistate con lotte secolari assai lunghe e dure» (505).

172



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

La perdita di centro non esaurisce cioe lo sfruttamento del lavoro da
parte del capitale. Anche svanendo, la lotta di classe rimane una realta
strutturale in questa congiuntura di congiunture che si chiama
globalizzazione del capitalismo e che forma una struttura che si rivela
paradossale quando la si analizza.

8. La difficolta si approfondisce e il secondo movimento sembra
definitivamente differito. Si mette in opera, in effetti, una nuova e
ultima dislocazione della questione del centro, verso l'ideologia e il
potere. Innanzitutto, l'ideologia. «Questa ideologia, almeno, ha un
centro e una strategia che possano rimpiazzare il centro e la strategia
politiche? Si e no. Si: perché il suo vero centro & fuori di essa,
nell'economia; ma l'anarchia dell'economia ¢é tale, la sua assenza di
centro assegnabile ¢ tale, che tutti i fatti smentiscono le pretese di
questa ideologia. E su questa realta che le ¢ totalmente estranea, essa
rappresenta solo 1'illusione di un discorso falsamente politico, buono
solo per arrivare al potere» (505).

Ma, nuova difficolta, quale potere? Il potere con la maiuscola ¢&
sparito e non puo costituire un centro. Bisogna allora ricorrere ai micro-
poteri di Foucault per definire questo movimento verso la politica? No.
Foucault ha studiato solo societa caratterizzate dalla struttura
dominatrice di un potere centrale, che si ramificava in micro-poteri ma
che non spariva. Rimane dunque da affrontare 1'enigma di un effetto di
societa che liquida i centri producendo un potere economico-ideologico
diffuso e onnipervasivo che riproduce uno sfruttamento crescente delle
masse. Siamo sempre nell'aporia. E il secondo momento annunciato
sembra indefinibile [inassignable] nella congiuntura delle forme
concrete della globalizzazione. Non esiste un «“centro strategico”
capace di disegnare delle prospettive d'azione, un “progetto di societa”
di cui tutti parlano senza mai poterlo definire, una strategia in grado di
definirsi in tattica e azione politica. Dove stiamo andando? Nessuno lo
sa».

9. E in questo «mondo totalmente sconosciuto» che bisogna
rassegnarsi a rimanere e lottare. E in esso che bisogna «comprendere le
sue strutture sconosciute». La lezione di Machiavelli non serve
praticamente a nulla, né quella di Gramsci, il piu sottile dei marxisti del

173



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

XX secolo. Il secondo momento ¢ il paradosso dei paradossi; ¢ quello
dell'attesa senza garanzia, che scommette sulle lotte. Il materialismo
aleatorio non puo produrre gli incontri a cui pensa quella necessita che
¢ propria della contingenza. Esso insegna ad aspettarli e coglierli,
sapendo che le strutture del mondo attualizzano a cose fatte la
contingenza della loro necessita. La pratica materialistica della filosofia
materialista non dispone di un sapere coerente, neanche di un sapere
clinico, ancora meno di un sistema. Essa ci consegna tuttavia un
insegnamento. E una preparazione che forgia il quadro delle categorie
teoriche che occorrera produrre durante l'esposizione attiva alla
contingenza delle congiunture singolari; essa si lega a un'arte di
produrre incontri di incontri.

Althusser chiude provvisoriamente questa analisi incompiuta — di cui
conosce il carattere descrittivo, empirico, storicistico e che non presenta
mai come una teoria della congiuntura —, non abbandonandosi allo
scetticismo ma con uno stupefacente atto di fede ragionata: «Ecco
perché in fondo non sono pessimista». Althusser richiama al «grande
principio dei movimenti popolari sulle forme d'organizzazione», alla
trasformazione degli apparati d'organizzazione delle lotte e a uno sforzo
teorico collettivo in grado di proseguire la decostruzione di Marx, uno
sforzo che implica pero 1'uso di quegli elementi indispensabili che Marx
fornisce. Questa teoria deriva dalle proprie posizioni aleatorie perché
implica la congiunzione produttiva degli elementi marxiani o marxisti,
tenuti ancora in conto dopo la critica, con tutti gli elementi teorici
disponibili venuti dal di fuori del marxismo (522). Il materialismo
aleatorio € esso stesso un'operazione di incontro tra i diversi elementi
teorici che lo costituiscono.

10. Si puo comprendere perché il riferimento a Machiavelli, che
nella formulazione del materialismo dell'incontro ¢ stato il filo
conduttore piu costante fin dagli anni 70, sia l'oggetto anche di
dichiarazioni apparentemente contraddittorie. Da una parte
I'impossibilita di assegnare un centro alla globalizzazione, e di definire
di conseguenza un centro strategico politico, obbliga a denunziare
l'illusione del primato della politica, che Machiavelli definisce e che
riprende Lenin e ancora di pitt Gramsci. E un «vecchio sogno utopista
quasi infantile» che & sparito dalla realta (499 e 501). D'altra parte, a

174



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

pensarci bene, ['utopista non ¢ Machiavelli — il cui il progetto strategico,
la costituzione di uno Stato nazionale italiano, si ¢ realizzato —, ma
Gramsci, il quale si ¢ illuso della capacita del partito, il Moderno
Principe, di realizzare un’egemonia rivoluzionaria all'interno della
rivoluzione passiva che ha sottomesso le masse subalterne. Machiavelli
rimane perd vivo e attuale, nel senso che insegna a capire le condizioni
di possibilita dell'iniziativa strategica in un mondo vuoto di centro: il
riconoscimento del vuoto nel deserto del mondo senza centro ¢ il
preambolo che permette di lanciare la ricerca sulle figure emergenti
degli atomi di fortuna, rappresentati dai movimenti di massa che
resistono, e che lascia aperto il luogo da dove, nella sua assenza attuale,
puo emergere una figura di quella virra che promuove un nuovo inizio.
Cosi tutto ad un tratto Machiavelli «non ci serve piu assolutamente a
niente nonostante la sua autentica ispirazione materialista, senza la
quale niente potra mai essere pensato della realta stessa “senza
raccontarsi storie”, “senza aggiunte esterne”, cio¢ “raschiando”
(Foucault) 1'enorme strato d'ideologia obsoleta che la ricopre» (506).
Ma Machiavelli rimane «insuperabile e sempre attuale e moderno al fine
di pensare questa terribile condizione e il peso dell'ideologia che
subiamo piu che mai senza averne coscienza» (Ibid.).

Althusser conclude la sua analisi riprendendo 1'ingiunzione letterale
che formulava all'inizio della propria parabola. Questa ingiunzione € un
programma di lavoro: attraversare il deserto tentando di pensare da sé e
di fare del vuoto una chance. «Il marxismo ha I'immenso vantaggio che
tenta di tener conto di tutto del processo mondiale e della sua tendenza
evolutiva e attraverso le sue contraddizioni con le sue tendenze e
controtendenze». E aperto alla propria trasformazione e cioe
all'incontro con altri elementi. Lo scopo del materialismo dell'incontro
¢ di rendere possibile I'incontro nel mondo di quegli elementi che
rendono possibile «l'intelligenza approfondita di cio che sta muovendo
il nostro mondo, rinunciando radicalmente a ogni a priori di qualunque
sorta sia. Bisogna mettersi a studiare i fatti, come diceva Marx, a
conoscere positivamente i fatti, pur sapendo che nessuna conoscenza ¢
possibile senza la luce di una concezione teorica scientifica e filosofica
d'insieme» (522-23). In questo senso, Althusser mette in guardia se
stesso da ogni interpretazione radicalmente discontinuista della propria

175



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

parabola, rivendicando la continuita della propria opera: egli «non deve
per nulla rinnegare questi primi scritti» ma semmai proseguirli «in
compagnia» di tutti coloro che condividono la sua posizione (1994,
526). 1l testo si conclude con il tono ottimistico, quasi arrogante nella
sua sicurezza inattesa, che era il tono degli anni ‘60. Tale ottimismo ¢
questa volta conquistato nella prova, tutta da superare, della traversata
di «un lungo deserto» e fa riferimento sia a Marx che a Gramsci. «Se
osiamo e sappiamo “pensare da noi stessi” e proprio l'aleatorio e
I'imprevedibile della storia — mentre nessuno pensa piu niente, abbiamo
davanti a noi una chance» (526). Il confronto con l'ideologia che era
|' initium del pensiero althusseriano ¢ anche il suo oggetto ultimo.

1l duplice avvilupparsi della congiuntura nella teoria della rotalita
strutturata a dominante e della struttura della rotalita nelle congiunture
singolari che producono /a struttura

Al termine della sua parabola Althusser ha si rettificato le posizioni
di partenza ma non rinnega se stesso. Egli cambia terreno trasformando
i termini iniziali della struttura della totalita sociale e delle congiunture.
Lo sforzo di pensare una teoria d'insieme della storia che si fa nella
congiuntura non sparisce, perché ¢ presente fin dall'inizio. Una volta
che la congiuntura degli incontri di incontri € avvenuta senza essere
stata inscritta in un piano teleologico radicato in un senso-origine che
pone se stesso come fine, diventa possibile produrre la teoria strutturale
del risultato provvisorio (ancora in movimento) degli incontri. Come
secondo Althusser fa il Capitale di Marx nel prendere atto dell'incontro
imprevedibile del possessore di denaro e del lavoro liberato dalle catene
della propria appartenenza sociale.

E questo schema che le ultime pagine del testo Le courant souterrain
du materialisme (EPP, 1, 569-76) disegnano. In questo spazio
imprevedibile e a posteriori la teoria della totalita sociale a dominante
trova la sua funzione e il suo esercizio ma perde quel carattere
deterministico che le avrebbe dato la pretesa di prevedere il corso delle
cose secondo delle leggi, mentre le tendenze sono prese nel gioco delle
controtendenze e mentre tutto dipende dall'azione imprevedibile degli
attori e dei loro incontri di incontri. Gramsci € di fatto rivalutato nel

176



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

suo storicismo, che non ha niente a che fare con il taglio che I'essenza
hegeliana pratica in una totalita espressiva. Non si puo predire nulla, si
puo solo prevedere 1'azione da fare all'interno dell'azione che si va
facendo e delle sue smentite.

Sarebbe utile comparare cio che le tesi di Leggere il Capitale
diventano alla luce di questa riformulazione dell'apparire aleatorio del
modo di produzione capitalistico. La teleologia nascosta nella teoria
della dissoluzione del modo di produzione feudale. Viene eliminata la
tematica classica della transizione da un modo di produzione a un altro.
Quali sono gli elementi della prima problematica attribuita a un Marx
rettificato che sono ancora validi per pensare cid che emerge in questa
apparenza fattuale di un insieme di termini congiunti, termini che non
possono piu proiettare alle proprie spalle il destino del loro diventare
sistema? Althusser si interessa all'inizio della nuova totalita ma con
questa non presuppone la decostruzione di tutte le determinazioni
precedenti.

— Bisognera chiedersi qui se e come la teoria precedente del modo di
produzione conservi una pertinenza una volta che questo modo si sia
realizzato come risultato di fatto. L’apporto iniziale si organizza intorno
a due tematiche: da una parte, posizioni epistemologiche o filosofiche, e,
d’altra parte una tesi d’oggettivita. Se questa certezza deve essere
sottomessa al primato del cominciamento aleatorio, bisognera esaminare
le tesi precedenti per precisare quali sono scartate, quali sono
mantenute, in quali limiti, con quali modifiche.

— Le posizioni epistemologiche che 1'ultimo Althusser manterrebbe
sotto riserva di conferma sarebbero le seguenti. Prendiamo in prestito le
loro formulazioni da uno studio del rimpianto Pierre Raymond, la cui
opera ¢ dimenticata piu del dovuto. Questo studio ¢ contenuto in
«Dissipare il terrore e le tenebre» (1992, 45-47)

— La scienza del modo di produzione rimarrebbe sospesa a una critica
dell’ideologia teorica che viene da Feuerbach, da Hegel e dall’economia
politica. Essa implica inizialmente 1'uso critico della categoria di
ideologia in quanto riguarda I'immaginario ed ¢ opposta al sapere
adeguato. 1l rifiuto di ragionare in termini d’essenza dell’'uomo generico
¢ mantenuto. Questa essenza non ¢ il centro, soggetto responsabile o
spossessato della vita sociale. La credenza in un’essenza dell’'uomo ¢

177



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

I'illusione ideologica princeps che bisogna considerare come un
misconoscimento delle cause dell’attivita umana.

— Questa scienza procede a una doppia iscrizione della categoria
d’ideologia, poiché questa ¢ anche un concetto storico che pensa una
pratica della totalita sociale — idee e comportamenti fondati sul rapporto
immaginario degli uomini con i loro rapporti sociali di classe, compresi i
membri delle classi rivoluzionarie. Se il soggetto & un effetto di
misconoscimento, bisogna comprenderlo come effetto di una struttura
assente e bisogna produrre la conoscenza di questa struttura, che ¢
quella della totalita sociale e dei suoi rapporti. L’ideologia come
concetto storico designa sempre le rappresentazioni e i comportamenti
immaginari sotto i quali gli uomini vivono i loro rapporti con I'esistenza
sociale.

— La storia non ¢ quella di un Soggetto che ricopre la funzione di
Provvidenza, fosse anche laica. Essa ¢ e sara sempre un processo senza
soggetto ma questo divenire non & senza agenti. Essa ¢ una successione
di tappe e di totalita strutturate che bisogna pensare secondo gli effetti
della composizione degli elementi. Non esiste un senso fondamentale
[pas de sens maitre] che perderebbe se stesso per ritrovarsi alla fine.
Nessuna identita, spirituale o materiale, prosegue attraverso di essa,
salvo casi specifici da analizzare.

— Questa successione ha come motore una pluralita di contraddizioni e
queste vanno determinate e colte nelle loro differenti fasi. Queste
contraddizioni non obbediscono a nessuna logica a priori che indichi
che esse siano necessariamente cause di decomposizione. In questa
successione e nei suoi processi diversi si gioca non il divenire di qualcosa
di garantito (il comunismo, per esempio), ma la costituzione di qualcosa
nel divenire (le tendenze o le controtendenze al comunismo).

— La realta delle contraddizioni non ¢ quella di una coerenza o
incoerenza logica secondo dei principi ma quella degli effetti di societa,
secondo una causalita effettiva in movimento. I superamenti delle
contraddizioni non sono garantiti come riconciliazione ma come fasi che
aprono su un’alterita da elaborare in funzione dei movimenti massa che
sostituiscono la lotta di classe.

— La storia non presuppone nessun tempo omogeneo che costituirebbe
I'ambiente fluido degli eventi ma semmai una pluralita articolata di
178



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

temporalita che rinvia al gioco reciproco delle contraddizioni plurali, un
gioco nel quale la lotta di classe e la lotta di masse rappresenta
I'imprevisto. Essa ¢ l'effetto delle articolazioni/disarticolazioni della
pluralita delle pratiche sociali. La categoria di dialettica non puo essere
conservata se non in quanto viene rettificata in questo senso. Essa ¢&
pericolosa e inutile se la si rapporta a una logica, che questa sia
totalizzante oppure espressiva di uno spirito immanente.

— Solo questo intreccio di termini ineguali, di contraddizioni e di
contraddizioni di importanza ineguale ¢ decisivo nella causalita sociale.
Esso da luogo a condensazioni di contraddizioni, a spostamenti della
loro funzione decisiva, a una surdeterminazione che prende una forma
particolare in congiunture singolari (le rivoluzioni o le loro sconfitte).
Per ciascuna fase (che va determinata) esso forma delle totalita articolate
a dominante nelle quali una pratica ha il ruolo determinante in ultima
istanza. La struttura si realizza nelle congiunture. La questione ¢ di
sapere cosa ne ¢ della categoria di totalita a dominate in un mondo
senza centro.

— Queste tesi filosofiche sono le fondamenta [soutiennent] della scienza
della storia. Che cosa resta di cido che era estato acquisito inizialmente?
Althusser non era uno scientista perché mostrava che la scienza del
continente-storia era sia simile alle altre scienze sia distinta da esse,
senza che questa problematica riguardasse 1'opposizione tra generi di
scienze irriducibilmente separate. Da una parte essa era una scienza
simile alle altre in quanto intendeva ricorrere alla spiegazione rigorosa
attraverso concetti e teorie e intendeva usare una forma di
sperimentazione comparata. Allo stesso modo essa voleva permanere
nello spazio teorico delle conoscenze vere non storiche, pensando di
sfuggire al relativismo storicistico. D'altra parte, era una scienza distinta
dalle altre nella misura in cui assumeva la propria storicita, il proprio
posto e la propria funzione in una pratica teorica legata alle altre
pratiche, in particolare quelle politiche e ideologiche, e nella misura in
cui si impegnava all’interno delle pratiche rivoluzionarie delle masse
sfruttate, senza ridursi a una ideologia di partito. Essa mirava a
un'oggettivita che si traduceva nella sua capacita di render conto di cio
che pit ¢ importante nella storia: non le cose ma le loro trasformazioni.
L'oggettivita non significava imparzialita di chi guarda dal punto di vista
di Sirio. Essa implicava un legame interno con la politica e le sue lotte.
Animata dall'interesse costitutivo per il vero che oltrepassa il
soggettivismo, questa scienza rifletteva la propria iscrizione in quella

179



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

storia nella quale essa occupava un posto che ¢ anche una posizione
strategica. Come Gramsci, Althusser poteva scrivere le stesse equazioni
di cui si prende gioco: Filosofia = Storia = Politica.

Il materialismo aleatorio presuppone la radicalita decostruttrice di
quella inedita congiuntura costituita dagli effetti della globalizzazione,
una congiuntura che il materialismo storico non ha saputo prevedere e
che non sa ancora comprendere. Si tratta di pensare questa congiuntura
di destrutturazione identificando come pertinente proprio la categoria
di congiuntura: essa ¢ imposta da una congiuntura singolare e bisogna
pensarne i concetti e la problematica generale per meglio affrontarla. Si
tratta di pensare il carattere decisivo proprio del concetto filosofico
formale di congiuntura nel mezzo di una congiuntura che espone il
pensiero alla sua sfida.

Cio non significa che tutti gli elementi precedenti siano falsificati, né
tanto meno che occorra abbandonare ogni teoria della totalita
strutturale. Significa invece che occorre operare una selezione critica dei
suoi elementi, identificare le manchevolezze della teoria, precisare i
limiti che essa riceve e definire la forma che deve assumere. La smentita
della congiuntura che una congiuntura inedita ha inflitto alla teoria
strutturale d'insieme significa come minimo che ciascuna teoria della
struttura deve essere pensata ormai sotto il primato della congiuntura,
non che essa sia stata semplicemente eliminata. Un compito ancora
aperto...

Come minimo il nuovo movimento teorico deve essere quello di un
nuovo inizio che va dalla congiuntura alla struttura, non all'assenza
totale di quella, ed ¢ il movimento di uno strutturalismo aleatorio o
congiunturale. Questa congiuntura permane, in effetti, come prova il
fatto che essa & una matrice che produce un insieme aperto di effetti
multipli, i quali si concentrano per un istante in un effetto inedito di
societa senza centro. Questo effetto si definisce per una costanza e una
costanza relativa che fa struttura e che ¢ una sfida, perché se ogni centro
strategico € sparito, tuttavia non sono sparite le dimensioni dello
sfruttamento e dell'assoggettamento. Anzi, al contrario, queste
dimensioni si sono diversificate e appesantite. Cio che ¢ sparito ¢ la
possibilita di un centro politico strategico per le masse disorientate.
Come trasformare 'aspetto paralizzante dell'assenza di centro in uno

180



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

spazio d'analisi, accontentandosi di questa assenza e studiando cio che
in essa accade?

Cio che nell'insieme teorico precedente viene decostruito
prioritariamente riguarda la filosofia. E innanzitutto il primato dato al
principio di ragione sufficiente, che ¢ il presupposto della totalita
strutturale a dominate che invece si concentra nella congiuntura
(surdeterminazione).

L'ultimo Althusser mette Marx in contraddizione con se stesso,
tornando sulle famose pagine del Capirale consacrate all'accumulazione
originaria, che descrivono la genesi del modo di produzione
capitalistico. Marx mostra come «il possessore di denaro» si sottomette
«l'vomo libero», il quale dopo essere stato separato dalle proprie
appartenenze sociali cade in una dipendenza anonima che lo costringe
senza pieta a vendere l'uso della propria forza lavoro «libera».
Althusser, in La corrente sotterranea del materialismo (EPP, 569-76),
dimostra come questa genesi degli elementi del modo di produzione
capitalistico sia contaminata da una sorta di idealismo dialettico, il quale
si manifesta in una teleologia immanente alla condizione di una mitica
decomposizione del mondo feudale. Ora, & avvenuta la congiunzione di
fatto, contingente, di un incontro fattuale di questi due elementi,
ciascuno proveniente da una serie specifica. La totalita si struttura a
partire da quella contingenza e sotto di essa. L'aleatorio puro non esiste,
esiste |'aleatorio che si struttura di nuovo.

Sotto il principio di ragione sufficiente, che dovrebbe identificarsi
con la decomposizione del feudalesimo, Marx nasconde percido una
congiunzione aleatoria che altrove e altrimenti avrebbe potuto non aver
luogo. Non ci sono leggi storiche che regolino la congiunzione di questi
due elementi, i quali si trovano ad esser declinati (c/inamen) 1'uno verso
l'altro senza predestinazione logica e che «ingranano» [prennent
ensemble] in una congiuntura. Non si arriva alla congiuntura
attraverso un movimento interno della struttura che si condensa da sé in
surdeterminazione. Ci si insedia nel fatto di una congiuntura che possa
farrsi costanza e consistenza in struttura.

Lo strutturalismo effettivo della teoria della surdeterminazione resta
prigioniero di un idealismo epistemologico che si fonda su un’armonia
degli elementi che ¢ quasi prestabilita «prima» che questi si combinino
in una totalita governata dalla causalita strutturale della causa assente. Si

181



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

parte invece ormai dalla congiuntura che presuppone il vuoto di un
inizio del quale mancano le condizioni. Bisogna liberare la conoscenza
della storia dalla nozione di legge. «C'é» e «non c'¢ niente», questo
niente. Ma lo stato del mondo avvenuto-avveniente possiede nonostante
tutto una sua stabilita per una durata imprevedibile. E anche se questo
stato € sempre esposto alla sottrazione o alla congiunzione di elementi
che costituiscono un nuovo stato, & possibile e urgente individuare le
costanti e le tendenze di questo stato del mondo senza centro a partire
dai fenomeni che si ripetono con una certa regolarita, dalle variazioni di
costanti pitt 0 meno generali che sono sempre relative a uno stato del
mondo.

Le congiunzioni diventano congiunture e le congiunture si fanno
strutture, rimanendo sempre incessantemente sottomesse a nuovi rischi.
Non potrebbero esistere leggi di transizione da uno stato del mondo a
un altro, leggi che regolano le congiunzioni che accadono come
accidenti. La struttura & strutturante nei suoi accidenti e attraverso di
essi, a partire da questi accidenti, che siano subiti o provocati. L’unica
cosa che ¢ «eterna» ¢ l'evento-congiunzione nella sua formalita vuota,
nella sua «presa» che & «sor-presa» in congiunture che si stabilizzano a
loro volta in strutture provvisorie ma effettive.

Il compito conoscitivo evocato dall'analisi della situazione concreta
pubblicata nella rubrica «Matériaux» & un atto di virtu teorica che puo
sorreggere quella virra politica che & necessaria per affrontare la fortuna
e produrre le condizioni di un inizio nell'assenza delle sue condizioni. E
questo doppio intreccio aporetico della congiuntura attraverso la
struttura e della struttura attraverso la congiuntura e le sue congiunzioni
che si realizza sotto il primato della congiuntura, ¢ questa la molla del
materialismo dell'incontro. Althusser non rinnega se stesso. Egli esorta
a pensare la storia nell'aporia di questo doppio intreccio. Oggi come
ieri, fare dell'aporia della congiuntura una congiuntura. Per rendere
'aporia stessa produttiva di un effetto di pensiero e di un effetto di
societa.

182



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Riferimenti bibliografici

AA.VV., 1996

La cognizione della crisi. Saggi sul marxsimo di LouisAlthusser, con contributi di M.
Giacometti, A. Illuminati, M. Porcaro, C. Preve, M. Turchetto, Centro Studi di
Materialsmo Storico / Franco Angeli, Milano.

AA.VV. 1999
Contre Althusser (1974), con contributi di D. Bensaid, J.-M. Brohm, A. Brossat, C.
Colliot-Thélene, E. Mandel, J.-M. Vincent, Editions de la Passion, Paris.

ALTHUSSER, LouIs, 1992

L avenir dure longtemps suivi de Les faits, Stock/IMEC, Paris.

ID., 199%4a

Ecrits philosophiques et politiques, romes I er II, édités par Francois Matheron,
Stock /IMEC, Paris.

ID., 1994b

Sur la philosophie, Gallimard, Paris.

ID., 1996a

Pour Marx. Avant-Propos d’Etienne Balibar, La Découverte, Paris.
ID., 1996b

Lire le Capital, Paris, P.U.F., Paris.

ID., 1998

Solitude de Machiavel, édité par Yves Sintomer, P.U.F., Paris.

BALIBAR, ETIENNE, 1991
Ecrits pour Althusser, La Découverte, Paris.

BOURDIN, JEAN-CLAUDE, 2008 (a cura di)
Althusser: une lecture de Marx, P.U.F., Paris, 2008.

DIENFENBACH, KATYA CON FARRIS, SARAH B., KiM, GAL E THOMAS, PETER D., 2013 (a
cura di)

Encountering Althusser. Politics and Materialism in Contemporary radical Thought,
Bloosmbury, New York-London.

DiINucct, FEDERICO, 1998
Materialismo aleatorio. Saggio sulla filosofia dell 'ultimo Althusse, CRT Editrice, Pisa.

DE IroLA, EMILIO, 2012
Althusser. L’adieu infini, Préface d’Etienne Balibar, P.U.F., Paris.

183



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

“FUTUR ANTERIEUR”, 1993

Sur Althusser, passages, numero speciale di “Futur Antérieur”, L’Harmattan, Paris
(contiene il saggio di Antonio Negri Pour Althusser: notes sur I'évolution de la pensée
du dernier Althusser).

ID., 1997

Lire Althusser Aujourd hui, numero special di “”, L’Harmattan, Paris.

IBRAHIM, ANNIE, 2012 (a cura di)
Autour d’Althusser. Penser un matérialisme aléatoire: problémes et perspectives, Le
Temps des Cerises, Paris.

LAZARUS, SYLVAIN, 1993 (a cura di)
Politique et philosophie dans I'ceuvre de Louis Althusser, P.U.F., Paris.

MACHEREY, PIERRE, 1998
Histoire de dinosaure. Faire de la philosophie (1965-1997), P.U.F., Paris.

MONTAG, WARREN, 2003
Louis Althusser, Palgrave, New York.

MORFINO, VITTORIO, 2005
Il tempo della multirudine. Materialismo e politica prima e dopo Spinoza,
Manifestolibri, Roma.

KOUVELAKIS, STATHIS ET CHARBONNIER, VINCENT, 2005 (a cura di)
Sartre, Lukacs, Althusser. Des marxistes en philosophie, P.U.F., Paris.

RANCIERE, JACQUES, 1974
La lecon d’Althusser, Gallimard, Paris.

RAYMOND, PIERRE, 1992

Dissiper Ia terreur et les ténébres, Paris, Méridiens-Klincksieck,
ID., 1997 (a cura di)

Althusser philosophe, P.U.F., Paris.

Tosel, André, 2005

Les aléas du matérialisme aléaroire dans la derniére philosophie de Louis Althusser,
“Cahiers philosophiques”, n°® 84, CNDP, Paris 2000; ripreso in KOUVELAKIS E
CHARBONNIER, 2005.

TURCHETTO, MARIA, 2006 (a cura di)
Glornate di studio sul pensiero di Louis Althusser, Mimesis, Milano.

184



Studi diversi



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Il professore e 'operaio. Michelet nel ricordo di un comunardo
Federico Martino (Universita di Messina)

We present a diplomatic transcription (and a phorographic reproduction) of the
autograph draft of a detailed memory abour the historian Jules Michelet, written a few
days after his death by a journalist and politician who had assiduously frequented him
between 1859 and 1867. The author, Pierre Denis, who played a non-marginal role
during the Paris Commune, proves to be an attentive observer able to caprure the
essential elements of the personality and the method of a man considered “father of the
historiography of France”. He provides us a portrait of this man and his time, lively and
rich in insights. It is particularly interesting the Denis’ appreciation of Balzac’s works, a
Jjudgment that has strong analogies with Marx’s and Engels’ opinion, (the Comedié
humaine as a “realistic history of French society”).

Keywords: Denis; Michelet; Balzac; Marx; French social history.

1. Pierre Denis: un “figlio del popolo” da Proudhon a Boulanger

A lungo, e non completamente a torto, considerato pére de
[’Histoire de France e instituteur della Nazione, Jules Michelet ¢ stato
oggetto di attenzione da parte di studiosi di vario orientamento come
anche di numerosi biografi'. Non avremmo, pertanto, proposto ai
lettori le pagine che pubblichiamo di seguito se non indotti da alcune
buone ragioni o, almeno, da ragioni che tali ci sono sembrate.

' Lo stesso Michelet ha contribuito alla costruzione della sua biografia
redigendo un Mémorial e il Journal, abbondantemente utilizzati da quanti, a
partire dal suo allievo Monod, ne hanno ricostruito la vita (MONOD 1923).
Inoltre, si conservano le sue carte alla Bibliothéque historique de la ville de
Paris e alla Bibliothéque de I'Institut. A questo materiale, recentemente, hanno
attinto: FAUQUET 1990; PETITIER 2006. Per D'analisi critica dell’opera,
ricordiamo FEBVRE 2014; BARTHES 1954; FURET E OZOUF 1994, ad indicem, s.
v. «Michelet»; CHAUNU E DOSSE, 1994, p. 138. E appena il caso di osservare
che il giudizio diventa sempre piti negativo man mano che si afferma la c. d.
“fine delle ideologie”, il “revisionismo” della Rivoluzione, la critica della
Modernita e dei suoi aspetti “rivoluzionari”. Effetti di nuove ideologie, assai
peggiori di quella rimproverata a Michelet, certo largamente superata, ma
almeno, in quel contesto, “progressiva”.

186



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

11 testo ha il pregio di essere stringato quanto efficace; consta di sette
pagine ed offre ricordi personali di chi conobbe e frequento per
qualche anno lo storico gia anziano e famoso.

Poi, il racconto traccia con fresca vivacita una rappresentazione
“vivente” di Michelet, non priva tuttavia di seri e acuti spunti analitici
della personalita e dei dati caratteriali dell'uomo e dello studioso.

Infine, dal manoscritto si ricavano significative notizie sulla
complessa, e solo apparentemente contraddittoria, figura dell’autore,
passato attraverso le travagliate vicende del Secondo Impero, della
Comune e della Terza Repubblica, talvolta svolgendo ruoli non
marginali. Inizieremo, dunque, da lui.

Pierre Denis nasce a Lione, il 28 febbraio 1828, in una famiglia
operaia’. Non sappiamo quali studi abbia fatto, ma, a quanto dichiara’,
la sua dovette essere una formazione da autodidatta, basata piu
sull’osservazione che sui libri. Tuttavia, la qualita dello stile e 'ampiezza
delle conoscenze, testimoniate dai numerosissimi scritti, fanno
immaginare un giovane dall’intelligenza brillante e dalle molteplici
letture che, probabilmente, ¢ sollecitato a intraprendere quando entra
in contatto con ambienti influenzati da Pierre Proudhon. Del periodo
giovanile conosciamo poco. Nel 1859, ¢ a Parigi, ove frequenta gli
studenti del Quartiere Latino, allora protagonisti di un vivace
movimento di risveglio culturale e politico che produce I'uscita di
numerosi giornali*. Il giovane vive facendo I'operaio, condivide
’entusiasmo dei compagni e collabora ai loro periodici’, proseguendo®

? Una scarna notizia biografica sul personaggio ¢ in NOEL 2000, s. v.
> Ms. p. 5: «Ayant fait seul tant bien que mal mon éducation, plus par
I'observation que par la lecture [...]».
* Ms. p. 1: «[...] un réveil de la jeunesse des Ecoles, un mouvement des esprits
a la fois philosophique, scientifique, littéraire, et en méme temps politique,
manifesté par la publication de ces journaux du quartier latin [...]».
> Ms. p. 1: «Quoique ouvrier, je vivais au quartier latin et collaborait aux
journaux qui s’y publiaient, ou je m’étais fait des camarades dont je partegeais
les enthousiasmes». Non sappiamo se in uno di questi fogli o come opuscolo a
sé stante, Denis curo, a quel tempo, la ristampa della Aurodifesa di A. Blanqui,
scritta nel 1832: Ms. p. 6: «On savait d’autant mieux que je le [Blanqui]
connaissais que je 'avais publié en presentant sa defense».

187



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

o iniziando una attivita cui si dedichera per il resto della vita. Per
assecondare questa vocazione, dunque, nel 1867 lascia Parigi per la
provincia’ e da inizio alla lunga collaborazione con un altro
proudhoniano, Jules Valles: nel 1869 scrive su “Le Peuple” e “Le
Réfractaire”, nel 1870 su “La Rue” e nel 1871 su “Le Cri du Peuple”.
Frattanto, ¢ tornato a Parigi, e qui partecipa alle vicende che segnano il
tramonto dell'Impero e I'inizio della Terza Repubblica.

La caduta di Napoleone III ¢ pagata dai Francesi con un prezzo
altissimo: la sconfitta militare da parte prussiana, la perdita di territori,
I’assedio di Parigi. La stessa repubblica si rivela subito per cio che é: un
governo fortemente classista, in cui la foglia di fico della democrazia
formale copre le esigenze personali di alcuni e le aspirazioni
conservatrici che molti perseguono attraverso la svendita degli interessi
nazionali, per compiacere i vincitori e ottenerne appoggio o benevola
neutralita nello scontro interno che si delinea. La capitale non si
rassegna e non accetta la pace voluta da Thiers e dai suoi, peraltro
sostenuti da una Assemblea la cui maggioranza riflette gli umori della
provincia e mira a realizzare la restaurazione monarchica. Spirito
democratico e repubblicano, orgoglio nazionale, volonta di riscatto
sociale, stanno a fondamento della Comune.

Pierre Denis, membro della Prima Internazionale in cui rappresenta
la tendenza proudhoniana, entra nel Comitato Centrale Repubblicano
dei Venti arrondissements e ne redige il Manifesto del 26 marzo 1871. 1l
19 aprile, il suo amico Valles, a nome della Commissione incaricata di
redigere il programma della Comune, presenta la Déclaration au Peuple
francars, il cui testo & sostanzialmente scritto da Denis®.

® Non puo escludersi che Denis avesse iniziato a scrivere sui periodici gia
durante gli anni giovanili.
7" Ms. p. 7: «En 1867 je quittai Paris pour aller faire du journalisme en
province».
® LISSAGARAY 1962, p. 241. A causa della diversita di posizioni politiche, il
giudizio su Denis ¢ fortemente critico: « [...] un cavillatore da far impallidire i
personaggi di Pascal».

188



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

La linea ¢ quella del federalismo e del decentramento, allora
fortemente voluti dall’Internazionale e gia teorizzati da Proudhon’.
Nella stessa data, per i numerosi impegni politici, Valles lascia la
direzione de “Le Cri du Peuple” e Denis, che collabora sin dal 20
marzo, sostituisce nella Redazione Eugeéne Vermersch. Il giornale ¢ il
quotidiano maggiormente letto nella Parigi insorta. L’arrivo in
Redazione di Denis segna una svolta decisiva: in un periodo di poco piu
di due mesi, egli pubblica circa cinquanta articoli, divenendo il vero
ideologo del foglio, il teorico che era mancato sino a quel momento.
Con abilita e rigore, riesce ad orientare i lettori verso 'idea di una
completa autonomia dei comuni e, quindi, della capitale. Ma
I'esplosione della guerra civile, il rifiuto di Thiers e del governo di
Versailles di negoziare determinano l'irrigidimento delle posizioni e un
inasprimento della lotta che influiscono anche sull’orientamento di
Denis: 'antiautoritario, 'anticentralista ¢ costretto dalla condizione
oggettiva dello scontro ad accettare come inevitabili le dure misure del
governo insurrezionale™.

Sfuggito ai massacri della “Settimana di sangue”"', nel dicembre
1871 il 6° Consiglio di Guerra lo condanna in contumacia alla
deportazione in un campo di concentramento o, come allora si diceva,
in una enceinte fortifiée. Rimane in Inghilterra, dove si ¢ rifugiato, sino
alla fine del 1879 quando, a seguito della grazia concessa nel novembre,
puo rientrare in Francia.

Ripresa in pieno lattivita giornalistica, peraltro mai abbandonata,
diviene redattore capo de “L’Estafette” e, nel 1886, opera un radicale
cambiamento di linea politica avvicinandosi al generale Boulanger.

Non ¢ facile (ed ¢ impossibile nell’introduzione a un breve testo)
tracciare i connotati essenziali del boulangisme, fenomeno di non lunga
durata, ma intenso e di massa. Variamente valutato dagli storici’, vede
raggruppati (con aspirazioni diverse e contrastanti), attorno ad un

»11

> DOMMANGET s. d., p. 8.
" JOURDAN 2005. Le parti seconda e terza del volume contengono una
accurata analisi degli articoli di Denis e ne ricostruiscono le idee.
'1'Si veda il rapido accenno che fa lo stesso DENIS 1894, pp. 1-2.
2 Dell’ampia letteratura, ricordiamo solo: GARRIGUES 1992; LEVILLAIN 1982;
STERNHELL 2000.

189



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

confuso progetto di riscossa nazionale antitedesca e di rifiuto del
“parlamentarismo”, cattolici e monarchici”, bonapartisti'*, repubblicani
radicali comunardi” e patrioti anti-comunardi'®, nazionalisti",
industriali'® e finanzieri®, socialisti di varia estrazione® e hlanguistes’.
E dalle file di questi che Denis approda al movimento e la scelta non &
inspiegabile. Ai suoi occhi, partiti e deputati che siedono in Parlamento
sono gli stessi, o i diretti eredi, dei responsabili dei sanguinosi massacri,
dei processi, delle deportazioni del 1871 e la “democrazia” della Terza
Repubblica mostra senza infingimenti la sua natura antipopolare.
Osserva Lafargue:

«l[...] les ouvriers, lassés d’attendre les réformes qui s’éloignaient 2 mesure
que les radicaux arrivaient au pouvoir, dégolités des leurs chefs, qui ne
prenaient les ministéres que pour faire pire que les opportunistes, se
débanderent; les uns passérent au boulangisme, c’étair le grand nombre, ce
furent eux qui constituérent sa force et son danger: les autres s’enrolérent dans
le socialisme»*.

Per resistere al virus boulangiste, sono necessari anticorpi ben piu
efficaci delle idee di Proudhon o dello stesso Blanqui: ¢ indispensabile
quella analisi “scientifica” della lotta di classe, del suo processo
concreto, dei suoi riflessi ideologici, sovrastrutturali, che Marx fa ne 1/
diciotto Brumaio di Luigi Bonaparte e ne Le lotte di classe in Francia,
Per quanto acuto osservatore, il giornalista, a differenza di Lafargue®,

B Ades., A. de Mun, A. de Mackau.

4 Ad es., G. Thiébaud.

Y Ad es., H. Rochefort.

16 Ad es., P. Déroulede.

7 Ad es., M. Barres.

¥ Ad es., A. Dillon, Ch. Lalou, A. Koechlin-Schwartz.

¥ Ad es., E. Mayer.

2 Ades., J. P. Turigny.

2 Ad es., E. Granger, F. Boulé, G. de La Bruyére, E. Roche.

> LAFARGUE 1899, pp. 8-9. Il corsivo ¢ nostro.

» Per amore del vero, bisogna dire che Lafargue, nonostante i legami parentali,
resta ben lontano dalla forza analitica e dalla capacita di “leggere” la Storia

possedute dal suocero.
190



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

non ha sposato la figlia di Marx e non possiede questi strumenti
concettuali. Si lega, dunque, a Boulanger e, non contento di ruoli
secondari, ne diventa segretario e, dopo il suicidio, ne traccia una
biografia, peraltro non priva di spunti critici ed autocritici*. Finisce la
vita a Parigi, quasi ottantenne, nel 1907.

2. I ricordi nell’esilio.

Quando muore Michelet, Pierre Denis ¢ in Inghilterra, esule, da
circa tre anni. La notizia della scomparsa del grande personaggio gli
riporta alla memoria l'intensa frequentazione, scandita da incontri
settimanali, protrattasi dal 1859 al 1867. Dopo tale data, 'assenza da
Parigi prima, la guerra, la Comune, la malattia dello storico® poi,
impediscono i rapporti personali, ma non fanno venire meno il
reciproco ricordo e lo scambio di piccoli doni. I comunardo ha il
rammarico di non aver potuto stringere per I'ultima volta la mano di
colui che lo ha accolto quando era un giovane operaio e gli ha insegnato
a capire e ad «evocare» il passato®®. Con affetto e commozione, dunque,
ma con grande naturalezza, rammenta un dialogo che la morte ha
interrotto per sempre. Probabilmente destinate ad un foglio in lingua
francese o pubblicato in Francia®”, le sue pagine non sono un
necrologio. Nessuna ufficialita, nessuna retorica. Il testo ¢ scritto di

V. supra, nt. 11.
» Michelet, durante un soggiorno in Italia nel 1871, & colpito, per due volte (a
Pisa e a Firenze), da ictus e rimane parzialmente paralizzato.
2 Ms. p. 7.
? Non siamo riusciti a trovare se e in quale periodico sia apparso I’articolo.
Certamente, non poté essere pubblicato molto dopo la morte di Michelet,
avvenuta il 9 febraio 1874, poiché cid non avrebbe avuto senso. Una
indicazione cronologica potrebbe essere fornita dalla annotazione a matita
apposta sul primo foglio in alto a sinistra (v. infra, nt. 57). Peraltro, il fatto che
I'autografo rechi in calce la firma per esteso indurrebbe ad escludere una
pubblicazione in territorio francese, a causa della contumacia dell’autore. Sono
punti meritevoli di indagini che lasciamo ad altri. La nostra edizione potrebbe
essere una riedizione, ma si giustifica comunque per essere condotta sulla
minuta autografa di un testo pressoché ignoto.

191



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

getto, con correzioni soltanto di forma®, ma & accuratamente pensato e
segue uno sviluppo che ¢, a un tempo, cronologico e logico. La
narrazione si dipana dal primo incontro, determinato dall’invio di versi
da parte dell’operaio «non ancora ventenne»”’ al famoso rappresentante
della cultura repubblicana e democratica, sino alla partenza per la
provincia. Ma, all'interno della cornice, si nota subito come ricordi,
aneddoti, valutazioni e giudizi siano articolati in modo che T'uno
prepari, introduca, spieghi I’altro™.

Icastico ¢ il ritratto (insieme fisico e psicologico) di Michelet, il cui
volto «senza barba, ricorda la maschera di un Voltaire meno magro,
privo di malizia, che non ha mai riso». Il professore ¢ in pantofole, ma
indossa la redingote, d’obbligo per gli universitari’', e il suo tono ¢ lento
e posato. Il lettore sente quasi I'atmosfera un po’ greve che si respira
nella stanza colma di libri, in cui aleggia ’'odore della carta e del cuoio
delle legature, ed ¢ affascinato dalla figura dai capelli bianchissimi che
conduce la conversazione, interroga ed esamina 'interlocutore, espone
irremovibili opinioni, formula inappellabili giudizi, narra aneddoti che
fanno vivere i personaggi.

%8 Rinviamo all’apparato che accompagna I’edizione.
? Ms. p. 1: «J’ai connu Michelet vers 1859 [...] je n’avais pas vingt ans [...]».
L’ affermazione ¢ errata. Secondo le (pochissime) biografie, Denis nasce nel
1828, quindi, nel 1859, ha trentuno anni. Non sappiamo le ragioni
dell’inspiegabile errore e possiamo, solo, pensare a una “giustificazione”
postuma dell’ardire avuto nell'inviare versi che, adesso, Denis giudica
mediocri. L’ipotesi di un lapsus calami (1859, 1849) ¢ insostenibile, tra I’altro,
perché 'eta di Michelet ¢ correttamente indicata.
%11 primo filo conduttore sotteso ai ricordi ¢ quello dell’amore di Michelet
verso il popolo; I'altro, ad esso collegato, ¢ la sua capacita evocativa, quasi da
artista. Da entrambi derivano il carattere appassionato, la rapidita e la
irreversibilita di giudizi che sono, a un tempo, storici ed etico- politici. Dalle
poche pagine di Denis, emerge un “ritratto intellettuale” acutissimo di
Michelet, che ¢ possibile confrontare con quanto, in modo ben piu
approfondito e documentato, scrive MONOD 1923, I, pp. 212-226.
’l Va rammentato che Michelet era stato allontanato dall’inseghamento, a
seguito del colpo di stato di Luigi Bonaparte, nel 1852 (insieme agli amici
Quinet e Mickiewicz) e, per la stessa ragione, aveva perduto il posto agli
Archives.

192



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Che si tratti di Balzac, di cui ha letto meno di un romanzo perché in
esso sono “denigrati” i contadini’’, o di uno dei Goncourt, interrotto
bruscamente nel mezzo di una critica alla Rivoluzione, o dello stesso
Denis che, tra mille mestieri”’, & approdato alla pittura storica’
tradendo lo spirito “vero” dell’artigiano, I'idea che anima il vecchio
maestro e ne fonda il giudizio ¢ quella del “popolo”e, specialmente, del
popolo che ha fatto 'Ottantanove e costruito la Francia moderna. 1l
Settecento, ai suoi occhi, concentra in sé il meglio della Storia nazionale
e le divergenze “ideologiche” non gli impediscono di nutrire grande
ammirazione (e, crediamo, una certa invidia) per la splendida collezione
di stampe, porcellane, mobili del Secolo dei Lumi posseduta dai fratelli
Goncourt. Perché Michelet, piu che la grande arte, espressione del
“genio individuale” che idea e crea in solitudine, ama le arti applicate,
gli oggetti, le stoffe, i mobili, le opere uscite dalle mani di coloro che
sono, insieme, «abili operai e artisti interessanti» e dei loro mestieri
conosce ogni dettaglio e tutti i segreti’’.

Sotto la penna di Denis, ma soprattutto evocati dalla parola
“visionaria” di Michelet e filtrati dal suo giudizio, sfilano cosi uomini e
ambienti della cultura e della politica del Secondo Impero.

211 giudizio negativo di Michelet & rammentato (e respinto) da CHEVALIER
2006, p. 23. Sulle idee dello storico a proposito dei contadini, v. MICHELET
1846, pp. 1 ss.
» L’epoca “postmoderna” non pud neppure vantarsi dell’invenzione della
“precarieta”, che & un dato strutturale del capitalismo d’ogni tempo.
> L’artista sotto il quale Denis ha fatto questa esperienza & indicato con le sole
lettere iniziali e finali del cognome: Ms. p. 4: «M. B***x ancien prix de Rome».
Una identificazione plausibile ¢ quella di J. M. Bonassieux, che vinse il Prix de
Rome nel 1836. Tuttavia, questi non era pittore, ma scultore e il premio gli fu
conferito proprio per la Scultura. Aveva, pero, studiato anche pittura e il
giornalista avrebbe potuto lavorare con lui per eseguire pitture murali e, in
seguito, confondere i ricordi. Sul personaggio, v. ARMAGNAC 1897. Lo scultore
era un cattolico “integralista”, al punto di rifiutare la commissione di una
statua di Voltaire; non ¢ impossibile che il malumore manifestato da Michelet
derivasse anche da questa caratteristica del nuovo “datore di lavoro” di Denis.
» Ms. p. 4.

193



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Sono gli studenti del Quartiere Latino, influenzati da professori
come Despois™ e «il latinista Morel»’’ che hanno rifiutato di prestare
giuramento a Napoleone III, riuniti in gruppi eterogenei in cui si
trovano, fianco a fianco, giovani e giovanissimi dalle idee e dai destini
assai differenti, ma tutti avversi all'Impero: Méline®®, Andrieux’,
Vermorel®,Tridon". Nonostante il rispetto e ’ammirazione che gli
mostrano, Michelet li considera «avec assez peu de bienvaillance»*,
perché sono rampolli della borghesia, privi della passione delle idee e
della «fede ardente» che caratterizza gli intellettuali che vengono dal
popolo®.

Oppure, cogliamo I’eco del dibattito vivace (protrattosi sino alla fine
del secolo* ed oltre) intorno a nuovi metodi d’insegnamento, su cui il
proudhoniano Denis riflette a lungo, mettendo a frutto le idee del
maestro, ma anche e sopratutto la propria esperienza: la varieta delle
attivita esercitate gli suggerisce un modello di istruzione che disponga
gli allievi «allo studio di tutte le conoscenze e alla pratica dei principali
mestieri». Quando Macé fonda la Ligue de [I’Enseignement”, egli

. Despois (1818-1876), professore di Retorica e giornalista.

’7 Non ci ¢ stato possibile individuare il personaggio.

’* ROBERT, BOURLOTON E COUGNY, 1889-1891, s.v.

* JOLLY, 1960, s.v.

A, Vermorel (1841-1871), giornalista e scrittore, combatte sulle barricate

della Comune; ferito e catturato dai Versagliesi, ¢ lasciato morire in prigione:

NOEL 2000, s.v.

' G. Tridon (1841-1871), seguace di Blanqui, alla fine della “Settimana di

sangue” riesce a fuggire a Bruxelles, dove muore due mesi dopo: NOEL 2000,

A%

2 Ms. p. 2.

¥ Polemicamente, Denis aggiunge che questi intellettuali sono divenuti sempre

pit rari da quando, caduto I'Impero, si ¢ verificato il «preteso trionfo della

democrazia».

“ BERTRAND 1898, ricostruisce (a suo modo) le vicende del dibattito

precedente e ci informa del fatto che, a quella data, i positivisti egemonizzano i

progetti di “educazione integrale”. Interessanti anche alcuni accenni alla teoria

dell’educazione di Michelet: ad es., pp. 20, 33.

* Su J. Macé (1815-1894) si veda DUCOMTE 2015. La data di fondazione della

Ligue di Macé va posta nel novembre 1866. Nel 1867, I'Internazionale adotta

una risoluzione a favore di un insegnamento integrale, di ispirazione
194



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

vagheggia la costituzione di una Ligue de I'Enseignement intégral e ne
parla con 'amico per ottenerne I’ appoggio al fine di raccogliere
I’adesione di eminenti personalita. Michelet ¢ entusiasta, condivide il
progetto e mette a disposizione la propria biblioteca, ma il tentativo
fallisce per Dopposizione di talune «illustrations positivistes»
(purtroppo non nominate) che rifiutano il sostegno in quanto «le
systeme propagé par la dite Ligue n’était pas absolument positiviste».

L’entusiasmo di Michelet affonda le radici nel suo concetto di
“popolo”. Il rapporto che ha con la Storia ¢ particolare e lo studioso &
sempre anche instituteur. Le fonti e i documenti sono il punto di
partenza che gli consente di creare «una visione stranamente netta e
viva». Il suo fine, come dichiara, ¢ quello di «resuscitare» il passato.
Secondo Denis, questa visione non ¢ immaginaria, ma “vera” e in essa si
coglie una totale somiglianza con i fatti, sino a determinare situazioni
paradossali. Il professore si diverte (e, crediamo, si compiace) a narrare
un gustoso e movimentato episodio accaduto poco dopo l'uscita del
primo volume sulla Rivoluzione (1847). Un vecchio con abito e aspetto
del secolo precedente gli si presenta, chiedendo di parlare con I'autore
del saggio. Quando Michelet gli dice di essere lui, insiste per vedere suo
padre. Alla replica di Michelet, si crede burlato e da in escandescenze
perché, sostiene con rabbia, le descrizioni che ha letto puo averle scritte
soltanto un contemporaneo, che ha visto di persona luoghi ed eventi.
Michelet € un «veggente e un evocatore», il «poeta epico della Francia e
della Rivoluzione», capace di rapidissime intuizioni che ricostruiscono
personaggi e vicende sulla base di fatti tipici. In questo modo parla alla
mente e al cuore del suo popolo, gli trasmette la sualezione.

II metodo non ¢ privo di rischi, come appare dalla sbrigativa
liquidazione di Balzac, considerato «ennemi du peuple» e destinato a
una sempiterna damnatio memoriae. Ma, in altri casi, i risultati sono
migliori. Cosi, il professore & assolutamente in controtendenza quando
formula un giudizio su Auguste Blanqui. L’irriducibile rivoluzionario,
che piace a Marx, ¢ la bestia nera della borghesia “progressista” («les
républicains de gouvernement»), che lo considera un vero orco, un

proudhoniana. Il periodo cui fa riferimento Denis, dunque, si colloca nella fase
immediatamente precedente la sua partenza per la provincia.
195



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

misto di Hébert e Catilina. Aggiungiamo che il pregiudizio nei suoi
confronti ¢ tanto forte da indurre un intellettuale liberale, ma
solitamente spassionato e lucido come Tocqueville, a tracciarne un
ritratto che scade nel grottesco*. Per Michelet, invece, & un uomo
buono, perché tale deve essere chi possiede «la pazienza, I'ingegno, la
volonta, 'autocontrollo» necessari ad insegnare ai giovani, come ha
fatto Blanqui con un ragazzo “difficile” della famiglia Montgolfier®.

3. Una sorprendente coincidenza di opinioni

Pur non avendo il coraggio di replicare, Pierre Denis non accetta la
critica della Comédie humaine espressa con tanta foga dall’amico. Non
discute che Balzac sia un reazionario, ma, a suo parere, la valutazione
etico-politica non cancella il fatto che lo scrittore, per le descrizioni che
fa, sia «le grand et le seul historien social de la Révolution et de la

% TOCQUEVILLE 1991, p. 124: «Allora comparve sulla tribuna un uomo che ho
veduto soltanto quel giorno, ma #/ cui ricordo mi ha sempre riempiro di
disgusto e d orrore: le sue guance erano scavate e avvizzite, bianche le labbra,
l'aria malsana, perfida e immonda, un pallore sporco, l'aspetto di un corpo
ammuftito; non gli si scorgeva biancheria indosso, ma solo una vecchia
redingote nera incollata alle sue membra gracili e scheletriche: sembrava fosse
vissuto in una fogna e ne fosse appena uscito» (il corsivo ¢ nostro). La paura e
I'odio di classe fanno velo anche alle menti pit lucide. Innanzi tutto, non ci
voleva molto per sapere che I'aspetto “disgustoso e orrido” di Blanqui era
conseguenza delle ripetute prigionie, che lo avevano condotto sull’orlo della
tomba e dalle quali era stato appena liberato. Peraltro, da li a poco, la Seconda
Repubblica lo avrebbe, di nuovo, condannato a dieci anni di reclusione. Il
Secondo Impero non poteva essere da meno e cosi pure la Terza Repubblica.
Grazie a cio, il rivoluzionario conquistd il non invidiabile primato di
trascorrere oltre meta della vita tra carcere e domicilio coatto. Inoltre, il critico
acuto della “dittatura della maggioranza” non capisce che la democrazia
borghese, ben piu che dall'uomo «vissuto in una fogna», & minacciata dal
principe Luigi Napoleone, elegante e indebitato. Come scoprira assai presto,
anche a proprie spese.
7 Ms. p. 6. L’episodio ¢ noto a Michelet nella sua qualita di amico della
famiglia Montgolfier.

196



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Restauration»® e, pertanto, continua a nutrire una viva ammirazione

per la sua opera. Questa volta, il giovane operaio ha vista pit acuta e piu
lunga del grande visionario che ha studiato e descritto uomini e cose del
passato. Aliquando dormitatr Homerus e non possiamo meravigliarci né
adontarci di cio. Lasciando Michelet al suo sonnellino, pero, dobbiamo
rilevare un problema inquietante.

E ben noto che, nell’aprile 1888, F. Engels, scrivendo alla signorina
Harkness che gli ha inviato un suo romanzo, formula una serie di
considerazioni” che diverranno base per una teoria del realismo™. In
particolare, analizza e propone come modello lo scrittore francese,
considerato «a far greater master of realism than all the Zolas passés,
presents et a venir», perché «gives us a most wonderfully realistic
history of French Society». Nel prosieguo, il punto di vista & precisato e
spiegato attraverso l'analisi del modo in cui Balzac costruisce «a
complete history of French Society from which, even in economic
details [...]», impariamo piu che dagli studiosi di storia, economia e
statistica’.

Engels non ¢ il primo a fare questa analisi. Gia Marx nel 1864-1865,
nel terzo libro del Capitale, usa I'ultimo romanzo dello scrittore (Les
paysans) per mostrarne la capacita di «profonda comprensione dei
rapporti reali»”>. Il libro & lo stesso che costituisce oggetto di

* Ms. p. 3. Il corsivo & nostro. Va notata una imprecisione: a rigor di termini, la

Comédie non & ambientata negli anni della Rivoluzione. Con la sola eccezione

di Les Chouans ou la Bretagne en 1799 (prima ed. 1829, ultima ed. 1845), che,

comunque, riguarda sempre la fase post rivoluzionaria, il grande ciclo

balzachiano copre gli anni 1816-1848, anche se vi sono spunti e richiami

all’epoca precedente.

* ENGELS 1967.

Y MARX E ENGELS, 1967; per la teoria del realismo, citiamo LUKACS 1950; ID.

1953.

> T corsivi sono nostri.

2 MARX 1980, p. 65: «Nel suo ultimo romanzo, Les paysans, Balzac, che

eccelle in generale per la profonda comprensione dei rapporti reali, descrive

molto cautamente [ recte in modo pertinente] come il piccolo contadino, al fine

di conservare la benevolenza del suo wusuraio, presti a quest’ultimo

gratuitamente servizi di ogni genere senza supporre di donargli alcunché, in

quanto il suo lavoro personale non gli costa alcun esborso di denaro. Da parte
197



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

discussione tra il professore e 'operaio in un periodo, imprecisabile, tra
i1 1859 e il 1867.

A questo punto, il problema ¢ chiaro: accertata la stringente analogia
(quasi una identita terminologica) tra la definizione di Balzac come
«historien social» offerta da Denis e quella formulata da Marx e
sviluppata da Engels, ¢ ipotizzabile I'esistenza di un rapporto tra esse e,
in caso affermativo, qual era questo rapporto™?

In via astrattamente teorica, l'interlocutore di Michelet potrebbe
avere notizia di quanto Marx scrive nel 1864-1865, ma non va
dimenticato che il terzo libro del Capitale rimane inedito sino al 1894,
quando ¢ pubblicato da Engels’ in lingua originale, e non vi & (né &
probabile che vi sia) traccia di contatti, diretti o indiretti, tra Denis e
ambienti legati a Marx o ad Engels tanto strettamente da consentirgli di
conoscere il loro pensiero su un argomento, peraltro abbastanza

sua 'usuraio prende cosi due piccioni con una fava. Egli evita una spesa
effettiva in salari, e avviluppa sempre piu nella sua rete mortifera il contadino
che va progressivamente in rovina via via che sottrae il proprio lavoro al suo
campo». Questa lucidissima analisi rimane estranea a Michelet, che conosce la
categoria (generica) di “popolo”, ma non le classi e, quindi, considera la
descrizione di Balzac «une satire mensongére» del contadino «sournois,
hypocrite, malfaisant». Al contrario di Denis che, senza saperlo e nei limiti di
una affermazione non approfondita, si allinea, sostanzialmente, all’opinione di
Marx.
> Non va neppure trascurato che, per quanto ne sappiamo, la lettura marxiana
della Comédie non ¢ diffusa tra i contemporanei. Per rendersi conto della
peculiarita di tale interpretazione, basta confrontarla con quella di SAINTE
BEUVE 1946, pp. 443-463, del 1850. Bisogna, pure, rammentare quanto scritto
da ZOLA 1870, p. 3, recensendo una riedizione della Comédie di Balzac: «[...]
nonostante le sue idee monarchiche e cattoliche [...] la sua opera & come una
grande strada seminata di rovine che conduce al popolo». Anche per ragioni
cronologiche, il testo ¢ interessante e degno di accurato esame, ma l'intero
contenuto ¢ sostanzialmente diverso dall’approccio marxiano e lontano dalla
rapida notazione di Denis. Si spiega, dunque, il duro giudizio sul “realismo” di
Zola, formulato da Engels diciotto anni dopo. Comunque, ¢ interessante che, a
partire dalla fine degli anni Sessanta, si registrino una ripresa di iniziativa
editoriale e nuovi sforzi di analisi critica dell’'opera di Balzac.
> HEINRICH 1996-1997, pp. 452-466.

198



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

“eccentrico” rispetto al dibattito politico, come il realismo di Balzac.
Ovviamente, I'ipotesi inversa non € neppure pensabile.

Non ¢ questa la sede per affrontare un tema cosi complesso e
dobbiamo limitarci a segnalarlo. Ma, prima di lasciare il lettore ai
Souvenirs, ci permettiamo di indicare una direttrice lungo la quale
potrebbero svilupparsi ulteriori indagini.

La singolare convergenza d’opinioni tra Denis, Marx ed Engels
potrebbe derivare dalla lettura (fatta indipendentemente 'uno dagli
altri) della Premessa inserita da Balzac nel terzo volume della Comédie,
risalente al 1842. Nel lungo testo, il romanziere istituisce uno stretto
parallelo tra specie zoologiche e specie sociali e si pone 1'obbiettivo di
descrivere I'insieme della Societa come Buffon ha descritto I'insieme
della zoologia. Ma, a differenza degli animali, che vivono in modo
elementare, 'uomo in Societa intreccia rapporti complessi e mutevoli e,
«secondo una legge ancora da stabilire, tende a rappresentare le sue
abitudini, il suo pensiero e la sua vita in tutto quello che egli adatta alle
sue necessita». Inoltre, mentre «le abitudini di ciascun animale sono
[...] costantemente simili [...] /le abitudini, gli abiti, le parole, le
abitazioni di un principe, di un banchiere, di un borghese, di un prete e
di un povero sono completamente diversi e cambiano secondo
levoluzione delle civilizzazions>. La «varieta infinita della natura
umana», come prodotto e risultato delle vicende e delle trasformazioni
sociali, costituisce la materia di cui si serve lo scrittore. Questi, con la
sua narrazione, “verbalizza” la Storia, fissa sulla carta non meri eventi,
ma caratteri e costumi che consentono di comprendere le dinamiche
interne della Societa.

Scrive Balzac: «La Societa francese sarebbe stata lo storico, io avrei
dovuto soltanto esserne il segretario». L’idea ¢ centrale ed egli vi torna
sovente, mostrandosi pienamente consapevole dei rischi che comporta e
assumendone la responsabilita: «S7 potra accusare il romanziere di aver
voluto fare lo storico, gli si chiedera di render conto della sua politica.
Io adempio ad un obbligo, sara la risposta». L’immoralita della
rappresentazione nasce percio dal fatto che, «copiando tutta la Societa,
captandola nell'immensita delle sue agitazioni, accade, e doveva
accadere, che tale composizione produca pitt male che bene, che quella
parte di affresco rappresenti un gruppo di malintenzionati [...]». Del
resto, «il romanzo non sarebbe niente se, in questo contesto di reale

199



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

menzogna, non fosse vero nei dettagli». Solo cosi ¢ possibile
raggiungere lo scopo di dipingere «la vita sociale»”.

Ci pare che questa “interpretazione autentica” contenga qualcosa di
piu che un semplice spunto capace di orientare lettori diversi, ma
egualmente attenti e sensibili allo studio delle forze sociali, verso
I'immagine di un Balzac «seul historien social de la Révolution et de la
Restauration», o di scrittore che offre «a most wonderfully realistic
History of French Society». L’idea, dunque, poté nascere nella mente di
piu soggetti, tutti interessati a comprendere i rapporti reali che stanno a
fondamento della Storia.

Che i risultati siano differenti per qualita, ampiezza e articolazione,
dipende dalla diversita di quanti lessero la Premessa, dalla loro
formazione, dalla loro vicenda personale e politica.

Per quanto sappiamo, Denis si arresta alla intuizione del valore
storico delle “tipizzazioni”® contenute nella narrazione di Balzac, il
quale (da buon reazionario) non & fuorviato dall’ideologia (come “falsa
coscienza”) borghese e, quindi, rappresenta “realisticamente” la Societa
del suo tempo.

Marx ed Engels vanno oltre: attraverso I'analisi della classe,
verificano il realismo balzachiano e ne dimostrano 1 oggettivita, ri-
collocando nel processo storico concreto dinamiche sociali “tipizzate”,
descritte nell’opera letteraria.

>> BALZAC 1994. 1l corsivo & nostro.
% L’elemento della “tipicita” & sottolineato da Engels, che parla di
«riproduzione fedele di caratteri tipici in circostanze tipiche» come elemento
essenziale del realismo. Ci sembra che qualche analogia si riscontri con quanto
osserva Denis a proposito del metodo di ricostruzione storica usato da
Michelet: Ms. p. 6: «[...] celle de presque tous les hommes d’immagination qui
reconstituent un personnage ou un évenement avec un fait tipigue» (il corsivo
¢ nostro). Il risultato, a suo parere, ¢ la “verita” (sostanziale) della «vision»
espressa dallo studioso, che si pone, in tal modo, a cavallo tra “Storia” e
“letteratura”.

200



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Riferimenti bibliografici

ARMAGNAC, LEO, 1897
Bonassieux statuaire, membre de I'Institut (1810-1892), A. Picard et Fils, Paris.

BALZAC, HONORE DE, 1994

Premessa, in ID., La Commedia Umana, traduzione di ADRIANA P0OzzI, Mondadori,
Milano.

ID., 2006

Les Paysans, Gallimard, Paris.

BARTHES, ROLAND, 1954
Michelet par lui-méme, Editions du Seuil, Paris.

BERTRAND, ALEXIS, 1898
L ensefgnement intégral, Alcan, Paris.

CHAUNU, PIERRE E DOSSE, FRANCOIS, 1994
L’Instant eclaté. Entretiens, Aubier, Paris.

CHEVALIER, Louis, 2006
Préface, in BALZAC, 2006.

DENIS, PIERRE, 1894
Le memorial de Sainte-Brelade, Ollendorf, Paris.

DOMMANGET, MAURICE, s.d.
Hommes et choses de la Commune, Editions de la Coopérative des Amis de “L’Ecole
Emancipée”, Marseille.

DUCOMTE, JEAN MICHEL, 2015
Jean Macé, militant de I'éducation populaire, Privat, Toulouse.

ENGELS, FRIEDRICH, 1967
Engels an Margaretr Harkness in London (1888), in Marx-Engels Werke, Dietz, Berlin,
pp. 42-4.

FAUQUET, ERIC, 1990 )
Michelet ou la gloire du professeur d’histoire, Editions du Cerf, Paris.

FEBVRE, Lucien, 2014

Michelet, créateur de I'Histoire de France: Cours au Collége de France, 1943-1944, La
Librairie Vuibert, Paris.

201



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

FURET, FRANGOIS E OZOUF, MONA, 1994
Dizionario critico della Rivoluzione francese, ed. italiana a cura di M. BOFFA, I-II,
Bompiani, Milano.

GARRIGUES, JEAN, 1992
Le boulangisme, PUF, Paris.

HEINRICH, MICHAEL, 1996-1997
Engels’Edition of the Third Volume of Capital and Marx’s Original Manuscript,
“Science and Society”, 60, n° 4.

JOLLY, JEAN, 1960
Dictionnaire des parlamentaires francaises, PUF, Paris.

JOURDAN, MAXIME, 2005
Le Cri du Peuple, 1.’ Harmattan, Paris.

LAFARGUE, PAUL, 1899
Le socialisme et la conquéte des pouvoirs publics, Lagrange, Lille.

LEVILLAIN, PHILIPPE, 1982
Boulanger fossoyeur de Ia monarchie, Flammarion, Paris.

LISSAGARAY PROSPER OLIVIER, 1962
Storia della Comune, Introduzione di E. RAGIONIERI, Editori Riuniti, Roma.

LUkAcs, GYORGY, 1950

Sagei sul realismo, Einaudi, Torino.

ID., 1953

Il marxismo e la critica letteraria, Einaudi, Torino.

MARX, KARL, 1980
1l Capitale, libro 111, I, traduzione di M.L. Boggeri, Editori Riuniti, Roma.

MARX, KARL E ENGELS, FRIEDRICH, 1967
Scritti sull’ arte, a cura di C. Salinari, Laterza, Roma-Bari.

MICHELET, JULES, 1846
Le Peuple, Comptoir des Imprimeurs Unis, Paris.

MONOD, GABRIEL, 1923

La vie et la pensée de Jules Michelet 1798-1852, Cours professé au Collége de France,
Préface de C. BEMONT, I-II, Champion, Paris.

202



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

NOEFL, Bernard, 2000
Dictionnaire de la Commune, Mémoire du Livre, Paris.

PETITIER, PAULE, 2006
Jules Michelet: 'homme histoire, Grasset, Paris.

ROBERT, ADOLPHE CON BOURLOTON, EDGAR E COUGNY, GASTON, 1889-1891
Dictionnaire des parlamentaires frangaises [...] depuis le ler mai 1789 jusq’au ler mai

1889, Bourloton, Paris.

SAINTE BEUVE, CHARLES AUGUSTIN, 1946
Causeries du lundi, tome deuxieme, Garnier, Paris.

STERNHELL, ZEEV, 2000
La droite révolutionnaire, 1885-1914: les origines frangaises du fascisme, Fayard, Paris.

TOCQUEVILLE, ALEXIS DE, 1991
Ricordi, a cura di C. Vivanti, Prefazione di F. Braudel, Editori Riuniti, Roma.

ZoLa, EMILE, 1870
Les Livres. Balzac (Edition compléte et définitive), “Le Rappel”, n°® 360, 13 Mai.

203



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

APPENDICE 1"’

SOUVENIRS SUR MICHELET
di Pierre Denis

Jai connu Michelet vers 1859, alors par conséquent qu’il avait la
soixantaine. A ce moment s’opérait, sous l'influence de quelques
professeurs libres, tels que Despois et le latiniste Morel, un réveil de la
jeunesse des Ecoles, un mouvement d’esprits a la fois philosophique,
scientifique, littéraire, et en méme temps politique, manifesté par la
publication des ces journaux du quartier latin dont le souvenir a été
tout recemment évoqué a propos de M. Zola par ce qu’on’® retrouva de
ses vers dans 'un d’eux. Il y avait encore des traditions dans ce quartier
latin, ou s’y souvenait, grace aux récits des ainés, devenus professeurs,
qui en parlaient avec admiration, des cours fameux de Michelet et
Quinet au College de France.

Quoique ouvrier, je vivais au quartier latin et collaborait aux
journaux qui s’y publiaient, ou je m’étais fait des camarades dont je
partageais les enthousiasmes. Pour témoigner mon admiration au grand
historien de la Révolution, je lui adressais des vers. J’étais excusable; je

>" Ms. autografo, firmato in calce, di 7 fol. scritti su una sola facciata, numerati
in alto a destra dalla mano che ha vergato il testo, di mm. 125 x 220, circa, su
carta non filigranata. L’ultimo fol., originariamente di mm. 125 x 270, risulta
strappato lungo la linea di una antica piegatura fatta per uniformarlo alla
dimensione degli altri. Il frammento staccato (mm.125 x 50, circa) & conservato
e combacia perfettamente, consentendo la lettura integrale. Nel fol. 1, in alto a
sinistra, trasversalmente, & tracciata una annotazione coeva, a matita, di difficile
lettura: «9 Mars» (?).
Il documento ¢ stato acquistato, nel maggio 2016, presso la libreria antiquaria
on line Laon-Collections di Yannick Lefebvre, Rue de la Hurée 58 bis, 02000
Laon, Picardie, France. Abbiamo registrato in variante correzioni e
ripensamenti dell’autore, sempre indicato con la sigla D. In presenza di un
autografo, abbiamo ridotto al minimo gli interventi sul testo, peraltro
comprensibile e sufficientemente corretto. In Appendice 2 riproduciamo il
manoscritto originale.
*8 par-on] qui publ scrips. D.

204



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

n’avais pas vingt ans. Michelet me répondit par un billet aimable en
m’invitant a I'aller voir. On pense bien que je n’'y manquai pas.

Je trouvai un homme d’assez’ petit taille, la téte forte, grossie encore
par une épaisse criniere de cheveux étonnamment® blancs, la figure
imberbe rappellant la masque d’un Voltaire moins® maigre, sans®
malice, qui n’a jamais ri, sérieux®, le front ponctué par une méche de
cheveux blancs s’y étalant comme une large virgule. Il était en
pantoufles, mais vétu avec correction® de la redingote® universitarie.
La parole était bienvaillante, sympathique® simple quoiq’elle eut un
peu de la lentesse et de la gravité du ton professoral.

L’accueil fut presqu’amical. Ma mise indiquait suffisamment que je
n’étais ni un étudiant ni un fils de famille bourgeoise. Michelet s’enquit
avec intérét de ce que je faisais, de mon éducation, du milieu ou j avais
vécu. Il me questiona [2] beaucoup® et me fis parler bien® plus qu’il ne
parla. Je passais un examen dont le résultat me fut favorable, car apres
plus d’une heure de conversation dans la quelle il m’avait un peu
confessé, quand je le quittai, il m’invita a revenir le voir souvent.

Dans cette premiére conversation, j’avais pu constater ci des
réflexions qu’il fit a propos des milieux populaires dans les quels j avais
été élevé et j’avais® vécu, quel”” amour sincére il avait pour le peuple.
C’est’' sans doute par ce que j’étais un enfant du peuple, et par ce que
jen gardais les manieres d’étre et les sentiments que je lui plus. Je put
m’en convaincre quelque temps aprés. Des jeunes gens que je
connaissais, de ceux que les journaux du quartier latin avaient réunis en

>? petit scrips. D.
% blancs scrips. D.
* qui nos scrips. D.
%2 et qui scrips. D.
% 11 était en pantoufles mais scrips. D.
* une scrips. D.
® de-redingote] universitaire scrips. D.
% simple scrips. D.
7 de scrips. D.
% beaucoup scrips. D.
% vécu comb scrips. D.
0 de scrips. D.
e p scrips. D.
205



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

un groupe assez peu homogene pour que Méline s’y trouvat a coté
d’Andrieux de” Vermorel” et de Tridon, étaient allé lui rendre visite. 11
m’en parla avec assez peu de bienvaillance. Ceux la etaient des fils de
bourgeois, n’ayant pas la passion” des idées et I'ardente” foi qui, en
général, distinguent les écrivains’® et les artistes sortis du peuple et qui
deviennent de plus en plus rares depuis le prétendu triomphe de la
démocratie.

Michelet dailleurs aimait a dire qu’il était du peuple, car il était fils
d’un pauvre”’ imprimeur de province dont les affaires allaient assez mal,
et le grand historien ne diit de pouvoir’® achever ses études qu’a ses
facultes et a son labeur qui en firent ce qu’ on appellait alors “une béte
a concours”, conservé a prix trés reduit ou méme gratuitement dans
I’établissemént scolaire pour ’honneur qu’il lui valait en remportant des
prix au concours général.

Sa tendresse pour le peuple, qui s’étendait au paysan, etait une
passion aveugle et exclusive, comme le prouve le trait suivant. Dans une
des” fréquentes conversations que j’eus avec lui (j’allais le voir presque
chaque semaine®) j’en vins un jour a parler de Balzac pour qui je
professe une vive [3] admiration, le considérant comme le grand et le
seul historien social de la Révolution et de la Restauration. Des les
premiceres paroles, Michelet m’interrompit pour me dire qu’il avait
entrepris «les oeuvres de M. de Balzac», il avait commencé au hazard
par les Paysans. Au bout de quelques pages il avait refermé le livre,
indigné par cette peinture du® paysan sournois, hypocrite, malfaisant,
qu’il considerait comme une satire mensongere; et depuis il n’avait
jamais lu une ligne de® Balzac. Le ton gravement passionné avec le quel

2 et scrips. D.
” Tridon a sa scrips. D.
™ ardente scrips. D.
> 1a foi scrips. D.
® hommes scrips. D.
7 petit impri scrips. D.
8 ne scrips. D.
7 conversation scrips. D.
%0 semaine scrips. D.
8 qu’ scrips. D.
82 de plus scrips. D.
206



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

cette opinion fut exprimée ne me permit pas d’y faire aucune objection.
Pour Michelet, Balzac était un ennemi du peuple. Il n’y avait pas de
circonstances attenuantes a invoquer.

Pourtant cette exclusivisme avait des tempéraments, car je
rencontrais deux fois chez Michelet 'un des fréres Goncourt. La
premiére fois je restai aprées le départ du visiteur, qui, certes, n’avait rien
de démocratique, et Michelet m’en parla de la facon 1a* plus favorable
en me disant que c’était un esprit original et 'homme qui peut-étre
connaissait le mieux le XVIII siecle, possédant une merveilleuse
collection d’estampes, de faiences et de meubles de cette époque parmi
les quelles se trouvaient de rares pieces historiques. Les golts de
I'historien faisaient taire les sentiments de I'ami du peuple. Ces
sentiments devaient étre souvent™ assez froissés, car la seconde fois ou
je rencontrai M. de Goncourt, celui-ci commenca a se livrer, a je ne sais
plus quel propos, a une diatribe persiflante assez vive, contre «le
populaire» de la Révolution. Michelet, visiblement impatienté,
I'interrompit en lui disant: «Il nous est facile au jour d’hui, de parler, les
pieds dans nos pantoufles et au coin du feu, des exces de la Révolution:
si nous avions vécu en ces temps troublés, désolés par la famine que
causaient les accaparremens, menacés de l'invasion etrangeére, nous
avrions peut-étre commis des exces pires. Et nous ne devons pas oublier
que la colére qui a fait commettre au peuple ces exces lui a donné aussi
I’énergie de défendre et de sauver la France». M. de Goncourt n’ insista
pas.

Michelet® avait une ame et [4] des sens d’artiste, vibrant, ingénieux
et affiné. Il n’est pas besoin de le dire; ceux qui ont lu son histoire de
France, la Mer et I’ Oiseau ont pu s’en convaincre, mais |'artiste était
indépendant, aimant et recherchant surtout, l'art naif, sincere,
personnel®, appliqué aux choses ou plutot manifesté dans la production
des choses, stoffe, ustensiles, mobilier, sans qu’il fut* pourtant
insensibile aux oeuvres d’art pur des maitres sur les quelles il a écrit de

¥ de scrips. D.
# qualque fois scrips. D.
®Je change assez [...] scrips. D.
8 individuel scrips. D.
87 etre scrips. D.
207



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

si admirables pages. Aussi avait il une vive sympathie rétrospective pour
les artisans d’autrefois qui étaient a la fois des ouvriers habiles et
d’intéressants artistes. A cette égard nous avions les mémes sentiments,
et un malentendu lui faisant croire un jour que jen avait change faillit
nous facher.

Je changeais souvent de métier, ne pouvant chdmer pendant la morte
saison et aimant a apprendre des choses nouvelles. Michelet le savoit et
de temps a autre il me demandait, avec un peu de malice bienvaillante
peut-étre: «que faites vous maintenant?» Suivant ma réponse, il me
félicitait presque toujours en disant tout ce que ce nouveau métier
pouvait contenir d’art et en rappellant les exemples de ce qu’en avaient
fait les artisans du moyen-age au XVIII siecle. Et il le savoit bien,
connaissait les anciens procédés des anciens®™ verriers, potiers®,
fondeurs™, tanneurs” et que sais-je encore. Un jour donc qu’il me faisait
la question ordinaire, je lui répondis que j’étais peintre d’histoire et
travaillais chez M. B***x ancien prix de Rome. Je vis que cette réponse
lui avait déplu, sans qu’il fit aucune réflexion a ce propos; mais il me fit
prendre congé plus rapidement que de coutume et me quitta assez
froidement, sans la téimoignage de bienvaillance™ habituel. J'étais
farouche et sensible a ’excés. Je fus vivement™ froissé de cette attitude,
et regrettant de rompre avec un homme pour qui javais tant
d’admiration et de sympathie et qui m’avait traité jusque la si
amicalement malgré les differences d’age et de condition sociale, mais
ne voulant pas m’exposer a un accueil blessant pour ma parte, je lui
écrivis un billet qui pouvait aussi bien amener une explication
qu’entrainer une rupture. Il m’avoua qu’en effet il avait été faché de ma
réponse, ayant cru y voir I'indice d” un changement de sentiments, d’un
abandon des traditions populaires pour les vanités officielles. Je lui
répondis que dans ma situation je n’avait pas le libre™ choix des mes

8 des scrips. D.

% des pot scrips. D.
* des scrips. D.

I des scrips. D.

’2 sympa scrips. D.

? froi scrips. D.

* choix scrips. D.

208



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

patrons, [5] et que, en lui disant que je travaillais pour M. B. ancien
prix de Rome, je n’avais eu que l'intention de lui désigner par son titre
un peintre dont il devait sans doute ignorer le nom; et que enfin la
pratique de la peinture murale décorative, dite d’histoire, loin
d’entrainer au mépris de l'art utilitarie des artisans, ne faisait que le
mieux estimer.

Le malentendu fut ainsi dissipé, et si j’ai raconté cet incident, c’est
pour montrer quelle était la sensibilité de Michelet sur certains points.
Ayant fait seul tant bien que mal mon éducation, plus par I'observation
que par la lecture et ayant appris et exercé déja un certain nombre de
meétiers, j’avais imaginé un mode d’instruction™ dont ’honneur de I'idée
premiere et sommaire revient a2 Proudhon, qui disposerait I’éleve a
I’étude de toutes les connaissances et a la pratique des principaux™
métiers.

C’était le temps ou M. Macé fondait la Ligue de [l'enseignement.
Javrais voulu qu’il se fondat, en regard, une Ligue de I’Enseignement
intégral. Mais il fallait que I'iniziative fut prise ou pariit I'étre par des
personnages éminents, capables a raison de leur réputation d’entrainer
des adhésions. J’en parlais a Michelet qui me félicita vivamente du
projet, m’expressa ses opinions sur ’enseignement presqu’ entiérement
conformes aux miennes, m’assura de son concours et mit 2 mon service
sa bibliothéque.

Comme il connaissait, comme il aimait 'enfant! Comme il I'avait
bien observé, a la fois avec une tendresse maternelle et la curiosité”
d’un naturaliste. Quel ministre de I'instruction publique™ il efit fait s’il
avait eu I'énergie et le pouvoir de se faire obéir des bureaux et de I’état
major de l’enseignement. Cette” énergie et ce pouvoir, son amour
passionné pour 'enfant le lui aurait peut-étre donnés.

Malgré le bon vouloir de Michelet la Ligue de [’Enseignement
integral ne fut pas fondée; parce que des illustrations positivistes a qui je

” imaginé-instruction] eu I'idée d un systeme d’ins scrips. D.
% tou scrips. D.
7 sureté d’obser scrips. D.
* Inter lineas add. D.
* La foi scrips. D.
209



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

m’étais adressé refusérent leur nom et leur concours si le systéme'®
propagé par la dite Ligue n’était pas absolument positiviste.

Jai dit plus haut pourquoi Michelet n’avait jamais lu que la moitié
d’un roman de Balzac; pour des raisons du méme genre mais'' dun
autre ordre il professait la plus haute estime a 1’égard de Blanqui si
calomnié par les républicains [6] de gouvernement pour les quels il était
une sorte de Croquemitaine révolutionnaire, un autre Hébert mélé de
Catilina.

On savait d’autant mieux que je le connaissais que je ’avais publié
en presentant sa défense. Aussi Michelet m’en parla un jour,
m’approuvant de l'avoir défendu. Il en pensait le plus grand bien
quoique il ne le connut pas. Il me dit le motif de ce sentiment en me
racontant qu’il avait eu autrefois des relations trés étroites avec la
famille Montgolfier. Dans cette famille se trouvait un enfant
mentalement infirme pour l'instruction du quel on avait fait les plus
grandes et les plus vains sacrifices. On n’avait pu, je crois, lui apprendre
a lire. La famille desespérée fit une derniére tentative en lui donnant
pour précepteur un jeune étudiant qui lui était recommande, studieux,
grave, et de moeurs exemplaires. Ce jeune précepteur réalisa le miracle
qu’on n’osait plus espérer. Il ne fit pas de son éléve un sujet brillant,
mais il parvint a lui apprendre ce qu'un éléve médiocre de son age
pouvait savoir. Ce jeune homme, me dit Michelet, ¢’était M. Blanqui. Et
il ajouta: «Moi qui ai été précepteur aussi, puis professeur, qui sais ce
qu’il faut de patience d’ingéniosité'” de volonté, d’empire sur soi-
méme, pour'® enseigner a des enfants d’intelligence ordinaire, j’admire
M. Blanqui pour les efforts d’esprit qu’il lui a fallu faire'™ et les vertus
quiil lui a fallu avoir pour porter un peu de lumiere dans cette
intelligence obscure. Ce doit étre un noble caractere».

Cette maniere de juger les hommes peut paraitre singuliere. C’est
pourtant celle de presque tous les hommes d’imagination qui

105

0 Pesprit et scrips. D.
et d’un scrips. D.

192 Inter lineas add. D.
'O et scrips. D.

et les vertus scrips. D.
% Pourtant scrips. D.

104

210



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

reconstituent un personnage ou un événement avec un fait tipique. Et
ce fut 1a'® maniére historique de Michelet qui était au plus haut degré
un voyant et un évocateur, par cela méme un poecte. Les autres
historiens font des récits; lui évoque une vision étrangement nette et
vivante. Il “ressu(s)cite” suivant son expression. Il est autre chose et
plus qu’un historien, il est le poete épique de la France et de la
Révolution, un Homére qui dans la langue la plus colorée'”, la plus
vibrante, la plus suggestive'® qu’on ait écrite fait revivre les hommes et
les choses du passé comme s’il en était le contemporain.

Et sa vision n’est pas purement immaginative, elle est vraie, on le
sent, comme on sent la ressem[7]blance d’un portrait d’Holbein ou de
Van Dyck dont on ne peut connaitre le modele depuis longtemps
disparu.

La vérité de cette vision peut étre prouvée par cette anecdote que je
tiens de Michelet lui méme. Il venait de publier le premier volume de la
Révolution, quand un vieillard ayant conservé I'allure et le costume de
la fin du siecle dernier, se présenta chez lui en demandant M. Michelet.
L’historien le recut, mais aussitot en sa présence le vieillard lui dit que
c’était'” son pére qu’il voulait voir et au quel il voulait parler. Michelet
lui répondit qu’il avait eu la douleur de perdre son pére depuis long
temps déja. Le vieillard demanda alors 'auteur de Ihistoire de la
Révolution. «C’est moi», lui dit Michelet. Se croyant dupe d’un
mistificateur le vieillard commencait a se facher; il'' avait lu la
description des galeries de bois du Palais Royal dont il avait été jadis le
promeneur familier et prétendait que celui qui les avait décrites avec
tant de precision et de vérité devait les avoir vues et que celui qui lui
parlait était trop jeune pour avoir les voir. Le vieillard dit se convaincre
que c’était bien I” auteur de la Révolution qui lui parlait.

La vision des choses relativement proches n’est pas plus facile que
celle des choses lointaines; on pourrait dire méme qu’elle I'est moins,

1% Bis scrib. D.

"7 imag scrips. D.

1% commouvante scrips. D.
1 Cest so scrips. D.

10 pourtant scrips. D.
211



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

parce que a leur'" égard les préjugés trompeurs ont disparu. Aussi

peut-on étre certain que la révolte des mercennaires a Carthage, la peste
de Marseille et tant d’autres éveénements ont été vus par Michelet tout
aussi nettamente que les galeries du Palais Royal et que si des
contemporaines de ce passé pouvaient ressu(s)citer, ils seraient aussi
étonnés que le vieillard témoin de la Révolution, de la vérité de la
peinture des choses de leur temps, faite a plusieurs siécles de distance
par ce prodigieux et prestigieux visionnaire qu’était Michelet.

L’évocateur était égal en lui au visionnaire. Il c’est dans ses livres; il
’était au moins autant si non plus dans la conversation. Je ne puis en
citer des exemples dans les limites de cet articles. Je dois me borner a
dire que les personnages, les monuments, les foules surpassaient,
apparaissaient a la magie de sa parole, pourtant simple, toujours un peu
grave, mais étonnemment suggestive.

En 1867 je quittai Paris pour aller faire du journalisme en province.
Je n’eus plus qu’a de longs intervalles occasion de revoir Michelet qui
me rappellait son souvenir en m’envoyant des choses'”’. Dans le
tourbillon des événements de 1870 dont le spectacle diit étre'” si cruels
pour un patriote qui aimait la France de si ardente tendresse, je ne pus
le voir et jai appris''* sa mort avec'” le regret''® de n’avoir pu serrer une
derniére fois la main de ’homme illustre qui m’accuillit d’une facon'" si
bienvaillante quand j’étais un jeune ouvrier, et qui, s’il ne m’a donné le
gott de I’histoire, m’a au moins enseigné'’® a la comprendre et a
I’évoquer.

"1 les préjugés trompeurs scrips. D.
12 qu’a-choses] occasion de revoir Michelet qu’a des longs intervalles et la
facon de me rappeller qu’il ne m’oubliait pas était de m’envoyant des choses
scrips. D.
W [,..] ddt étre scrips. D.
14 avec triste regret d’ scrips. D.
Y sans scrips. D.
16 avoir scrips. D.
"7 d’-facon] avec tant scrips. D.
"8 appris scrips. D.
212



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

APPENDICE 2

SOUVENIRS SUR MICHELET:
IL MANOSCRITTO DI PIERRE DENIS

213



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

fﬂ-iﬁ-ﬂ% ,M!,:{A,(Jaa-d.{}ﬂm g
b /ﬁ‘“ﬂ“p{ v %M&/M’#%M:MM & 7%

3 y;m,mmw f’ﬂfM
/" Wm//&#ﬂm [ é 72

- /e’A PRIy ) A MW{MW ’p"'éé"

e }"z’&fzfﬁt—'/ﬂh wpﬂ-/“*” (I

i '_ 2 M:c

I/ #/MJW—W/
7’(/*"" #’M p@f—'—M oy 55,’?¢

o)-f_/’ Mtyfwﬂmfr

A

£ :
L i w Hat ren'

JMM

Wﬂ//ﬂ"’ ”“"” ﬂ}W Qeum’-'#%;’i

R 7 gty s w“;;ﬁ.ézfm:‘*

fé’e—dfgbmiwa Mz‘f"?’;’“’”/#ﬂ i
Mym &%“"“{ :.

B Ay St W@M orn i

214



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

. '&f. Te . 4 -

o e CopedPaer 4 Aoy 2efsiiirrns g i ot fREET
L _'Pfr/m’#ﬁ,;“ ot wpeit /4' At ﬂedﬁ A;M,L/ﬂ'
[ Flnhiles o pravee gece ff o grr PRt YT BITTT Ly et
Db ok By o2t rrinents grie f /‘”ﬁ:zgéb
R S e O
e T oy o W‘M/M}‘_"/‘”qﬁ";
. M/WMJL &rcﬂuw} azg-fmﬁw‘
ek vevihe w2 Ze 2 2o . Mﬁ;‘“’? .
U De Bvmirns Brvece., Lorex R % reand es J 7y
| Lonsgeoes nhyuied frod Cndosntc o2l ot |
| tee] s i Fhr Dol fm g o P v
7 / W!W i 2 £y |

S v ,_,,g,',),/”,a' ;/i/m/éwuﬁ’m
S Debrecronai. : g 0 Pt
ottt pas s prsrach s e 7T
S i ) L et oo
o Dkl Do ) Zenecrty A_M;&y:ﬁﬂl&’f’# oo iras
el g sy e gerie Frreet ]
L%’y—/ﬁd W{)M& iwﬂmﬂ..f € |

_k-dwﬁwﬁmm& . _ sl

§
E
|
)

VL ice sfiampice Fegprmcrind )y #ie Ps bt 1ot JOLEL arier.)

N ettt el S

215



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

. MMZ-‘"

216



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

e /"4-" i'nw W‘z«m iy ./Mieﬁm .'-.‘.-.
e z‘?"’:.sffm ;

. "'-#“aﬁéo?;%l ;

/ . - We-ﬂ:d BOIT TIVW o AT, oot ns Qaw%“ﬂ-’e;
S il e Zq.v/m-dlza A cir it Ho o ﬁw%
ﬁ";ﬁ‘” ettty adimed . JM il

&%WM

MMMWZG:/ dgez"-p Mj

i i

DL it o Ly i ieer o ran o Bt yM:;r

/Ma)&;hf—r/lg ﬁﬁu@mm;ﬁ;& 4‘

o £ ¥

217



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

218



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

L G pegieiei de i %Wﬁﬁ;’fv iz

: : e et ,'-ﬂ},t“-.'ﬂffe.ﬂd MEﬂM . -'_3-_.‘:
LB Ll e srmrcrin AP

in e, i e el |

.

219



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

L G pegieiei de i %Wﬁﬁ;’fv iz

: : e et ,'-ﬂ},t“-.'ﬂffe.ﬂd MEﬂM . -'_3-_.‘:
LB Ll e srmrcrin AP

in e, i e el |

.

220



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

g ¢;494Jr£_f«~‘/zz—2¢o¢;). 54444{ Lo soetigee., ﬁ’s'c :
z;?«rfw WWH” ‘,%.(¢m./‘.w /gﬁ!
’J &M’WMWJ»%W# A Ma‘
g -“e“"’ //‘3# Md.s‘e‘-éfe}“ MQ.L adM/ |

\

T e e

“‘/WM ,,!,ﬂ_&w}; Az

. qfwyﬁ@a:)ﬁ’
. G’aw “ﬁ? mdgz’ﬁz )afé;%
”FMW@M%;AJ?»/W?M e
i Q%Wﬁime B N e? sAEisap s SRS,
 Pes pmllrill Lo Bocs O : it
R Y P Y ”/;4/4: mwﬁaautfz/d/?: :
: ‘_z’-;a;mfmag“ N S PRIl WP P s
; phe er Srermr el S MJ&M&%WMJ
P e Celocs yice N L
f“;am/ éﬁw Y7 tres M)ﬁéémf
- Z%fmz._.ﬁge. (g/— zfne.—r r’upfgf;‘(p’; 7 M__

/‘*—f/‘é” mw&m%ﬁwm
ﬁm%;’:&.@ Wﬂszarﬁ :"%W’M

g r cpan s

- g e
e, =

."‘-'-%MWJMIJ cce
(Bl e Do A ek tE Vo A

r”'%”f"’é f"/‘wfwﬁe&éfrye D Forein s ao’“z.-'}
(a’f"“?" JZ"/W 4%;’7#’/&%&:&:}««4 Faot A pryrrl
A O I i
R e
[ LIRSy AT SIS PRI -y o ...
.om,fz,,,,m/ S

;_— d’fm &%,';i?fﬁmafat&—/‘. AM“—M‘

me :

221



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

La decadenza di una razza da Gobineau a Blum. L’immagine della
Francia nelle pagine de “La difesa della razza”: nel laboratorio degli
stereotipi antisemiti del regime fascista’

Francesco Germinario (Fondazione Luigi Micheletti)

From Telesio Interlandi ro Julius Evola, fascist anti-Semitism revealed an almost non
existent relationship with the political culture of the French anti-Semitism. Exponents
of the French anti-Semitism of the late nineteenth century, starting with Drumont,
remained unknown to the most important theorists of fascist racism. This stance is due
to different reasons. Meanwhile, French anti-Semitism, from Drumont to Maurras, had
a strong anti-German characterization. This characterization was in contrast to fascist
pro-German policy. Moreover, fascist anti-Semitism was one of the most politically
radical voices of the territorial expansionism of the regime, claiming colonies (Tunisia)
and French territories (Corsica). It started mainly from 1939, with anthropological and
racial justifications. The only theorist of French anti-Semitism to find space in the
political journalism of the regime was Georges Montandon, exponent of the pro-Nazi
collaborationism. However, Montandon's thesis didn't find space in the tascist debate
on race, because his racism, with a strong ideological inclination, was considered to be
in contrast to the " spiritual racism" of the regime.

Keywords: Fascist antisemitism; Territorial expansionism; Antisemitic criticism of
democracy; Georges Montandon.

1. Le cause del disinteresse fascista per ['antisemitismo francese: Ia
tensione nazione-mondo e la differenza fra antisemitismo dal basso e
antisemitismo dall’alto

Nell’ambito degli studi sull’antisemitismo e sul razzismo del regime
fascista®, il quindicinale “La difesa della razza”, assieme al mensile “La
Vita Italiana”, & stato probabilmente il periodico piu studiato. Oltre a
ricorrere in pressoché tutti gli studi sull’argomento, al quindicinale,

" 11 testo costituisce una versione allargata della relazione su La «sfortuna» di
Toussenel e Drumont nella rivista “La difesa della razza”, tenuta al convegno
internazionale su Aux origines de la pensée de la «race» en Italie, 17-18 mars
2016, Besancon, Université Franch-Comté.

? La bibliografia sull’antisemitismo fascista ¢ ormai consistente, risalendo al
non ancora superato DE FELICE 1988 (1961). Per ulteriori indicazioni
bibliografiche cfr. quella in COLLOTTI 2003; MATARD-BONUCCI 2008;
GERMINARIO 2009.

222



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

fondato e diretto da un giornalista esponente del fascismo radicale,
Telesio Interlandi, sono state dedicate anche rassegne antologiche e
monografie’.

Nell’eccellente monografia di Cassata, molto spazio ¢ occupato
dall’analisi dell’atteggiamento del quindicinale nei confronti delle
nazioni avversarie politiche del fascismo prima e nemiche in guerra
dopo, come gli Stati Uniti e 'Inghilterra*; mancano invece accenni nei
confronti di un’altra nazione democratica, come la Francia. Un’indagine
su quest’ultimo aspetto trova perd un duplice livello di motivazioni: il
primo concerne la specificita dell’atteggiamento del razzismo fascista
nei confronti della Francia della Terza Repubblica e della ricca quanto
articolata tradizione antisemita di quest’ultima. Un secondo, e forse
ancor piu importante motivo risiede nella possibilita di utilizzare
I'atteggiamento dell’antisemitismo fascista nei confronti di quello
esagonale quale laboratorio per indagare alcuni aspetti del complesso
universo ideologico dell’antisemitismo medesimo.

Un primo problema storiografico concerne la conoscenza, da parte
dell’antisemitismo fascista (o almeno dei suoi piti importanti teorici),
della ricca tradizione dell’antisemitismo francese: quali autori e quali
opere di questa tradizione conoscevano i teorici dell’antisemitismo
fascista?

L’impressione generale ¢ che i vari Drumont, Lapouge, fino ai
pubblicisti minori come Gohier, fossero autori piu richiamati che letti; e
talvolta, quando erano richiamati, i loro nomi erano riportati in modo
erroneo, come nel caso, ad esempio, di Lapouge, riportato come
“Lapouche”, errori probabilmente non dovuti solo a una frettolosa
correzione delle bozze, bensi rivelatori di una scarsa dimestichezza dei
pubblicisti fascisti con ’opera di questi autori.

Lo stesso giudizio su una conoscenza superficiale dell’antisemitismo
francese si puo estendere, del resto, a un intellettuale antisemita
esponente del razzismo “spirituale”, come Julius Evola, al quale pure
non esiteremmo a riconoscere di essere stato tra gli autori razzisti
italiani tra i pid informati sulla letteratura razzista europea’.

> Cfr. PISANTY 2006; CASSATA 2008.
444 Cfr., a titolo d’es., vz, p. 166.
> Sul pensiero politico di Evola cfr. GERMINARIO 2001.
223



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Dell’antisemitismo francese Evola si era occupato su “La Vita Italiana”
alla vigilia dell'introduzione delle leggi razziali. E lo aveva fatto in un
articolo d’informazione, piu che di analisi, in cui non mancavano
grossolane inesattezze, come ’attribuzione a Drumont di ascendenze
aristocratiche, visto che 'autore della France juive era presentato come
il «conte Drumont»®, o come lattribuzione a un fantomatico Isaac
Blumchen, ebreo di Cracovia, della stesura di due pamphlets, A nous la
France! e Le droit de la race supérieure, in realta scritti da Urbain
Gohier. Si trattava di due piccoli testi cospirazionisti, ingiustamente
sottovalutati dalla storiografia, anche se potremmo considerarli una vera
e propria anticipazione di cio che poi sarebbero state le numerose
edizioni dei Protocolli dei “Savi anziani” di Sion’. Gohier risultava,
peraltro, un nome tutt’altro che sconosciuto agli intellettuali italiani,
essendosene occupato, quindici anni prima, Emilio Cecchi®. Quello di
Evola, considerato che questi da tempo si era attestato su posizioni
tradizionaliste, era comunque un contributo pro domo sua, nel senso
che, nel delineare I’elenco delle riviste e delle organizzazioni antisemite,
lasciava molto spazio alle posizioni di due autori cospirazionisti, Léon
de Poncins ed Emmanuel Malynski, esponenti del piu rigoroso
tradizionalismo controrivoluzionario declinato in chiave decisamente
antisemita; non a caso, ’anno successivo Evola avrebbe curato e
introdotto la traduzione italiana di un loro testo’.

Beninteso, questo disinteresse, almeno nel caso del quindicinale
diretto da Interlandi, si estendeva significativamente anche al diffuso
quanto aggressivo antisemitismo francese degli anni Trenta. In un caso
come nell’altro, quest’atteggiamento di sufficienza, come si vedra, non
solo tradiva una precisa causa di natura politica: in esso, al disinteresse
esplicito faceva in realta da significativo contrappunto un interesse
implicito, esteso fino a una vera e propria identita di vedute e di giudizi
storico-politici.

® EVOLA 2005b, p. 447.
7 BLUMCHEN 1913a; ID. 1913b. Per un’analisi dei due testi di Bliimchen (in
realta U. Gobhier) e per una loro collocazione nella pubblicistica antisemita cfr.
GERMINARIO 2010, p. 51 sgg.
® Su questo, cfr. PISCHEDDA 2015, pp. 161-4.
? DE PONCINS E MALYNSKI 1939.

224



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Intanto, a che cosa era dovuta questa mancanza di attenzione nei
confronti dell’antisemitismo francese?

Un’ipotetica attenzione verso I’antisemitismo francese avrebbe posto
a quello fascista un problema politico irrisolvibile: la tradizione
antisemita francese, a cominciare da Drumont e dalla numerosa coorte
di pubblicisti che negli anni fin de siécle avevano avuto come punto di
riferimento “La Libre Parole”, era stata decisamente germanofoba,
tanto che diviene molto difficile distinguere, negli autori di quest’area
politica, dove finisse I'antisemitismo e iniziasse la germanofobia.
Germanofobo dichiarato era stato, solo per richiamare qualche
esempio, un curioso quanto interessante drumontiano di una notorieta
passeggera, ancorché sottovalutato dalla storiografia, come il dr.
Kimon'’; germanofobo era stato, poi, uno psichiatra, Henri Meige,
celebrato dallo stesso Drumont. Meige potremmo considerarlo quale
esempio, neanche tra i piu significativi, di cid che in quegli stessi anni
avrebbe osservato Plechanov: «E noto che agli scienziati tedeschi non
piace essere d’accordo con quelli francesi e ai francesi con quelli
tedeschi»''. Ad avviso di Meige i tedeschi costituivano addirittura una
sintesi fra il semitismo orientale e la barbarie gotica: «il popolo errante
— egli scriveva - non ¢ il popolo ebraico, ¢ il Tedesco, che si chiami
Vandalo, Normanno o Visigoto»'. Sulla germanofobia, infine,
dell’Action francaise, e specialmente dei suoi due Dioscuri, Léon
Daudet e Charles Maurras, non & neanche il caso di soffermarsi, se non
per osservare appena che per Maurras alle disgrazie della Francia non
era stato estraneo quel protestantesimo luterano il cui biblismo era
intriso di ebraismo”. Quello di Maurras, com’¢ stato osservato in uno
studio che, a piu di cinquant’anni di distanza dalla sua pubblicazione
poco ha perso della sua freschezza, era un nazionalismo che «nulla deve

9 Sul dr. Kimon, cfr. la voce, come al solito precisa, a lui dedicata in JOLY
2005, p. 212; molti riferimenti in GERMINARIO 2010, ad indicen; ID. 2011a, in
part. pp. 219-33.
"1 PLECHANOV 2016, p. 53.
2 MEIGE 1893a, p. 86. Per gli elogi di Drumont a Meige cfr. quanto scrive in
ID. 1893b e ID. 1901.
P GERMINARIO 2011, pp. 99-115.

225



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

alle brume del Nord», anche perché caratterizzato dall’«odio del
germanesimo»' .

Una valorizzazione, da parte fascista, delle posizioni dell’Action
francaise costituiva una strategia ideologica impraticabile, perché
privilegiare i vari Maurras e Léon Daudet significava condividere
I'atteggiamento critico di questi ultimi nei confronti della politica estera
fascista di una sempre piu stretta alleanza con la Germania nazista.
Viene da osservare come nel nazionalismo francese antisemitismo e
germanofobia procedessero all’'unisono, rimandandosi I'un 'altro, quasi
che Dantisemitismo costituisse la piu sicura garanzia per essere
germanofobi; a sua volta, il modo piu sicuro per essere nazionalisti e
germanofobi era quello di essere anche antisemiti.

Un’altra intera corrente, quella dell’antisemitismo di provenienza
socialista, che, a muovere da Toussenel fino ad Auguste Chirac, Hamon
ecc., con una forte presenza tematica nello stesso Drumont, era
anch’essa inutilizzabile per I'antisemitismo fascista (ma identico
discorso si potrebbe sostenere per quello nazista), a causa delle sue
tendenze proletarie, se non plebee. L’antisemitismo fascista fu
certamente antiborghese; anzi, a meno che non si voglia assumere una
visuale priva di respiro storiografico, ¢ il caso di leggere la scelta fascista
dell’antisemitismo all'interno del processo di intensificazione della
strategia totalitaria impregnata di istanze e atteggiamenti antiborghesi.
Tuttavia, 'antiborghesismo fascista — in questo fedele erede della critica
della borghesia sviluppata nella cultura di destra precedente, ancorché
presente nel fascismo diciannovista e in alcuni ambienti dello stesso
squadrismo degli anni Venti — era di tipo etico e di costume, in virtu
della convinzione che, come sosteneva un intellettuale fascista, «la
vecchia lotta antiborghese mosse da un errore: quello della borghesia
intesa come classe»”. Esso stava bene attento, dunque, a non
riconoscere eccessivo credito a istanze, programmi e categorie d’analisi
riconducibili alla tradizione socialista.

C’¢ un ulteriore esempio, a nostro avviso significativo, per motivare
quanto si ¢ venuto fin qui sostenendo. Nell’elenco di una Bibliogratia
essenziale sul razzismo, proprio per quanto riguardava il versante

' Entrambe le citazioni in DIGEON 1959, p. 434,
P RICCI 1939, p. 25. Su questo, cfr., da ultimo, BUZZEGOLI 2007.
226



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

francese, I'autore, Gino Sottochiesa, un abile divulgatore e compilatore
delle tesi del razzismo fascista, segnalava volumi di Vacher de Lapouge
e di Gobineau - con uno spazio rilevante a quella che I'autore definiva
«Scuola germanica» -, passando sotto silenzio autori non meno
“classici”, come Toussenel, Drumont, Gohier ecc.: le presenze erano
altrettanto significative delle assenze. Era la conferma che i nomi di
questi ultimi non si potevano segnalare, a causa della loro germanofobia
e delle posizioni nazionaliste. Viceversa, non c’erano eccessivi ostacoli
ideologici nel segnalare autori come Gobineau e Vacher, proprio perché
nelle loro opere questi avevano rivelato di essere estranei — non
foss’altro che per ragioni biografiche, come nel caso di Gobineau — al
nazionalismo francese.

Quanto all’antisemitismo francese degli anni Trenta, almeno nelle
sue voci piu significative, pare fuori dubbio che esso guardasse piu a
Berlino che a Roma, come, ad esempio, nel caso di un Céline™. In altri
termini, se da Roma si assumevano molte precauzioni nei confronti
dell’antisemitismo sulla Senna, a sua volta a Parigi si assumevano
altrettante precauzioni, sia pure per motivi differenti, nei confronti
dell’antisemitismo fascista: questo era considerato equivoco perché
moderato, una specie di /ate comer rispetto a quello politicamente piu
radicale dei nazisti. Tutti questi motivi — insieme ad altri che saranno
delineati piu avanti - svolsero un ruolo determinante nel delineare
I'atteggiamento cauto e prudente dell’antisemitismo fascista nei
confronti della ricca tradizione teorico-politica dell’antisemitismo
francese.

Quali motivi polemici contro la Francia intese privilegiare “La
Difesa della razza”?

Intanto, veniva negata 'omogeneita razziale dei francesi: «la diversita
razziale tra il nord e il sud della popolazione ¢ un fatto bimillenario e le
vicende storiche sono determinate a seconda se prende il sopravvento il
nord o il sud»; la lotta politica in Francia era stata fino ad allora solo
una lotta razziale: «la storia razziale della Francia ¢ la lotta bimillenaria
dell’elemento  indigeno  contro  l'affermazione  dell’elemento
germanico» ',

16 Cfr. GERMINARIO 2011b.
" Entrambe le citazioni da GASTEINER 1940, rispettivamente pp. 11, 12.
227



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Dunque, la Francia era stata attraversata da una profonda frattura
razziale interna, che I’aveva corrosa, umiliando prima e poi eliminando
soprattutto 'aristocrazia, raccolta ormai in «gruppi molto ridotti»'®,
definitivamente distrutti nel 1789. In questa ricostruzione, piu che le
fonti francesi che piu avevano insistito nell’ipotesi di un’origine
germanica dell’aristocrazia (I'autore citava esplicitamente Guizot,
Boulanvilliers e altri autori francesi), lo schema di riferimento sembrava
essere Chamberlain. Nel famoso testo del 1899, lo scrittore anglo
tedesco aveva infatti sostenuto che I'inizio della rovina della Francia era
da retrodatare allo lotta intrapresa dalla monarchia contro gli ugonotti,
esponenti del migliore sangue tedesco e ariano®.

Ma nel ventaglio dei temi polemici del quindicinale di Interlandi la
denuncia della Francia quale nazione razzialmente divisa fra razze del
nord e razze del sud costituiva un tema secondario. Al primo posto
figurava una terna di concetti, consistente nella decadenza-denatalita-
ebreizzazione, politicamente ben piu pregnante. Questa centralita
permetteva alla rivista di attualizzare la sua polemica, tenendo conto di
uno scenario politico europeo contrassegnato dalla guerra in corso della
Francia contro la Germania nazista.

Intanto, ’economia francese, specie il settore finanziario, risultava
nelle mani degli ebrei: «chi faccia una peregrina indagine nel mondo
delle anonime si accorgera come esse nella maggior parte siano in mano
di giudei o filogiudei»*’; Parigi, poi, era ormai una citta completamente
ebreizzata, considerato che «le gesta degli ebrei contro la ricchezza
nazionale [...] si sono susseguite in questi ultimi anni senza
interruzione»’'. La salita al governo di Léon Blum non aveva fatto altro
che certificare 'avvenuta ebreizzazione della nazione, estendendo
ulteriormente il potere degli ebrei: «I’arrembaggio giudaico a Parigi era
gia abbastanza sviluppato prima dell’esperienza Blum, ma con questa
esperienza, tutti gli ebrei sono saliti piu alto»; la situazione politica
interna francese si era aggravata al punto che Parigi era divenuta la
capitale dell’ebraismo mondiale: «i giudei di tutto il mondo [...] hanno

8 Ivi, p. 13.
Y Cfr. quanto scrive in. CHAMBERLAIN 1998 (1899), v. II, pp. 923, 960, 1059.
2 FORTEGUERRI 1940, p. 39.
2l SCARDAONI 19393, p. 21.
228



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

fatto della terra di Francia la terra della loro storia»™. E poi ancora:
«oggi ¢ chiaro come il sole che tutti gli elementi espulsi dai ghetti
d’Europa hanno creato in Francia un tal fomite d’infezione da rendere
necessario anche in quel paese un pronto rimedio»”.

Non ¢ da escludere che, almeno in quest’ultimo caso, il riferimento
fosse all’emigrazione di esuli ebrei tedeschi a Parigi dopo 'arrivo di
Hitler al cancellierato. In ogni caso, gli ebrei avevano prosperato in
Francia gia prima dell’emancipazione giuridica; a  partire
dall’emancipazione, poi, «i giudei non hanno piu ritegno e sono una
delle cause principali del crollo dell'Impero. La sera di Waterloo essi
spogliarono i cadaveri»; questo sfacciato potere ebraico «continua
incontestato, [e] [...] segna il fatale tramonto della potenza francese.
Una voragine ¢ aperta davanti alla Francia: il giudaismo ve la conduce
per mano come se fosse cieco»”’. Quanto alla cultura francese, essa era a
dir poco degenerata: Parigi, scriveva uno degli autori pit presenti sulle
colonne della rivista, «& oggi cio che era Cipro al tempo dei Fenici: il
centro di diffusione dell’arte eclettica internazionale»®.

Chi abbia una particolare dimestichezza con I'immaginario
antisemita d’Oltralpe non avra difficolta a rilevare in queste descrizioni
Drumont e la Drumont renaissance, ossia la vasta pubblicistica
antisemita fiorita in Francia soprattutto nel periodo a partire dalla
formazione del governo Blum, almeno per quanto concerne due
argomenti principali, ossia I’ebreizzazione della nazione e la convinzione
che il pluralismo e la democrazia fossero le situazioni in cui 'ebreo,
ormai emancipato e libero di operare nella societa, realizzava la sua sete
di dominio®®. Anzi, anche se in qualche raro caso i richiami a fonti
nazionaliste francesi erano chiari, come in occasione di una recensione a
un pamphlet di Marcel Bucard”, un personaggio non a caso in rapporti
ideologici e politici molto stretti col fascismo italiano, il sospetto
storiografico & che 1 pubblicisti de “La Difesa della razza”

22 Entrambe le citazioni in PICENO 1939, p. 41.

# LANCELLOTTI 1940, p. 32.

4 Entrambe le citazioni in BARDUZZI 1940a, p. 33.

» PENSABENE 1940, p. 37.

26 Cfr. SCHOR 1992; MILLMAN 1992; GALIMI 2006.

7 Cfr. LANCELLOTTI 1940, pp. 32-4 (il pamphlet recensito era BUCARD 1938).
229



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

saccheggiassero a piene mani dalla pubblicistica antisemita del periodo,
evitando accuratamente, pero, di citare le fonti di riferimento; si
riproponeva, al lettore italiano, ignaro degli argomenti delle culture
politiche e dei movimenti antisemiti delle altre nazioni, quanto gli
antisemiti francesi avevano sostenuto per almeno mezzo secolo.

Del resto, con la significativa eccezione di Georges Montandon, sul
quale ci soffermeremo piu avanti, nel quindicinale di Interlandi lo
spazio concesso agli autori antisemiti stranieri non fu molto vasto.
Anche la collaborazione di antisemiti tedeschi si riduce, nel complesso,
a pochi articoli di un’autorita nelle “scienze razziali”, Johann von Leers,
un vero e proprio professionista dell’antisemitismo - «uomo che nulla
ha appreso e nulla dimenticato» secondo il graffiante giudizio
storiografico di Mosse®® -, e 'antropologo e medico Eugen Fischer: in
entrambi i casi, si trattd comunque, di collaborazioni tutt’altro che
intense.

In quest’atteggiamento ambiguo nei confronti degli antisemitismi
stranieri agiva una tensione che nessun antisemitismo nazionale poteva
risolvere: la tensione fra la nazione e il mondo. E un problema
storiografico e teorico-politico che attraversava tutto I’antisemitismo
europeo e che cosi possiamo delineare: la tensione fra la nazione e il
mondo rivelava che un po’ in tutto il continente europeo
’antisemitismo si era dotato di un’identica cultura e categorie politiche,
tanto che si dovrebbe parlare di un vero e proprio universo ideologico
antisemita, non del tutto diverso, ad esempio, dal marxismo. Erano
proprio queste identita politiche e culturali — al punto che, sul piano
storiografico si ¢ potuta registrare la presenza di una «”internazionale
antisemita” delle immagini»”’, in riferimento all’utilizzo di medesimi
apparati iconografici, che si rimbalzavano fra le colonne di riviste
pubblicate in nazioni differenti - che permettevano agli antisemiti
italiani di riprendere le analisi di quelli francesi, utilizzando
all’occorrenza anche le loro categorie.

Tuttavia, la presenza della forte componente nazionalista in
quest’universo  ideologico  ostacolava la formazione di un
“internazionalismo” in chiave antisemita: lo stesso Hitler non avrebbe

* MOSSE 1994 (1964), p. 107.
2 GALIMI 2005, p. 434.
230



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

mancato di ribadire che «La Welranschauung nazionalsocialista [...]
non & fatta per lesportazione. E destinata al Volk Qualsiasi azione
ispirata dal nazionalsocialismo mira necessariamente a obiettivi
circoscritti e accessibili»”’. Come a dire che a diagnosi pressoché
identiche corrispondeva, se non un’ostilita, certo una difficolta a
intrattenere rapporti positivi con gli altri antisemitismi nazionali, perché
una simile strategia avrebbe potuto nuocere alle ragioni nazionalistiche
del singolo antisemitismo. Se si tiene conto delle accuse contro la
Francia meticcia, si pud comprendere il motivo per cui la componente
nazionalista dell’'universo ideologico antisemita si traduceva in un
ostacolo a un eventuale internazionalismo antisemita. Fino a quando si
trattava di denunciare il meticciato, la denatalita, ’ebreizzazione ecc.,
I'estrema destra francese e il fascismo italiano potevano pure
convergere, ricorrendo ai medesimi argomenti, specie se si considera
che da decenni era un nume tutelare della prima, Maurras, a denunciare
I'azione dei «quattro stati confederali» (ebrei, massoni, protestanti e
appunto meticci). La differenza diventava perd inconciliabile nelle
conseguenze: per “La Difesa della razza”, come per qualsiasi altro
francofobo fascista, la decadenza della Francia era irreversibile; per un
qualsiasi nazionalista antisemita francese si trattava, invece, di fare
appello proprio alle forze vitali della nazione per rovesciare questa
situazione di deterioramento. Non €& un caso che nel 1940 in un
opuscolo pubblicato dalle Edizioni Quadrivio — un’iniziativa editoriale
promossa a Jatere delomonimo settimanale diretto dallo stesso
Interlandi -, a giustificazione delle posizioni tedesche nella guerra
scoppiata da alcuni mesi, cio che risaltava non era tanto la difesa della
Germania nazista, quanto lostilita nei confronti del nazionalismo
francese, in particolare nei confronti di un altro intellettuale di spicco
dell’ Action francaise, Jacques Bainville: questi era definito uno «storico
patriotticissimo», sempre orientato a «glorifica[re] nei suoi libri di
storia la politica estera della Francia»’' contro la Germania.

Non c’¢ dubbio che il pamphlet fosse il consueto esempio di quello
che Huizinga avrebbe definito quale «”servilismo” della storia», proprio
in riferimento a quelli che lo storico olandese chiamava «nazionalismi

O HITLER 2013, p. 35.
’! Entrambe le citazioni in ANONIMO 1940, rispettivamente pp. 46, 11.
231



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

esasperati [che] pongono la storia al servizio di un determinato
interesse»’”. Tuttavia, emergeva, in questo modo, la tensione fra la
nazione e il mondo, ossia fra gli obiettivi nazionalisti che un qualsiasi
antisemitismo si assegnava e la possibilita di mediare questi obiettivi con
i movimenti e le culture antisemite di altre nazioni. Per riprendere il
concetto mussoliniano sul fascismo da non intendersi come una «merce
d’esportazione», si potrebbe osservare che I'antisemitismo poteva essere
“importato” per quanto riguardava il ricorso agli stereotipi antiebraici;
ma diventava problematica una qualsiasi convergenza fra antisemitismi
di nazioni differenti, - soprattutto se queste nazioni si situavano in
campi ideologici opposti — a meno che queste convergenze non fossero
precedute e rafforzate da alleanze politiche.

Abbiamo fatto riferimento alla tensione nazione-mondo; nel caso
specifico dell’atteggiamento di censura de «La Difesa della razza»
davanti all’antisemitismo francese si potrebbe aggiungere un altro
motivo: laddove, in Francia, 'antisemitismo era antisistemico e dal
basso, in Italia era sistemico, dall’alto e statuale. Cio significava che
I'universo ideologico di riferimento era identico, ma cambiava
radicalmente il suo uso: nel primo caso era utilizzato quale narrazione
per una mobilitazione dal basso che si presentava con una vocazione
nazionalrivoluzionaria, mentre nel secondo agiva da momento di
mobilitazione finalizzato a rafforzare il regime politico.

La causa di questa censura €, a nostro avviso, da individuare proprio
in quanto abbiamo gia osservato in precedenza, e cio¢ nella riluttanza
dell’antisemitismo fascista a stabilire rapporti positivi con le tradizioni
antisemite nazionali. In altri termini, si potevano agevolmente utilizzare
i temi della pars destruens degli altri antisemitismi, stando bene attenti,
comunque, a non valorizzare eccessivamente la pars costruens, perché
cid avrebbe significato riconoscere le ragioni delle componenti
nazionaliste presenti in qualsiasi antisemitismo. Di suo, semmai,
I’antisemitismo italiano poteva solo aggiungere che la Francia aveva
vissuto un vero e proprio paradosso storico, e cioé che la nazione che
aveva dato i natali a Gobineau e che aveva visto la fioritura di un
consistente antisemitismo era ormai divenuta la terra dei meticci, dei

’2 Entrambe le citazioni in HUIZINGA 2013 (1935), rispettivamente pp. 102,
105.
232



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

vari incroci razziali e del dominio ebraico: «sembra addirittura una
sarcastica ironia del destino, che proprio il paese dove ¢ nata I'idea
razzista e dove hanno vissuto i grandi propagatori della rigenerazione
razziale del’Europa non abbia compreso i propri profeti e sia ['unico
popolo bianco che ha dimenticato 'onore della razza, affratellandosi
per volgari motivi colla gente di colore»”.

Alla scarsa attenzione per gli esponenti dell’antisemitismo francese
contribui anche un aspetto piu specifico. L’antisemitismo fascista, fin
dall'introduzione della normativa del 1938, aveva sempre teso a
dimostrarsi autonomo da qualsiasi altro antisemitismo. Solo tenendo
presente quest’aspetto, si pud comprendere quel passaggio del
famigerato discorso di Mussolini a Trieste, quando egli aveva sostenuto
che «coloro i quali fanno credere che noi abbiamo obbedito a
imitazioni, o, peggio, a suggestioni, sono dei poveri deficienti ai quali
non sappiamo se dirigere il nostro disprezzo o la nostra pieta»™*,

L’autonomia teorico-politica ostacolava i riferimenti e le cooptazioni
degli antisemiti stranieri; anzi, sembrava che, per il regime fascista, gli
altri antisemitismi, che pure costellavano il panorama politico europeo
nella seconda meta degli anni Trenta, non esistessero, o almeno non
esistesse 'antisemitismo presente all’interno di un Paese comunque
ostile al fascismo, come la Francia. Rendersi autonomi dagli altri
antisemitismi significava per Mussolini e il regime eliminare il sospetto
che I'ltalia fascista avesse varato la sua legislazione razziale per
compiacenza o addirittura su pressione dei nazisti, col risultato a dir
poco inammissibile - sia per I'immagine che il regime intendeva
trasmettere agli italiani e all’opinione pubblica straniera, sia per
I'immagine di sé, -caratterizzata dall’autosufficienza ideologica e
dottrinaria — di presentare il regime fascista come subalterno alla
Germania. Quest’obiettivo risultava fondamentale per il regime, sia
perché preservava I'orgoglio nazionalista di cui il fascismo era sempre
stato imprenditore politico, sia perché, sul piano teorico-politico, una
rivoluzione totalitaria cerca sempre di presentarsi come un’operazione
politica originale e innovativa rispetto alla situazione storica in cui
opera. I regimi totalitari possono anche imitarsi a vicenda, ma sono ben

> GASTEINER 1940, p. 11.
> MUSSOLINI 1959b (1938), p. 146.
233



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

lontani dal riconoscere questi debiti, perché questo riconoscimento
pregiudicherebbe la loro immagine pubblica fondata sulla pratica di
strategie politiche originali.

Per quanto riguardava il rapporto con la tradizione teorico-politica
razzista e antisemita, il problema degli ambienti politico-culturali come
gli autori che ruotavano attorno a “La Difesa della razza” era quello di
presentarsi come eredi di una tradizione semmai nazionale, con pochi o
scarsi riferimenti a quelle straniere. Questo spiega, ad esempio, la
curiosa cooptazione nella tradizione del pensiero razzista italiano di un
autore come Giacomo Leopardi, del quale la rivista riporto spesso brani
estratti dalle sue opere”. Ma questa strategia implicava, agli occhi degli
ideologi del razzismo fascista, un problema nient’affatto facile da
risolvere, perché non si poteva sorvolare sul fatto che la tradizione
razzista italiana, almeno quella che aveva mosso da Lombroso e dal
positivismo, non solo aveva espresso dubbi sulle qualita razziali degli
italiani, in particolare delle popolazioni meridionali, ma era stata
espressione della cultura e della societa liberali®®. Se il richiamo a
Leopardi valeva piu di un eventuale richiamo a un Drumont, allora ¢ il
caso di osservare che il fascismo si trovava nella necessita di inventare
una propria tradizione razzista che, per un verso, si richiamasse ad
alcuni autori precedenti — stando naturalmente bene attento a non
precipitare nell’errore di cooptare autori che avevano proceduto a una
razzizzazione degli italiani per linee interne -; per l'altro verso, si
trattava poi di dare vita a una strategia originale che si presentava libera
da debiti nei confronti delle altre tradizioni antisemite e razziste
nazionali.

E da registrare, infine, un altro aspetto. Telesio Interlandi, in qualita
di direttore de «La Difesa della razza», e dunque tra i piu qualificati
portavoce del razzismo fascista, era 'uomo giusto al posto giusto. Come
esponente da tempo dei settori radicali del fascismo che si esprimevano
sul quotidiano da lui diretto, “Il Tevere”, poteva certamente dare voce e
spazio a quel radicalismo politico che, proprio a partire dalla svolta
razzista e antisemita del 1938, aveva ripreso slancio, interpretando
quella svolta nel senso di un’accelerazione della strategia totalitaria e

> Cfr. BONAVITA 2009, pp. 17-27.
%6 Su questo aspetto cfr. GERMINARIO 2009, p. 44 sgg.
234



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

antiborghese di costruzione dell’«uomo nuovo» fascista. Rispetto a un
ambiente come quello dell’altra rivista antisemita, “La Vita Italiana”,
che ruotando attorno a fascisti radicali e apertamente filonazisti come
Giovanni Preziosi e Roberto Farinacci, aveva espresso da anni un
radicalismo politico (e polemico) difficilmente non sempre controllabile
dalle istanze del regime, il radicalismo di un Interlandi agiva per
interposta persona, considerati i suoi rapporti molto stretti con le alte
gerarchie fasciste, a cominciare da Mussolini’’.

Ora, il radicalismo politico fascista, cosi come si esprimeva nel
campo della propaganda antisemita, era costretto a operare in uno
spazio contrassegnato da una significativa aporia: per un verso, questo
radicalismo intendeva rivendicare I'autonomia dell’antisemitismo
fascista da quello nazista; per I'altro verso, non erano pochi coloro che
provavano ammirazione per I’antisemitismo nazista, perché espressione
di un radicalismo politico che, almeno per quanto riguardava
I'atteggiamento nei confronti dell’ebraismo, ad alcuni settori
dell’estremismo fascista sembrava ben piu coerente e conseguente di
quello praticato nell'Italia fascista. In altri termini, la lotta contro gli
ebrei in Germania si rivelava ben piu radicale di quella sviluppata in
Italia; e quest’atteggiamento significava che il nazismo, pur essendo
giunto al potere piu di un decennio dopo il fascismo, aveva superato il
fascismo medesimo quanto a radicalismo politico, procedendo piu
avanti nella costruzione di un regime totalitario.

La nostra ipotesi storiografica ¢ che la questione del razzismo e
dell’antisemitismo non puo essere staccata dalle dinamiche politiche
interne al regime fascista. Le polemiche fra razzisti “spirituali” e razzisti
“biologici”, che avrebbero attraversato il fronte del razzismo fascista
pressoché fino alla caduta del regime, possono essere interpretate come
la cartina di tornasole dello scontro fra settori differenti del radicalismo
totalitario fascista. A un settore, raccolto proprio attorno al periodico di
Interlandi, espressione di istanze radicali promosse dalla politica del
regime medesimo, e dunque “interne” a quest’ultimo, si contrapponeva
I’ambiente raccolto attorno a Preziosi e a “La Vita Italiana”:
quest’ultimo settore era portavoce di un radicalismo politico ben piu

’” Su Interlandi, il cui nome ¢& molto ricorrente nella bibliografia

sull’antisemitismo fascista fin qui citata, molte notizie in CASSATA 2008.
235



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

marcato — che talvolta non mancava di polemizzare anche con alcune
voci ufficiali del regime -, intento a guardare alla Germania nazista
quale punto di riferimento per un’accelerazione del processo di
costruzione del regime totalitario.

Richiameremo piu avanti quello che, a nostro avviso, ¢ da ritenersi il
motivo probabilmente decisivo, che indirizzava I'antisemitismo fascista
a mantenere un rapporto freddo e di indifferenza nei confronti delle
altre tradizioni teorico-politiche antisemite. E il caso, invece, di tornare
al problema della polemica de “La difesa della razza” contro la Francia.
Quelli dell’ebreizzazione e della denuncia della democrazia come forma
storica di governo utilizzata dall’ebreo per realizzare il proprio potere
razziale non erano infatti gli unici temi. Intanto, stabilito che la Francia
era un paese ebraizzato e in piena fase decadente, quali fenomeni sociali
ne attestavano la decadenza e lo sradicamento?

Anche su questo punto, antisemitismo fascista procedeva a un vero
e proprio saccheggio delle posizioni e dei temi agitati da tempo
dall’estrema destra francese. La prima causa era la consolidata tendenza
francese alla denatalita. Mentre Maurizio Lelj, un redattore del
quindicinale, sentenziava che «la borghesia ¢ I'armata della
civilizzazione. E la Francia ¢ la vera patria dei borghesi»’®, per I’esperto
di questioni francesi, Francesco Scardaoni, la politica e lo stile di vita
borghesi avevano prodotto come risultato il fenomeno della denatalita,
che, a suo avviso, era determinata «dal bisogno di agiatezza e di lusso
[che] dal tempo del secondo Impero, ¢ andata accentuandosi sempre di
pit»””. La Francia, rincarava un altro collaboratore della rivista, «&
sterile [...] le bare superano le culle»™; e questa tendenza risultera alla
fine politicamente mortale, perché le societa democratiche e pluraliste
«muoino di morte naturale, per estinzione interna»*'. Particolarmente
grave, in questa generale tendenza alla denatalita, era il continuo esodo
dalle campagne, una delle manifestazioni piu deleterie e negative della
vocazione delle democrazie all’'urbanesimo®. La conseguenza era un

8 ANONIMO [LELJ] 1939, p. 35.
> SCARDAONI 1939b, p. 42.
0 MARCHITTO 1939a, p. 41.
 Ivi, p. 43.
2 Cfr. T.[R1ZZINO] 1939b, p. 41.
236



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

giudizio storico-politico senza appello: la Francia era da considerarsi «la
grande malata d’Europa [...] continua ad estinguersi quasi corrosa da
inesorabile tarlo»®.

Francesco Scardaoni merita un breve supplemento d’indagine, anche
perché sembrava godere della qualifica di specialista di questioni
francesi, essendo stato corrispondente dalla Francia per “La Tribuna”
ed essendo stato residente a Parigi per alcuni anni. Con Scardaoni
siamo in presenza di un intellettuale che, malgrado la generosa ospitalita
concessagli dalla rivista di Interlandi, sarebbe rimasto di terza fila nella
folta galleria della cultura fascista. Era un intellettuale assolutamente
non paragonabile, per capacita di elaborazione politica e dottrinaria, a
quel settore di intellettuali che pure, da Landra a Evola, trovarono
spazio e una certa celebrita nell’ambito della polemica razzista e
antisemita, anche perché il suo vero e proprio campo d’interesse
culturale era la storia della musica®; da qui, probabilmente, il
persistente disinteresse storiografico nei suoi confronti. Ben poco di
originale si puo rintracciare in Scardaoni, non tanto perché il suo era un
antisemitismo improvvisato, quanto per un motivo storiografico che
non sempre ¢ stato sottolineato per la sua importanza: 'antisemitismo
degli anni Trenta, a cominciare da quello nazista e fascista, non avrebbe
fatto altro che riprendere gli stereotipi antisemiti gia elaborati dalla
tradizione teorico-politica antisemita un cinquantennio prima; sul piano
strettamente culturale, era un antisemitismo debitore dei vari agitatori
antisemiti presenti sulla scena nell’Europa fin de siécle, in particolare
nel periodo dell’ Affaire Dreytus.

Negli anni precedenti, Scardaoni aveva pubblicato, per la casa
editrice Augustea, espressione degli ambienti ufficiali del regime, un
testo sulla vita e i costumi parigini, il quale non lasciava presagire le
posizioni successivamente espresse sulla rivista di Interlandi. Anche
quando aveva accennato alla nutrita presenza di stranieri sul suolo
francese, Scardaoni aveva precisato che i «méteques», pur fornendo una
consistente presenza agli ambienti della piccola criminalita, perché

¥ TRIZZINO 1939a, p. 31.
# Per informazioni biobibliografiche su Scardaoni cfr. la voce dedicatagli in
PAOLUCCI 1987, pp. 393-94; cenni anche in FORNO 2005, p. 217, n. 120;
SEDITA 2010, p. 155.

237



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«turbolenti e pericolosi in ogni momento di disordine», aggiungevano
tuttavia «alla vita parigina una nota di internazionalismo»®. Quanto agli
ebrei, Scardaoni dedicava pochi passaggi, per di piu nient’affatto
originali, sostenendo che I'ebraismo, pur se «conosce tutte le sciagure,
tutte le disperazioni»™®, mancava di spirito metafisico, con la
conseguenza che gli ebrei vivevano «sotto l'incubo di una fatale
abiezione e tutta la loro immensa tragedia ha un carattere negativo»*.
Era poco piu di uno sfoggio di generica erudizione (non mancava un
richiamo a Nietzsche) mista a paludata commiserazione che
difficilmente lasciava intravedere lo Scardaoni francofobo e deciso
antisemita del 1938.

L’intensa collaborazione di un intellettuale come Scardaoni al
settimanale di Interlandi puo essere un utile laboratorio per verificare
un aspetto della propaganda antisemita del regime fascista. Questa fu
una propaganda molto estesa, capace di occupare a lungo la stampa del
regime, diffondendosi in tutti gli ambiti della societa italiana; né sarebbe
potuto essere diversamente, essendosi sviluppata in un ambiente
politico totalitario consolidatosi gia da diversi anni.

All'interno dell’area di scrittori e intellettuali pitu esposti nella
propaganda antisemita sarebbe comunque piu appropriato distinguere
almeno due settori. Il primo era quello di autori che da tempo potevano
vantare un back ground antisemita. Era questo il caso di un gruppo di
autori abbastanza ristretto, i cui maggiori esponenti erano Paolo Orano,
Preziosi, Interlandi ed Evola, tutti antisemiti pitt o0 meno dichiarati ben
prima della svolta del 1938. Costoro costituivano la memoria storica
dell’antisemitismo italiano, soprattutto per quanto concerneva i primi
due: Orano aveva tradito atteggiamenti antisemiti gia in eta giolittiana®;
Preziosi era approdato all’antisemitismo, probabilmente sulla spinta di
alcune posizioni di Maffeo Pantaleoni, assiduo collaboratore de “La

* Entrambe le citazioni in SCARDAONI 1931, p. 14.

 Jvi, p. 122.

7 Ivi p. 123,

* Su Orano cfr. GERMINARIO 1999a, pp. 105-14; ID. 1999b, in part. pp. 12-6.
238



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Vita Italiana”, gia nel corso della guerra®, fino a pubblicare nel 1921 la
prima edizione italiana dei Prorocollr”.

E da ritenersi differente il caso di uno Scardaoni, il quale &
rappresentativo del secondo settore degli intellettuali che parteciparono
attivamente alla campagna antisemita del regime. Nel caso di Scardaoni
siamo in presenza di un intellettuale dedicatosi all’antisemitismo a
muovere dal 1938, senza che nulla, o ben poco, della sua produzione
pubblicistica precedente lasciasse presagire quest’approdo. In altri
termini, quello di Scardaoni ¢ il caso - abbastanza consueto in ambiente
politico totalitario — di un intellettuale disponibile a riqualificare il
proprio specialismo in funzione della linea politica del regime. Nella
fattispecie, la conseguenza non ¢ solo quella di un antisemitismo
orecchiato e fatto rifluire nella generale propaganda, in una specie di
“antisemitismo del Principe” quale consueto caso di nicodemismo
intellettuale, quanto di un antisemitismo costituito da rimasticature -
«riprese pappagallescamente da tanti altri», volendo richiamarci a un
giudizio storiografico di De Felice che ben delinea alcuni aspetti e
settori della propaganda antisemita del regime’ - di una tradizione
teorico-politica, quella dell’antisemitismo, che, per quanto ricca e
articolata, risultava comunque poco o mal conosciuta. E siccome si
tratta di comprendere queste posizioni sotto I'aspetto storiografico, si
puo osservare che Scardaoni e tutti gli intellettuali riclassificatisi in poco
tempo come antisemiti del Principe possono essere letti come
un’ulteriore conferma di un processo gia avanzato di costruzione della
societa e del sistema politico totalitario da parte del regime fascista.

L’ora di Scardaoni, che nel 1943 avrebbe pubblicato un testo
antisemita™, sarebbe scoccata, del resto, qualche anno dopo, quando lo
si sarebbe ritrovato nelle prime file del giornalismo della Rsi, dapprima
direttore de “Il Popolo di Roma”, poi nel marzo del 1945, quindi poche
settimane prima del crollo della Repubblica sociale, quale direttore del
quotidiano torinese “La Stampa”, in sostituzione di Concetto Pettinato,
dopo che questi era entrato definitivamente in disgrazia presso le

¥ Cfr. MICHELINI 2011.
>0 NILUS 1921.
> DE FELICE 1988, p. 392.
2 SCARDAONI 1943.
239



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

autorita della Repubblica sociale”. Sempre alla vigilia del crollo della
Rsi, nel marzo 1945 Scardaoni avrebbe pubblicato un breve saggio su
Nietzsche, un’incursione filosofica di taglio appena divulgativo, quasi a
volere confermare le fragili basi teorico-politiche delle sue posizioni. In
quelle pagine erano appena avvertite le posizioni antisemite, se non con
un riferimento a Lou Salomé, definita «una piccola ebrea finlandese»™,
anche se, sulla scia del ben piu noto e filosoficamente piu attrezzato
Baeumler, lo stesso Scardaoni non mancava comunque di nazificare
Nietzsche, considerato che il saggio si concludeva con linvito «a
considerare i moniti nietzschiani in cio che essi hanno di comune con
quella grande idea di redenzione e di elevazione umana affermata
primamente tra le masse dal Fascismo e dal Nazional-socialismo»,
un’idea cui naturalmente si opponeva «la volgarita di un mondo in
decomposizione [che] ha urlato e urla con furore bestiale e delirante»™.

Quanto agli altri temi della polemica contro la Francia, ¢ da rilevare
sia che anche quello della denatalita era da tempo un tema di
discussione tipico dell’estrema destra francese, sia che, anche in
quest’ultimo caso, la pubblicistica fascista ricorreva al saccheggio di un
tema praticando la censura delle fonti di provenienza. A leggere gli
articoli del quindicinale, tranne un riferimento a un ormai datato studio
del 1911 di Jacques Bertillon, La Dépopuliation de la France®, i
riferimenti ad altri autori francesi erano rari, mentre addirittura
inesistenti erano i riferimenti, poi, alla pubblicistica politica dell’estrema
destra che cavalcava questo tema.

Quest’insistenza sulla questione della denatalita francese possiamo
leggerla in riferimento a un altro aspetto della strategia politica del
fascismo. Cio che i collaboratori del quindicinale intendevano
naturalmente dimostrare era che alla denatalita, quale espressione
significativa della decadenza della Francia, corrispondeva un’ltalia
totalitaria e fascista il cui sviluppo demografico, notoriamente oggetto
di passate campagne propagandistiche’’, attestava una vitalita che

>> Sulle posizioni di Pettinato v. PARLATO 2008, pp. 10-45.
>* SCARDAONI 1945, p. 28.
>> Entrambe le citazioni vz, p. 99.
> 11 saggio di Bertillon ¢ citato ampiamente in T.[RIZZINO] 1939b, p. 24.
7 Cfr. IPSEN 1997; CASSATA 2006.
240



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

tendeva a tradursi in una politica estera espansionista. Cio significava
che I'Ttalia fascista doveva subentrare a una Francia decaduta nel
concerto politico europeo ed eventualmente nelle colonie.

La posizione della rivista era a favore di un nuova mappatura delle
colonie all'interno del Nuovo Ordine Europeo che I’Asse intendeva
disegnare gia nel corso della guerra; le colonie dovevano essere
occupate dai popoli caratterizzati da un intenso sviluppo demografico,
ridimensionando appunto il ruolo e la presenza di una nazione
decadente, meticcia e a bassa natalita come la Francia: «noi non siamo
contrari per principio a che la Francia abbia un suo posto e una sua
funzione nel nuovo ordine. Il posto che la Francia potra occupare, ad
ogni modo, non pud essere superiore alla sua “reale” potenza
demografica. Il pauroso sbandamento demografico che essa ha subito in
questi ultimi anni non pud non avere le sue profonde ripercussioni
politiche in quest’epoca di ferro in cui si afferma pit che mai il fattore
“numero”. [...] La Francia, per un basso ideale di piacere edonistico, ha
soffocato le leggi piti elementari della vita»®.

In proposito il quindicinale di Interlandi non avanzava nessuna
posizione originale, considerato che il regime fascista aveva maturato da
tempo quest'immagine della Francia; ed era un’immagine recuperata
dalla tradizione antidemocratica italiana. Qualche esempio fra i tanti: in
un periodo non sospetto, poco dopo 'inizio della dittatura fascista, era
stato uno dei piu alti gerarchi del regime, Luigi Federzoni, a scrivere
che le tensioni fra I'Italia fascista e la Francia — quella che lo stesso
Federzoni definiva quale «inconciliabile antitesi» fra le due nazioni —
erano dovute alle «condizioni politiche e spirituali della vicina
Repubblica, tutta pervasa di individualismo ateo, pacifista, neo-
malthusiano, massonico, demosociale [...] e il nostro Paese, ormai
interamente dominato, invece, dalla mentalita fascista»”. Negli anni
precedenti, proprio nelle settimane immediatamente successive
all’ingresso italiano in guerra, era stato invece Alfredo Rocco, tra i piu
significativi teorici dell’ Associazione Nazionalista Italiana, a giustificare
I'inziale filotriplicismo dell’organizzazione, sostenendo che questa
posizione intendeva stroncare «il malefico influsso dei vizi francesi sulla

°8 ANONIMO [LELJ] 1940, p. 31.
> FEDERZONI 1993, p. 33.
241



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

vita politica e sociale degli italiani»®. Tenendo presenti questi

precedenti, la francofobia della rivista di Interlandi risultava un tema
tutt’altro che improvvisato e originato dalla contingenza politica, perché
gia da tempo per le posizioni antidemocratiche e antipluraliste della
cultura politica italiana la Francia era la nazione su cui si erano
abbattuti tutti i disastrosi risultati provocati dalla cultura dei Lumi.

Il tema della denatalita, almeno nel caso del periodico diretto da
Interlandi, era utilizzato anche come un’ulteriore critica nei confronti
della democrazia. Il fatto che i collaboratori de “La Difesa della razza”
connettessero la denatalita alla democrazia, al sistema politico pluralista
e infine a un sistema di vita consumistico implicava il giudizio che la
democrazia deresponsabilizzava 'individuo, lasciandolo libero di
scegliere se procreare o meno, e dunque autorizzando scelte familiari
che danneggiavano la politica della nazione.

Probabilmente in queste posizioni erano chiamate a svolgere un
ruolo importante le riflessioni e I’atteggiamento del Mussolini degli anni
Trenta intento a riflettere su Spengler e i segnali della decadenza delle
nazioni europee. Proprio in una Prefazione dedicata a un famoso saggio
Richard Korherr sulla crisi della natalita in Europa, Mussolini aveva
avuto occasione di osservare che «la progressiva sterilita dei cittadini ¢
in relazione diretta coll’aumento rapidamente mostruoso delle citta»®'.
Non sarebbe da escludere, del resto, che nella svolta antisemita del 1938
non avesse giocato un ruolo significativo il tentativo mussoliniano di
preservare il regime fascista da quei segnali di decadenza, sol che si
pensi a quell’identita ebraismo-decadenza su cui tanto aveva insistito la
tradizione teorico-politica antisemita. Rimaneva in ogni caso la
convinzione che il nesso democrazia-denatalita-decadenza-dominio
dell’ebraismo restituiva al lettore la sensazione che nello Stato totalitario
fascista le scelte dell’individuo dovevano necessariamente subordinarsi a
quelle della politica della nazione.

% Alfredo Rocco, art. del 15 agosto 1915 in “Il Dovere Nazionale”, cit. in
ALATRI 2014, pp. 14-5.
1 MUSSOLINI 1928, p. 9. Sull’influenza del pensiero di Spengler sul Mussolini
degli anni Trenta, cfr. quanto scrivono DE FELICE 1974, pp. 38-42; ID. 1981,
pp. 291-95; GENTILE 2002, p. 198.

242



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Particolarmente presente sul periodico di Interlandi era, poi, il tema
del meticciato. All’affermarsi della tendenza alla denatalita, la strategia
della classe dirigente democratica francese aveva risposto con
I’assimilazione e il meticciato. Cio significava che la vergogna della
Francia, oltre che consistere nell’avere permesso che un ebreo, Blum,
giungesse a ricoprire la carica di Capo del governo, risiedeva nell’essere
divenuta il Paese del meticciato e degli incroci razziali. Sempre Trizzino
scriveva che la Francia «ha fatto accampare gli uomini di colore nelle
citta dei bianchi. [...] La medesima parte della perdita di prestigio del
bianco € per colpa della politica coloniale francese»; di conseguenza,
questa scelta era a dir poco da giudicarsi disastrosa perché «quello della
devastazione della razza francese [...] [¢ il] massimo fenomeno storico
del nostro tempo»®.

Tali accuse potrebbero sembrare normali, considerate le tensioni
politiche internazionali fra I'Italia fascista e la Francia. Tuttavia, sulla
base di questa ricostruzione si possono problematizzare alcuni dati
storiografici.

I primo — e quello piu generale — era che la legislazione del 1938, in
un ambiente del fascismo come quello che faceva riferimento a
Interlandi e alla sua rivista, era vista come un’intensificazione della lotta
contro la democrazia e la societa borghese liberale: la differenza fra gli
Stati dell’Asse e le democrazie decadenti e razzialmente imbastardite
consisteva nella scelta dei primi di procedere a una legislazione razziale
che tutelasse dagli ebrei e ostacolasse il meticciato.

Una prova significativa consisteva nel continuo ricorso, proprio nella
polemica antifrancese, all’identita democrazia-decadenza-ebraismo.
Insomma, si modificava, arricchendosi di un ulteriore motivo, la
tradizionale critica fascista della democrazia: se fino al 1938 la polemica
ideologica fascista contro la democrazia aveva fatto ricorso a un
articolato ventaglio di argomenti, da quello della democrazia come
mortificazione delle élites all’ostilita nei confronti del parlamentarismo
ecc., a muovere dal 1938 si aggiungevano i temi delle democrazia come
regime degli ebrei e delle potenze democratiche che, razzialmente
meticce, risultavano anche nazioni subalterne agli interessi
dell’ebraismo mondiale. In altri termini, 'introduzione della legislazione

62 TRIZZINO 1939, p. 31.
243



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

razziale nel 1938 non solo aggiungeva un nuovo tema alla polemica
ideologica fascista contro la democrazia, ma proprio i temi legati alla
razza erano arrivati a oscurare tutti gli altri, divenendo quelli dominanti:
la critica fascista della democrazia si era ormai decantata in una critica
in cui erano evidenti le motivazioni di orientamento razziale. In questo
senso, la polemica contro la Francia non era altro che uno degli ultimi
tasselli di quella generale polemica contro la democrazia, che aveva
attraversato come un rigoroso filo rosso, tutta 'esperienza del fascismo
fin dalle sue origini. Questa guerra di parole e di scritti, considerato che
si tratta di articoli pubblicati anche piu di un anno prima della
dichiarazione di guerra del 10 giugno 1940 — quella che lo stesso Hitler
nel 1945 avrebbe definito quale «calcio dell’asino a un esercito francese
in liquefazione»® -, lasciava gia presagire un successivo approdo alla
guerra guerreggiata.

C’¢ infine un altro punto, e riguarda I'impostazione della guerra
data dal fascismo. Per questi settori del radicalismo politico fascista la
guerra avrebbe dovuto associare I'ideologia alla razza; si trattava di
conferire alla guerra un carattere fortemente ideologico e razziale al
tempo stesso: era la guerra contro le democrazie decadenti, costituite da
razze ormai meticciate o addirittura ebraizzate.

Su questo punto, i vari fronti del razzismo fascista, soprattutto i
razzisti “biologici”, raccolti attorno alle colonne de “La Difesa della
razza” e 1 razzisti “spirituali”, raccolti attorno a “La Vita Italiana”e ad
Evola e Preziosi®, realizzavano una convergenza ideologica significativa.
Il razzismo, tradotto in politica estera, diveniva una strategia di
discriminazione di razze associata a una prospettiva di espansione
territoriale, in nome della realizzazione di unificazioni che rispettassero
le unita etniche. Gli Stati non corrispondevano alle razze: si trattava,
quindi, di procedere a nuovi equilibri politici che rispettassero i confini
geografici con le razze.

Quando si trattava di opporsi a Francia e Inghilterra, e in quale
modo opporsi a queste ultime, il razzismo “biologico” non assumeva
toni differenti da quelli del razzismo “spirituale”. Non si trattava piu di

 HITLER 2013, p. 29.
* Sul dibattito fra razzisti “biologici” e “spirituali” cfr. GERMINARIO 2009; ID.
2001.

244



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

una questione di politica estera da affidare alle consuete mediazioni
diplomatiche, perché nell’epoca in cui le razze “giovani” si erano
incamminate lungo i percorsi dell’esperienza totalitaria, si trattava di
dare vita a un continente razzialmente omogeneo che, sul piano
politico, si lasciasse alle spalle qualsiasi suggestione democratica, e sul
piano razziale, dopo avere reso innocuo I’ebraismo, dichiarasse superato
qualsiasi incrocio di natura razziale,

Per i settori del fascismo piu esposti sul fronte della propaganda
razzista e antisemita la guerra diventava ['unico modo per realizzare il
programma razziale, perché la politica, nell’epoca in cui si erano
affermate le democrazie, aveva costituito una pratica che aveva
sottovalutato proprio le questioni della razza.

2. I Sudeti dell’ltalia e le cause razziali della sconfitta francese nel
giugno 1940

La conferma che quella contro la Francia sarebbe dovuta essere una
guerra ideologica e razziale la si puo rintracciare in quella che
definiremmo quale “politica estera” del quindicinale.

Si trattava di una politica estera che, se certamente rispondeva ai
dettami della strategia mussoliniana, tendeva a fornire motivazioni che
si richiamavano ai concetti di “razza” e di “etnia”, cosi come li veniva
elaborando la propaganda fascista. Non a caso, un collaboratore della
rivista nel maggio 1940 sosteneva che il contrasto politico tra Italia e
Francia «deriva dal diverso e antitetico fondo di razza»®,

Il tema espansionista era appena accennato nei primi fascicoli della
rivista. La sostanziale assenza di questo tema era probabilmente dovuta
al clima del dopo Monaco; ma il motivo ideologico piu importante lo
rintracceremmo nel fatto che il razzismo fascista risultava ancora in una
fase di chiarificazione, dopo l'introduzione della normativa razziale, e
dunque non aveva del tutto chiara la sua strategia di politica estera.

A partire dalla fine del 1939, dunque proprio in concomitanza con lo
scoppio della guerra, la presenza delle rivendicazioni territoriali si fece
ossessiva. A inaugurare la campagna fu Guido Landra, figura di spicco

% MATARRESE 1940, p. 6.
245



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

del razzismo biologico, nonché tra i firmatari del Manifesto della razza
nel luglio 1938%. Non era pit ’epoca delle rivendicazioni territoriali
motivate da esigenze strategiche difensive, quanto, almeno nel caso
dell'Ttalia fascista, di avviare finalmente il processo di identificazione fra
la razza degli italiani e lo Stato fascista. Ad avviso di Landra, «gli
antropologi di tutto il mondo, indipendentemente dalle differenze di
scuola o di tendenze, sono concordi nel riconoscere I'italianita razziale
dei Corsi»; i Corsi, continuava I'antropologo italiano, «rappresentano
con i Sardi, i Calabresi, e i Siciliani, nella forma piu pura, la variante
mediterranea della nostra razza»®. Era sempre Landra a sostenere,
qualche settimana dopo, che nel Sud della Francia era presente «una
vasta zona di territorio, abitata in maniera compatta da un nostro tipo
razziale, quale & quello ligure»; va da sé che i liguri®® erano da ritenersi
appartenenti al ceppo razziale degli «indoeuropei»®. Quanto alla
Tunisia, era un teorico razzista di complemento a sostenere, con toni e
immagini che mobilitavano le suggestioni ruraliste dell’ideologia
fascista, che essa era da considerarsi una terra italiana, per il lavoro
profusovi dagli immigrati di origine italiana: «chi ha continuato a
dissodare e redimere la terra sono stati gli italiani; chi ha continuato con
la vanga e l'aratro a strappare il succo dalle viscere della terra, sono stati
gli italiani. [...] Vanga e aratro possono essere presi a simbolo luminoso
della nostra [razza], perché sono essi che ne dilatano ininterrottamente i
confini: sono la vanga e l'aratro che hanno consacrato all'ltalia la
Tunisia». La Francia degli ebreizzati e dei meticci non aveva dunque
titolo a mantenere la colonia della Tunisia; questa, invece, una volta
acquisita all’Italia, sarebbe divenuta una terra di popolamento italiana:
considerato che, rispetto ai 156 abitanti per chilometro quadrato della
Sicilia, la Tunisia ne contava appena 17, era storicamente fatale «che
verso questo vuoto debbano irresistibilmente tendere, domani, come

% Sul ruolo svolto da Guido Landra nelle vicende del razzismo fascista, notizie,
oltre che nella bibliografia fin qui citata, in particolare in CASSATA 2008, cfr.
anche ISRAEL 2010, ad indicem.
7 Entrambe le citazioni in LANDRA 1940a, p. 9. Ma in questo senso anche
KEMAL VLORA 1943, p. 17.
% KEMAL VLORA 1940, p. 11.
% Ivi,p. 12.

246



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

oggi, come nel passato, - e niente varra a impedirlo — le energie
rigogliose della nostra razza»’.

Compariva, quindi, una visione dello scontro con la Francia, per ora
solo politico’!, ma che non mancava di un altrettanto supporto
dottrinario elaborato in termini razziali: si trattava della lotta di un
popolo prolifico dedito al lavoro perché appartenente a una razza di
produttori, contro la razza dell’oro, meticcia, ebraizzata, scarsamente
prolifica e precipitata nei vortici della decadenza. Se non era una
dichiarazione di guerra, o comunque un ritorno «ai piu bei giorni del
crispismo»’?, certamente Tunisia, Corsica e Nizza erano divenute i
Sudeti in versione fascista; e cosi come i tedeschi dei Sudeti non
avevano mai inteso diventare cechi, gli «italiani di Tunisia — premeva
chiarire al periodico di Interlandi - non vogliono diventare francesi»”.

Queste posizioni sembrano confermare un aspetto de “La Difesa
della razza”, che in un certo senso trascende la vicenda medesima della
rivista. Essendo dedicata alla propaganda razzista, quella di Interlandi
era una rivista il cui forte tasso ideologico induceva spesso ad assumere
posizioni radicali, che talvolta non corrispondevano del tutto
all’effettiva politica (in questo caso, estera), o almeno a certi
orientamenti della politica estera di Mussolini, secondo il quale, com’e
stato osservato in sede storiografica, obiettivi territoriali come la
«Corsica, Nizza e la Savoia erano istanze di secondo piano (Nizza e
Savoia, soprattutto)»’".

Questo radicalismo, originato da scelte quasi esclusivamente razziali
e “antropologiche” — almeno nel caso delle voci espresse dalla rivista —
sollecita I'ipotesi che la svolta razziale del 1938 avesse provocato la

0 Ibidem.
"t Almeno per la discussione fra le alte gerarchie del regime sulla questione
delle rivendicazioni territoriali cfr. per tutti, DE FELICE 1981, pp. 320-25 ¢ la
documentazione ivi citata.
2 Cosi MILZA 1987, p. 239, a proposito dell’atteggiamento della stampa
italiana davanti alle dichiarazioni antifrancesi di Ciano alla seduta della Camera
delle Corporazioni il 30 novembre 1938, sul quale cfr. CIANO 1990, pp. 218-
19.
? TRIZZINO 1939d, p. 37 (in originale la citazione & tutta in caratteri
maiuscoli).
™ Cosi QUARTARARO 1980, p. 397.

247



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

discesa in campo di vecchie e nuove posizioni ideologiche politicamente
molto radicali. Si trattava di posizioni ideologiche radicali che spesso,
fino ad allora, avevano sonnecchiato tra le pieghe del regime, trovando
visibilita e udienza solo in qualche occasione. A partire invece dalla
svolta del 1938, fra lotta all’ebraismo, anticamitismo, istanze
antiborghesi ecc., queste posizioni avevano trovato una situazione
propizia in cui esercitare un radicalismo che, sul piano della politica
interna, intendeva spingere sempre piu in avanti la politica totalitaria, in
particolare la sua declinazione antropologica di costruzione dell’«uomo
nuovo», mentre in politica estera coltivava un espansionismo senza
ulteriori autocensure, facendosi forte dell’esempio dell’alleato nazista,
di cui si ammirava proprio il radicalismo ideologico e politico.
L’antisemitismo, insomma, diveniva il punto di coagulo di una
radicalizzazione politica e ideologica del totalitarismo fascista.
Quest’ipotesi storiografica potrebbe, ad esempio, spiegare perché
ancora nel 1942, proprio nei giorni in cui si verificava la decisiva
sconfitta italotedesca ad El Alamein, e da mesi il regime fascista
mostrava gia segnali di una grave crisi di consenso, era sempre Landra a
rivendicare litalianita di Nizza. Ancora una volta I'antropologia — o
quella che “La Difesa della razza” dalle sue colonne spacciava per
antropologia — era piegata a fini politici: assodato che «il Nizzardo ¢&
unito dalla Liguria da un tipo di civilta comune, detta dai preistorici
corso-ligure», questi dati storico-antropologici trovavano una conferma
anche sotto I'aspetto biologico: «la pigmentazione, I'indice cefalico e la
statura staccano nettamente i Nizzardi dai Francesi»”. La conclusione
di Landra non lasciava margini a dubbi: «Nizza ¢ dunque razzialmente
italiana e tale restera sempre. Nella nuova Europa — come ha detto il
Duce — le frontiere politiche dovranno coincidere con quelle razziali»’®.
Quanto alle cause che avevano condotto alla clamorosa e rapida
sconfitta della Francia nel giugno 1940, “La Difesa della razza” sarebbe
stata alquanto parca di riferimenti e analisi, quasi a non voler
concedere, ancora una volta, lo spazio a quanto l'estrema destra
francese veniva elaborando a partire da quella data. Nello specifico, gli

> Entrambe le citazioni in LANDRA 1942, rispettivamente pp. 6, 7.
® Ivi, p. 9.
248



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

articoli su quest’argomento si ridussero a due contributi di Carlo
Barduzzi.

Le cause della sconfitta, secondo Barduzzi, erano da ritenersi
soprattutto ideologiche e di natura razziale. Intanto, il giugno 1940
aveva decretato il definitivo tramonto dei principi del 1789:

«colla clamorosa sconfitta della Francia i principii cosi detti dell’89 passano
agli archivi storici. Era tempo. La loro nefasta vitalita, durata un secolo e
mezzo, ha segnato il declino inesorabile della Francia, che si era assunto lo
sciagurato incarico di farsene banditrice. Dal primo posto tra le nazioni
d’Europa [...] ¢ arrivata alla suprema umiliazione del duplice armistizio
odierno colla Germania e coll’Ttalia»".

I tramonto definitivo dei principi del 1789 aveva comportato, quale
conseguenza diretta, anche la disfatta dell’ebraismo; insomma,
I'armistizio segnava la sconfitta della nazione che aveva legittimato il
meticciato e il potere dell’ebraismo:

«molti non sono ancora convinti — scriveva Barduzzi nel secondo articolo —
che oltre alla schiacciante superiorita del Comando, del clima morale e dei
mezzi tecnici tedeschi, altri fattori hanno contribuito a determinare il
precipitoso crollo delle armate franco-inglesi in Francia. [...] E stato [...]
presente un fattore di carattere psichico: nei comandi delle truppe alleate &
apparso evidente un grave stato di rilassatezza e di impreparazione,
conseguenza dei troppi anni di demagogia giudeo-massonica. [...] Il seme della
disgregazione sociale gettato dal giudaismo sul prospero terreno di organismi
nazionali infrolliti dal materialismo edonistico, vi ha germinato
vertiginosamente»’®,

Ancor piu sarcastico e duro sarebbe stato, qualche mese dopo, il
giudizio di Landra. Riassumendo un articolo apparso su una rivista
nazista, “Neues Volk”, I'antropologo descriveva i campi tedeschi di
prigionia in cui erano stati rinchiusi i soldati francesi come un
tumultuoso groviglio di razze: tra i prigionieri francesi erano
rappresentate le «razze piu diverse, che la Francia giudaizzata aveva

" BARDUZZI 1940b, p. 26.
 BARDUZZI [C. B.] 1940c, p. 29.
249



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

chiamato da tutte le parti del mondo. Si tratta di negri, di semiti, di
mongoli e di mongoloidi che fanno del campo di concentramento una
vera e propria babilonia razziales. E proprio considerata questa
situazione di meticciato, la previsione storica era che «la Francia non
potra piu risollevarsi perché non ha la forza di espellere tutti gli stranieri
installati nel suo territorio, perché i francesi non vogliono piu avere
bambini, perché ha lasciato la via dei popoli eredi della grande civilta
occidentale e perché infine continua ad essere la terra preferita degli
ebrei e dei massoni»”. Insomma, quella scatenata era una guerra
razziale; e la sconfitta del giugno 1940 era stata la resa della Francia dei
Lumi, che aveva dato come risultato I'ebreizzazione di un Paese dedito
ormai a costumi e consumi borghesi, al lusso e privo di un futuro,
perché aveva supplito alla denatalita aprendo le sue frontiere alle altre
razze.

Era un’interpretazione che, per diversi aspetti, non solo avrebbe
potuto essere condivisa da qualsiasi esponente dell’estrema destra
francese rifluita verso posizioni vichyssoises, per non dire di Hitler,
secondo il quale la Francia era affetta da «deliquescenza [e dal]le sue
crisi nervose», essendo «putroppo degenerata mentre le sue oligarchie
sono state corrotte dallo spirito ebraico»®; ma, almeno per rimanere alle
colonne della rivista, sarebbe stata confermata da quello che, come si
vedra fra poco, la rivista considerava un’autorita indiscussa in materia di
razzismo e di antisemitismo. Sarebbe stato infatti proprio Georges
Montandon a scrivere, diversi mesi dopo, che delle cause decisive della
sconfitta francese era da individuare nell’annichilimento dello spirito
nazionale, che «era stato svirilizzato dalla concezione ebraica del mondo
e abbrutito dal Fronte Popolare massonico»™'.

L’articolo probabilmente piu significativo, capace di sintetizzare
quasi tutti i temi francofobi de “La Difesa della razza”, compariva un
anno dopo I'armistizio, ad opera di Giovanni Savelli, una delle firme piu
presenti sul quindicinale. Si trattava di un articolo sull’appena
pubblicata Ecole des cadavres di Céline; e si trattava, del resto, di uno
dei pochi interventi italiani sul Céline politico, considerato che gia in

”? Entrambe le citazioni in LANDRA 1940b, rispettivamente pp. 17, 18.
% Entrambe le citazioni in HITLER 2013, pp. 44, 45.
*l MONTANDON 1942, p. 21.
250



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

precedenza, 1'edizione italiana delle Bagatelles pour un massacre era
stata pubblicata con diversi tagli. Savelli, sostenendo che quello dello
scrittore francese era «un libro a fondo apertamente politico, in cui
I'indagine storica va di pari passo con I'affermazione critica e la
deduzione»®, riconosceva comunque che quello céliniano era un
pamphlet che «si accentra sulle cause della sconfitta, come, da un anno
a questa parte, sembra essere pill o meno di moda in Francia»®. Savelli
non aveva difficolta a riassumere molto fedelmente le tesi politiche
céliniane, soprattutto quando scriveva che, per lo scrittore francese, la
sconfitta del giugno 1940 era «stata manovrata dal giudeo, con le sue
propaggini massoniche e plutocratiche»™. Anche qui, dunque, nihil
novi sub sole, compresa la ripetizione dell’invito céliniano, riassunto
nella parola d’ordine per cui «occorre cacciare i giudei dal nostro
paese»”. Secondo Savelli si trattava di una proposta del tutto
condivisibile, tanto da concludere il suo intervento, sostenendo che
«non pud dirsi che lo scrittore non si avvicini al vivo della cosa»®*®.

3. L antisemitismo e il suo rapporto col tradizionalismo

Se si vuole individuare un tema comune che attraversa i vari testi
dedicati da “La Difesa della razza” alla Francia, esso sarebbe da
individuare in un giudizio di ostilita nei confronti della modernita
liberale. Proprio la persistenza di questo tema puo essere utilizzata
come laboratorio per analizzare qualche aspetto inerente il problema
teorico-politico dell’atteggiamento dell'universo ideologico antisemita
nei confronti della Tradizione. L’antisemitismo puo essere interpretato
come la narrazione politica piu radicale dell’ostilita nei confronti della
modernita liberale; ed ¢ proprio quest’atteggiamento che permette a
quest’universo ideologico una particolare attenzione nei confronti del
tradizionalismo.

82 SAVELLI 1941, p. 23.
® Ibidem.
 Ibidem.
® Ivi, p. 25.
8 Ibidem.
251



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

C’¢ una forte componente tradizionalista nell’antisemitismo
contemporaneo che sarebbe wun errore sottovalutare. Questa
componente risulta piu presente in autori come Drumont, Malynski,
Evola ecc. e meno avvertibile nell’antisemitismo promosso dagli Stati
totalitari. E utile, sotto I'aspetto storiografico, problematizzare questo
scarto, perché risulta un punto delicato che attiene il giudizio storico
antisemita sull’identita fra il dominio dell’ebraismo e la societa borghese
liberale.

Intanto, richiami  tradizionalisti  risultano poco  presenti
nell’antisemitismo di autori come Toussenel, e in genere in quelli
riconducibili all’antisemitismo di sinistra ottocentesco, che per alcuni
decenni avrebbe costeggiato il movimento socialista, trovandovi talvolta
udienza. Siamo davanti a wuna corrente di pensiero politico
rivoluzionario gia ampiamente analizzata dalla ricerca storica®. La
nostra ipotesi storiografica & che quest’assenza di richiami al
tradizionalismo sia da ricondurre ad almeno due motivi. Il primo ¢ che
questi autori, spesso formatisi nella tradizione giacobina e montagnarda,
avevano stabilito un rapporto molto critico nei confronti della religione.
Non sarebbe da escludere, anzi, che quest’atteggiamento avesse agito da
stimolo iniziale della loro polemica antiebraica.

I1 secondo motivo ¢ che I'assenza di richiami al tradizionalismo sia
da ricondurre al rapporto positivo che quella cultura politica aveva
stabilito con I’economia politica, disciplina praticata dai vari Proudhon,
Toussenel, Chirac, e troppo disincantata e schiacciata sulla modernita
liberale per autorizzare reazioni in chiave tradizionalista. Per dire
meglio: essendo schierato su posizioni rivoluzionarie, I’antisemitismo di
sinistra, piuttosto che richiamarsi alla Tradizione, e riattualizzare de
Maistre e Bonald, era molto piu interessato a contrapporre all’economia
politica di Malthus e dei liberisti un’altra visione della disciplina e
ricette diverse da quelle pur presenti nei precedenti autori
tradizionalisti. Insomma, I'antisemitismo di sinistra, volendo comunque
dare voce alle istanze rivoluzionarie serpeggianti nelle classi subalterne,

 Su questo, cfr. STERNHELL 1997, pp. 222-75; CRAPEZ 1997; ID. 2002; sia
pure spesso con una curiosa inclinazione all’utilizzo di fonti di seconda mano,
DREYFUS 2009; diversi riferimenti agli autori antisemiti di sinistra (Leroux,
Hamon ecc.) in GERMINARIO 2013.

252



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

non poteva che guardare con indifferenza, se non con ostilita, a un
tradizionalismo che si presentava come una voce nostalgica della societa
feudale.

L’atteggiamento antisemita davanti al tradizionalismo si presenta del
tutto differente nell’antisemitismo successivo. L’antisemitismo #in de
siecle, che prende avvio da Drumont, procede a un recupero del respiro
tradizionalista, anche perché, nel caso di Drumont e dei sui numerosi
seguaci e imitatori, agiva da punto di riferimento la cultura cattolica - di
cui quest’antisemitismo avrebbe preteso in diverse occasioni di
presentarsi come un’articolazione politica ufficiale del Vaticano — con
tutte le sue istanze antimoderne e antiliberali®®. Il richiamo al
tradizionalismo nell’antisemitismo antisistemico era utilizzato quale
risorsa politica per rafforzare le posizioni oppositive e antiegualitarie: il
tradizionalismo, infatti, sia che si decantasse su posizioni antisemite, sia
nel caso di autori, come ad esempio Guénon, che si fosse mantenuto
estraneo a procedure di razzizzazione, era antiegualitario e antiliberale
per definizione.

Le opzioni tradizionaliste, invece, risultavano attutite in ambiente
politico totalitario: erano accettate in quanto momento di partenza della
critica della societa borghese liberale (com’era nel caso
dell’atteggiamento de “La Difesa della razza” davanti alla Francia); ma
erano tenute a cedere il passo davanti alla ben differente prospettiva
totalitaria per almeno due motivi. Per un verso, la presenza della societa
totalitaria aveva prodotto il superamento della societa borghese liberale,
con la conseguenza che venivano meno le funzioni antisistemiche
dell’antisemitismo. Cio significava che le posizioni tradizionaliste
potevano funzionare da argomento critico della societa borghese
liberale, ossia erano utilizzate, come nel nostro caso, per denunciare le
disfunzioni, gli errori e la decadenza in genere di questa forma di
societa e del tipo di relazioni cui essa si ispirava.

Per laltro verso, i sistemi politici totalitari, fondandosi sulla
prospettiva di dare vita a una modernita di tipo nuovo, ben differente
da quella borghese liberale, avevano instaurato un rapporto positivo
con la modernita medesima, accantonando appunto qualsiasi

% Cfr. MICCOLI 2013, pp. 39-263.
253



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

prospettiva tradizionalista®, che era richiamata solo saltuariamente, e
comunque in maniera nient’affatto nostalgica e incapacitante. Se
posizioni e voci tradizionaliste comparivano, queste, come nel caso di
un Evola antisemita traduttore di Malynski e de Poncins, trovavano la
loro giustificazione e cittadinanza nel generale progetto totalitario di
una rivoluzione antropologica tesa a dare vita all’“uomo nuovo”.

La svolta antisemita del 1938 forni l'occasione propizia perché
riprendessero vigore temporaneo quelle posizioni tradizionaliste che
fino ad allora era rimaste emarginate nel dibattito culturale all’interno
del regime fascista. Tuttavia, si trattava di posizioni destinate a rimanere
minoritarie, in virtu di un orientamento del totalitarismo, almeno per
rimanere a quello fascista, che non necessitava di riprodurre sic er
simpliciter il Passato, ripromettendosi piuttosto di rimodellarlo secondo
in propri bisogni ed obiettivi politici.

In altri termini, le correnti tradizionaliste dell’antisemitismo
risultavano molto utili per sviluppare e articolare la critica della societa
borghese liberale, essendo utilizzabili certamente per accelerare il
progetto politico totalitario. E perd anche verosimile che si trattava
comunque di posizioni che scontavano un equivoco teorico-politico
decisivo, che ne decretava la loro emarginazione all’interno del quadro
politico-culturale generale del regime fascista: I'“uomo nuovo”, che
intendeva promuovere la rivoluzione totalitaria fascista, razzialmente
ridefinito ed estraneo a qualsiasi influenza “semitica”, presentava aspetti
e caratteristiche non riconducibili alla figura dell’'«uomo della
Tradizione»; quello fascista era un uomo caratterizzato da un frenetico
attivismo che intendeva dominare la modernita, respingendo Ia
convinzione borghese che quella liberale costituisse I'unica modernita
storicamente possibile™.

Sempre in tema di rapporti fra tradizionalismo e antisemitismo, ¢ da
porre una questione storiografica collaterale: perché un filosofo
antisemita come Evola, le cui posizioni paganeggianti erano note da

¥ Sul rapporto totalitarismo-modernita & fondamentale I’/ntroduzione. La
modernita totalitaria, in GENTILE 1996, pp. 3-49.
0 Cfr. GENTILE 2004, pp. 35-63.

254



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

diversi anni”', si era fatto promotore dell’edizione italiana di due autori
cattolici come Malynsky e de Poncins?

Quest’interesse evoliano aveva due motivi. Malynski e de Poncins
erano due autori rigorosamente cospirazionisti. Viene da osservare, per
limitarci a de Poncins, che questi era un «ideologo tradizionalista»™,
anche perché era un teorico cospirazionista. Ora, 'orientamento
cospirazionista non poteva che suscitare I'interesse di Evola il quale,
proprio 'anno precedente, aveva pubblicato un’/nfroduzione alla
ristampa italiana dell’edizione dei Prorocolli dei “Savi anziani” di Sion
gia uscita nel 19217,

Il secondo motivo era che, per quanto cattolici, Malynski e de
Poncins erano anche fautori della restaurazione della societa feudale,
quale forma storica di opposizione alla modernita borghese liberale;
erano dunque due autori rigorosamente tradizionalisti, non molto
distanti, nelle loro soluzioni teorico-politiche, da quanto aveva
teorizzato Evola negli anni precedenti. Sia Malynski che de Poncins non
hanno ancora trovato il loro biografo. In questa sede ¢ appena il caso di
rilevare che nel 1922 e nel 1923 Malynski aveva pubblicato due
pamphlets che costituivano una secca requisitoria  contro
I'industrialismo, 'urbanesimo e tutti gli altri fenomeni economici e
politici addebitabili all’avvento della societa borghese liberale™: questa
era una posizione che non poteva che suscitare 'interesse di un filosofo
tradizionalista come Evola.

Ebbene, il fatto che nel tradizionalismo potessero confluire posizioni
cattoliche, come quelle di Malynski e de Poncins, accanto a posizioni
pagane, come dquelle di un Evola, costituisce I'ulteriore riprova
dell’ambiguita che quest’atteggiamento riscuoteva davanti alle culture
politiche e alle strategie dei regimi totalitari. Per le strategie totalitarie
un rapporto col tradizionalismo, o comunque un’attenzione verso le
formule antimoderne di quest’ultimo, sarebbe risultato limitato, e forse
anche nocivo, a fronte del tentativo di stabilire un rapporto positivo con
una modernita, di cui appunto intendevano rappresentare il volto

L Cfr. EVOLA 2004 (1928); ID. 1988 (1934).
?2 Cosi TAGUIEFF 2004, p. 139.
” EVOLA 1938, pp. 9-32.
** MALYNSKI 1922; ID. 1923.
255



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

alternativo alla detestata modernita liberale. Nell’epoca storica in cui gli
Stati dell’Asse si battevano per I'affermazione dei valori razziali non
poteva esserci nessuno spazio, se non subalterno e residuale, per coloro
che rimanevano convinti della necessita di restaurare i valori della
feudalita. A ben guardare, il tradizionalismo, almeno quello che
presentava declinazioni antisemite, tradiva una sottile quanto pervicace
vena impolitica, che difficilmente poteva conciliarsi con le procedure di
politicizzazione integrale in atto in un regime totalitario come quello
fascista. I tradizionalismo, ad esempio, guardava con ostilita ai
nazionalismi, in virtu del giudizio storico per cui I'affermarsi delle
nazioni aveva scardinato la societa feudale; il nazionalismo era
considerato un aspetto, e neanche il meno deleterio, della societa
moderna. Per un autore cattolico e tradizionalista come Malynski gli
stessi movimenti politici nazionalisti erano intrisi di ebraicita e lo stesso
concetto di “nazione” era da attribuire agli ebrei; I'ebreo, infatti,
«Moltiplica i nazionalismi 12 dove prima essi non erano esistiti»”. 1l
nazionalismo, insomma, sembrava rientrare, a giudizio di Malynski, nel
piu generale progetto ebraico di conquista del mondo: era un giudizio
che I'ideologia fascista non avrebbe mai potuto condividere.

L’oscuro pessimismo che attraversava il tradizionalismo non poteva
conciliarsi con la vocazione attivistica di un’ideologia fascista che
comunque mirava a dare vita a un’altra modernita, in virtu della
convinzione che, accanto a quella liberale, fossero ormai maturate le
condizioni storiche per dare vita a una modernita di segno
antropologico e politico differente: la modernita totalitaria. Cio che un
regime come quello fascista non poteva accettare era 'impostazione
incapacitante che trasudava dal tradizionalismo, soprattutto da quello
con forti coloriture antisemite dei vari Malynski ed Evola.

Proprio il rapporto totalitarismo-modernita richiede un ultimo
chiarimento specifico in riferimento alle istanze tradizionaliste presenti
nell’'universo ideologico antisemita. Osservato dalla prospettiva di
quest’universo ideologico, infatti, il tradizionalismo, nel momento in cui
assumeva come avversario principale la modernita liberale, tradiva una

» MALYNSKI 1976 (1928), p. 46. Ma per una critica di parte tradizionalista ai
nazionalismi, sia pure priva di declinazioni antisemite, cfr. anche GUENON
1982, p. 208.

256



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

precisa visione teorico-politica del Tempo quale dimensione necessaria
perché la modernita medesima, come qualsiasi altro fenomeno storico,
potesse realizzarsi. Era stato dentro lo scorrere del Tempo che la
modernita liberale aveva preso corpo, emarginando prima ed
eliminando poi qualsiasi aspetto che continuava a ispirarsi al Passato.
Ritroviamo in Jaspers interprete di Nietzsche il concetto per cui «nel
tempo storico, il movimento ¢ sorto ogni volta tramite un affrancamento
dalla tradizione»”. Nel tradizionalismo il Tempo, soprattutto quelle
scandito in epoca borghese, agiva da ossessione da esorcizzare, perché
era in questa dimensione che aveva preso corpo il movimento che aveva
dato vita alla modernita liberale.

Al contrario, il totalitarismo fascista non viveva in modo
drammatico e ossessivo il rapporto col Tempo, per almeno un motivo:
esso era convinto che questo lavorasse proprio per la soluzione
totalitaria, in forza della ferma quanto piu volte ribadita convinzione
attivistica che il Futuro avrebbe decretato la definitiva sconfitta della
societa borghese liberale, con la conseguente affermazione delle idee
che al fascismo si richiamavano. All'atteggiamento disperato e
incapacitante di un tradizionalismo che davanti a un Tempo che,
avanzando, erodeva sempre piu non solo la possibilita di restaurare il
mondo della Tradizione, ma espugnava le ultime vestigia della
Tradizione nella modernita medesima, [lattivismo  fascista
contrapponeva un’idea di dominio del Tempo, come capacita,
riconosciuta alla prassi umana, di determinare il corso della Storia.

4. La scienza razziale di Montandon fra il sionismo antisemita e I'«etnia
puttana»

Dei teorici dell’antisemitismo francese, a monopolizzare il dibattito
sulla rivista fu I'antropologo Georges Montandon. Questi sembrava
godere dell’entusiastica fiducia della direzione del quindicinale,
considerato che fu presente fin dai primi fascicoli della rivista, essendo

% JASPERS 1950 (1936), p. 207.
257



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

presentato come uno «spirito inquieto»”’, e che Landra piu avanti lo
avrebbe giudicato «il famoso razzista francese che da tempo collabora
alla nostra rivista con grande passione e dottrina»’®. Montandon, il
quale sotto 'occupazione tedesca svolse «un ruolo attivo nella messa in
opera della politica razziale»”, sarebbe stato I’autore straniero pil
pubblicato da “La Difesa della razza”. Questa presenza assidua pone
gia un problema storiografico: perché tanta ospitalita a Montandon,
soprattutto a fronte di una presenza nel complesso scarsa della
foltissima coorte dei razzisti tedeschi?

Offrendo una generosa ospitalita a Montandon, per un verso, “La
Difesa della razza” evitava di schierarsi con una o con I'altra delle varie
voci piu immediatamente politiche dell’antisemitismo francese; per
'altro verso, quest’ospitalita costituiva una riprova indiretta della piu
volte rivendicata autonomia del razzismo fascista da quello nazista.
Come a dire che si poteva andare a lezione da Montandon, senza che
questa scelta comportasse ’eventuale sospetto di smarrire la propria
autonomia teorico-politica. A vantaggio dell’antropologo francosvizzero
giocava anche un altro motivo: egli, pur politicamente schierato in senso
collaborazionista, in senso stretto non apparteneva alle varie sigle e
riviste di quest’area politica. Scegliendo di pubblicare contributi di
Montandon non significava, quindi, schierarsi per 'una o per laltra
delle riviste collaborazioniste francesi, ovvero a favore di qualche sigla
politica dell’area collaborazionista.

C’era infine un ultimo aspetto che giustificava quest’intensa
collaborazione, ed era lostilita di Montandon nei confronti della
Francia democratica, che aveva creato un clima d’indifferenza verso le
questioni etniche e razziali: «un Francese» — aveva scritto molto
chiaramente e in termini fortemente polemici I'antropologo
francosvizzero, alcuni mesi prima dello scoppio della guerra — «¢ un
uomo che ignora i problemi etnici. Come potrebbe essere diversamente,
dal momento che [...] gli stessi uomini di governo [...] ignorano e

7 Cosi nella presentazione redazionale del primo articolo pubblicato; cfr.
MONTANDON 1938, p. 9.
”® LANDRA 1940c, p. 12.
> KNOBEL 1996, p. 803.
258



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

vogliono ignorare quale sia la differenza fra una nazione, un’etnia e una
razza?» .

Non ¢ questa la sede per delineare le posizioni di Montandon sulla
differenza fra «etnia» e la «razza»'®'. E appena il caso di rilevare che
cid0 che Montandon spacciava come «scienza», «etnologia»,
«antropologia» ecc. era animato da opzioni e principi politici ben
precisi. Proprio dalle colonne del quindicinale Montandon avrebbe
stabilito che I'«etno-razza giudaica [...] si € rivelata piu deleteria,
spiritualmente ed economicamente, per la comunita europeo-ariana»; e
siccome a un autore come Montandon non mancava il dono della
chiarezza, ecco che la sua “antropologia” si declinava subito in
programma politico: «dichiarare la guerra all’etno-razza giudaica
significa [...] combattere la sua concezione economica del problema
sociale. Il liberalismo economico si ¢ in fin dei conti rivelato il semplice
domestico del plutocratismo giudaico»'®.

In questa sede si puo rilevare come per Montandon, essendo ’ebreo
«per la mentalita [...] quasi altrettanto lontano da noi che gli
appartenenti alle etnie pitl lontane»'®”, si trattava di procedere a una
«soluzione» consistente nell’adottare «un certo numero di problemi
calcolati [...] rigidamente, brutalmente applicati. Allora, allora soltanto
saremo in grado di dire con efficacia agli ebrei: “Ognuno a casa
sua!”»'". Montandon si faceva dunque difensore delle legislazioni
tedesca e italiana, sostenendo che ormai erano superati i tempi
dell’antisemitismo agitatorio e plebeo: «il grido: “Morte agli ebrei” non
risolve la questione»'®. Sul piano strategico si trattava di indirizzare gli
ebrei verso la creazione di uno Stato ebraico: «se esistesse uno stato
ebraico, con una sovranita ebraica, non vi sarebbe niente di piu facile

che dirigervi i rifugiati, per terra o per mare»'.

1% MONTANDON 19392, p. 7.
1 Sy Montandon cfr., per tutti, BIRNBAUM 1993, pp. 187-98; KNOBEL 1999;
ID. 2013 e la bibliografia /v7 cit.
12 MONTANDON 1941a, p. 8.
1% MONTANDON 19392, p. 7.
14 Ioi p. 8.
19 71bidem.
196 7hidem.
259



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Montandon si faceva patrocinatore di una specie di sionismo
antisemita, una posizione, beninteso, che egli sosteneva gia da tempo,
visto che era una proposta contenuta nel suo articolo d’esordio, quando
aveva sostenuto che era l'Inghilterra a detenere le chiavi di una
soluzione in senso sionista della “questione ebraica”, considerato che
aveva la possibilita di riconoscere «la piena indipendenza della Palestina
ebraica»'".

Il fatto che uno schietto e dichiarato antisemita come Montandon
costeggiasse posizioni che si potrebbero definire vicine agli ideali
sionisti potra sembrare un’aporia, se non fosse che il problema di come
risolvere la “questione ebraica” nei Paesi europei aveva occupato non
poco la tradizione teorico-politica antisemita fin dalla #n de siécle. A
ben guardare, quella di Montandon risultava una posizione nient’affatto
originale nell’antisemitismo europeo, potendo vantare una robusta
tradizione che rimontava addirittura agli elogi #in de siécle di Drumont
nei confronti degli ebrei che avevano aderito al movimento sionista.
Proprio dalle colonne de “La Libre Parole”, Drumont aveva celebrato
le qualita dell’ebreo sionista: «noi abbiamo [...] ogni sorta di ragione di
preferire gli ebrei sionisti a questi ebrei arroganti che pretendono non
solamente di immischiarsi nei nostri affari, ma di imporci le loro idee e
la loro volonta»'®,

Questo sionismo antisemita era lontano dal riscuotere I'unanimita in
campo antisemita, almeno negli autori di area drumontiana. Era stato
Kimon, ad esempio, a sostenere, qualche anno prima della presa di
posizione di Drumont, che la formazione di uno Stato ebraico non
avrebbe eliminato il pericolo della tirannide ebraica, perché «lo Stato
ebraico non avra per nulla I'obiettivo di riunire in Palestina tutti gli
ebrei della terra, ma solamente quello di dare al dominio israelita
universale un centro geografico»'”. In ogni caso, il fatto che un acceso
antisemita come Montandon proponesse nel 1939 la formazione di uno
Stato ebraico significa che questa era una posizione che godeva di una
certa legittimita nel panorama dell’antisemitismo europeo. Del resto,

17 MONTANDON 1938, p. 10. Su queste posizioni di Montandon cfr. KNOBEL
1999, pp. 283-84.
1% DRUMONT 1907.
1 KIMON 1889, p. 34.
260



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

I’articolo di Montandon era del giugno 1939 ed ¢ da supporre che la sua
proposta, considerati i numerosi cenni in proposito, avesse uno spazio
d’applicazione limitato all’ebraismo francese: qualunque fosse stata la
prospettiva futura della Francia nei rapporti con la Germania, rimaneva
la necessita di spingere per un’emigrazione almeno degli ebrei francesi
verso la Palestina.

L’importanza dell’articolo, comunque, potrebbe essere individuata
lungo un altro versante: I'impressione ¢ che Montandon considerasse le
legislazioni tedesca e italiana momenti ovviamente importanti, ma non
decisivi nella soluzione della “questione ebraica”. Certamente, rispetto a
una Francia indifferente alle problematiche razziali, Germania e Italia
avevano dimostrato la volonta di affrontare il problema; tuttavia, si
trattava di un problema ancora da risolvere del tutto, qualora gli ebrei
non fossero stati costretti ad emigrare nel loro nuovo Stato.

Non sembra che la proposta montandoniana sulla formazione di uno
Stato ebraico avesse scalfito le certezze de “La Difesa della razza”,
perché non risulta che il tema fosse ripreso successivamente da altri
collaboratori. Solo nel 1941 sul quindicinale compariva la traduzione
italiana di un articolo pubblicato in precedenza su “Au Pilori”, uno dei
piu violenti fogli dell’antisemitismo collaborazionista. In via d’ipotesi,
non sarebbe da escludere che I'ispiratore della traduzione fosse stato lo
stesso Montandon, anche perché nell’articolo non si mancava di rilevare
in modo enfatico che questi aveva superato il pessimismo di Gobineau:
laddove quest’ultimo aveva stabilito che «i popoli che perdono la loro
razza perdono anche la loro originalita culturale», Montandon era
riuscito invece a fornire «una grande speranza di rigenerazione.
Secondo queste teorie le razze sono un “perpetuo divenire” e noi
possiamo quindi ridare ancora ai nostri figli la forza [...] che noi
stavamo per perdere»' ",

Tuttavia, la situazione politica francese, prima che europea, del 1941
non era piu quella del 1939: non si trattava piu di costringere gli ebrei a
emigrare verso uno Stato ebraico, quanto di deportarli in strutture a
meta fra un campo di concentramento e una colonia agricola di
popolamento: «non si possono uccidere tutti ed ¢ difficile sterilizzarli.
[...] C’¢ un solo posto dove questi poveri esseri potrebbero restare utili

19 Entrambe le citazioni in ANONIMO 1941, p. 28.
261



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

o per lo meno non nocivi. Si dovrebbe assegnare loro una vasta regione
di campagna, una specie di campo di concentramento, dove essi
vivrebbero tra loro con la “dignita di esseri umani”, coltivando la terra e
allevando il bestiame. Si potrebbe trovare il posto in una delle nostre
colonie a popolazione deficiente»'!". E da ipotizzare che, tra la proposta
prebellica di uno Stato ebraico e il campo di concentramento-colonia
agricola del 1941, I'antisemitismo europeo abbia modificato il proprio
atteggiamento: le leggi razziali degli anni Trenta avevano svolto un
ruolo che gli antisemiti ritenevano decisivo in quel periodo, ma erano
ritenute ormai insufficienti e inadeguate nel nuovo quadro storico
creato dalla guerra.

Come s’¢ osservato, i temi proposti da Montandon, dal suo concetto
di «etno-razza» a quello della formazione di uno Stato ebraico, non
trovarono eco in “La Difesa della razza”, cosi come, a quanto ci risulta,
nelle altre riviste antisemite, forse perché si trattava di temi nel
complesso estranei a un antisemitismo italiano in cui si stava verificando
lo scontro fra antisemitismo «biologico» e antisemitismo «spirituale».
Nel panorama generale dell’antisemitismo italiano I'importanza di
Montandon sarebbe da individuare semmai nell’opera di divulgazione
degli stereotipi dell’ebreo: su questo punto, I'antropologo
francosvizzero poteva competere con i piul rappresentativi esponenti
dell’antisemitismo italiano, da Landra ad Evola, anche perché al
contrario di costoro, almeno del primo, Montandon sembrava muoversi
agevolmente nell’oceano della tradizione pubblicistica antisemita
europea che piu aveva insistito nella determinazione degli stereotipi
inerenti I’ebraicita.

Alla descrizione degli stereotipi fisici e psichici Montandon dedico
alcuni articoli. Si trattava di stereotipi che procedevano dalla
descrizione dell’ebreo affetto da «labbra carnose, [...] occhi poco
incavati nelle orbite, [...] i capelli ricciuti [...] i piedi piatti, il gesto
tortuoso»' > alla propensione a malattie come il «diabete bulbare
(nervoso), [...] artitrismo, [...] forme cutanee o viscerali di lebbra, [...]
nevrosi»'°. Non mancava neanche la procedura di camitizzazione

U Tvi p. 29.
12 MONTANDON 1941b, p. 18.
' MONTANDON 1940b, p. 7.
262



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dell’ebreo, considerato che i «capelli ricciuti» si potevano far risalire
«all’ascendenza negroide»''*: un’ascendenza, invero, confermata dalla
muscolatura del garretto «notevolmente debole», poco pit che un
«residuo negroide»'".

I testi usciti su “La Difesa della razza” spesso erano traduzioni di
articoli gia usciti sulle riviste francesi; nella fattispecie, poi, si riprendeva
quanto lo stesso Montandon aveva scritto in quello che possiamo
considerare uno degli ultimi “classici” della pubblicistica antisemita,
Comment reconnaitre le Juif?'°.

Ognuna delle caratteristiche fisiche e psichiche di questi stereotipi
meriterebbe un approfondimento d’analisi, rispondendo tutte al
requisito generale, su cui si fonda pressoché tutto I'antisemitismo
europeo, di rendere “visibile” un’ebraicita che I'omologazione e
I'uguaglianza giuridica promosse dalla societa borghese liberale avevano
reso “invisibile” da secoli'’’. Sul piano storiografico ¢’é perd un aspetto
che non sempre ¢ stato valorizzato a sufficienza; poniamo la questione
in questi termini: Montandon, piuttosto che essere un creatore, svolgeva
il ruolo di abile divulgatore — ma forse sarebbe piu esatto definirlo un
sintetizzatore — di stereotipi antiebraici, tutti gia ampiamente elaborati e
trattati dalla tradizione pubblicistica antisemita. Non ¢’ pressoché un
solo stereotipo, dalla propensione del diabete alla camitizzazione
dell’ebreo, che sia da ritenersi un’elaborazione della sua “scienza”. Due
esempi su tutti: la camitizzazione dell’ebreo era una procedura cui aveva
fatto ricorso Céline nelle Bagatelles, autore e opera che Montandon
conosceva bene anche per la frequentazione personale dell’autore delle
Bagatelles®; quanto alla predisposizione dell’ebreo al diabete, questa
era poco piu che una rimasticatura ripresa da un manuale di medicina
dello scienziato nazista Othmar von Verschuer, la cui traduzione
francese sarebbe stata promossa proprio dallo stesso Montandon: si

14 MONTANDON 1941b, p. 17.
5 Ii p. 18,
16 MONTANDON 1940a.
"7 Su questo cfr. GERMINARIO 2011a, pp. 5-17 e la bibliografia ivi citata.
"8 Sul tema della camitizzazione dell’ebreo presente negli scritti céliniani cfr.
GERMINARIO 2011b, pp. 83-7. Sui rapporti fra Montandon e Céline cfr. 1vi, p.
139; KNOBEL 1996, p. 1176.
263



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ritrova proprio in queste pagine la secca definizione del diabete quale
«malattia degli ebrei»'"”. Quanto alla propensione ebraica alla nevrosi,
ben prima che ne scrivesse Montandon, esisteva una cinquantennale
quanto consistente bibliografia psichiatrica che vedeva autorita
scientifiche quali Charcot, Lombroso e Krafft-Ebing intente a discutere
il problema della propensione dell’ebreo alla nevrosi, con i pubblicisti
antisemiti, poi, a svolgere un’assidua opera di divulgazione e di rincalzo
nel tradurre la propensione razziale alla nevrosi in vocazione alla
rivoluzione, agli stermini e alla criminalita'?’,

Ma forse la punta piu elevata della sua capacita di divulgazione
Montandon la conseguiva in un articolo dal titolo molto eloquente,
Determinazione psicologica dell’etnia giudaica. L ’Ethnie putaine?'. In
quest’articolo, oltre a riproporre ancora una volta la sua teoria
dell’«etno-razza», Montandon delineava quella che, a suo avviso,
costituiva la principale caratteristica della mentalita ebraica. E questa
caratteristica connotava I’ebraismo come un’«etnia puttana» per due
motivi: il primo consisteva nello «psichismo sessuale lubrico proprio
dell[a razza] ebraica», che si rivelava nella «tendenza dell’Ebreo medio
alla lussuria»'?; il secondo consisteva nella denuncia per cui «la rubrica
pit 0 meno pornografica dei grandi giornali parigini ¢ in mano di
puttane ebree»'”. Questa vocazione razziale alla prostituzione
contrastava col proclamato nazionalismo di cui si facevano seguaci gli
ebrei dei vari paesi europei, rivelando come fosse una prova del
consueto atteggiamento opportunistico della razza: «i loro [degli ebrei]
molteplici nazionalismi, appunto perché ciascun d’essi vuol essere
devoto alla sua nuova nazionalita — senza dimenticare di tradire per
Sion fincheé ¢ possibile — non possono paragonarsi che alla condotta
delle donne che si danno a tutti»'**. Naturalmente, queste accuse agli

"9 VERSCHUER 1943, p. 126. Su quest’edizione del lavoro di Verschuer cfr.
BURRIN 1995, p. 334.
120 Sulla presenza di stereotipi antiebraici nella psichiatria, e sulle ricadute nella
pubblicistica antisemita cfr. GERMINARIO 2011a, pp. 197-306.
21 NONTANDON 1939b, pp. 18-23.
22 Ivi, p. 21.
2 Ivi, p. 22.
124 Ibidem.
264



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ebrei non erano una novita, almeno sulle pagine de “La Difesa della
razza”, essendo state avanzate proprio alcune settimane prima da un
collaboratore saltuario, Nicola Marchitto, secondo il quale nelle colonie
francesi «la colpa dell’enorme diffusione della produzione pornografica
[...] & degli ebrei»'?.

Gia in altra sede ci siamo soffermati sulle metafore sessuali ed
erotiche di cui & permeato 'universo ideologico antisemita'®; qui & il
caso di allargare ulteriormente 'analisi delle implicazioni politiche e
ideologiche di questo tema e degli stereotipi ad esso collegati. In prima
istanza, si puo osservare che l'antisemitismo, di tutte le ideologie
politiche che hanno percorso I’'Otto-Novecento, ¢ probabilmente quella
che piu di tutte ha insistito sulle allusioni di natura sessuale, soprattutto
in riferimento al mondo femminile. Ed ¢ proprio quest’insistenza che
richiede una riflessione storiografica.

Nell'immaginario antisemita lo stereotipo dell’«etnia puttana», con
tutte le sue varie articolazioni, dall’accusa all’ebreo di appartenere a una
«razza femmina» alla denuncia dell’ebreo sempre pronto a circuire e a
sedurre le donne ariane per avviarle alla prostituzione ecc., sono molto
presenti, risalendo a Drumont e ai drumontiani. Gli stereotipi antisemiti
alludono spesso alle questioni della sessualita e dell’erotismo, ovvero vi
si riferiscono esplicitamente. Avanziamo Iipotesi storiografica che
questi stereotipi hanno una diffusione appena inferiore all’accusa
all’ebreo di praticare 'usura; e sono cosi diffusi che qualche accenno lo
si ritrova persino nel Mein Kampf, quando, ad esempio, Hitler aveva
sostenuto che I'ebreo «appiccica le sue donne ai cristiani influenti», o
quando esprimeva la convinzione che «il giovanotto ebreo, dai neri
capelli crespi, spia per ore e ore, con sul viso un’espressione di gioia
satanica, la ragazza ignara, che egli poi sconcia col suo sangue»'*’.

L’impressione ¢ che quest’attenzione trovi la sua motivazione
nell’ossessione antisemita per il problema della riproduzione, e di
conseguenza per il ruolo biologico femminile. Su questo tema agiva
certamente la convinzione che la morale borghese, nulla piu che una

12 MARCHITTO 1939b, p. 17.

126 Cfr. GERMINARIO 2011a, pp. 18-141; ma un’analisi in proposito anche in

BIRBAUM 1988, pp. 196-232; FOURNIER 2011.

127 Entrambe le citazioni in HITLER 2002 (1925), rispettivamente pp. 284, 290.
265



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

proiezione della morale ebraica, caratterizzasse ormai i comportamenti
sessuali della modernita. Tuttavia, questa centralita dei temi sessuali ed
erotici — ossia la convinzione che I’ebreo fosse dotato di una spiccata
carica sessuale — tradiva la necessita antisemita di un controllo del corpo
femminile quale strumento della riproduzione: soggiacendo al fascino
dell’ebrea di facili costumi, proprio 'ariano diventava un veicolo di
ebreizzazione, perché contribuiva a moltiplicare il gia consistente
numero di ebrei.

Cio che s’intende sostenere ¢ che 'attenzione per la sessualita che gli
stereotipi antigiudaici richiamano trova la sua spiegazione non tanto
nell’ossessione per la “contaminazione” razziale. E semmai la
“contaminazione” ad essere effetto dell’attenzione antisemita per i temi
della sessualita e dell’erotismo: una causa da rintracciare nell’ossessione
antisemita per la moltiplicazione incontrollata di ebrei. L’antisemitismo,
almeno quello anteriore al 1933, era ben consapevole sia che gli ebrei
erano un’infima minoranza, sia, sul piano piu generale, che ci si trovava
a operare in una societa di massa, in cui i fenomeni sociali tendevano ad
allargarsi secondo procedure concentriche. Il problema era, allora,
quello di impedire che questa minoranza, ritenuta ormai dominante sul
piano economico e culturale, essendo, quella borghese liberale, una
societa che, secondo gli antisemiti, funzionava nel rispetto di principi
“talmudici”, divenisse maggioranza anche sotto I'aspetto “biologico” e
del “sangue”. In questo senso, sembra che per I'antisemitismo
I'erotismo fosse sovversivo, in quanto, qualora il corpo femminile o
maschile fosse sfuggito al controllo, in forza della capacita dell’ebrea di
sedurre il maschio o dell’ebreo di circuire la femmina, avrebbe prodotto
sovversione ed ebraicita. Per [Dantisemitismo la questione della
riproduzione diventava una vera e propria ossessione, perché si trattava,
per un verso, di evitare la riproduzione degli ebrei, quale obiettivo
prioritario di qualsiasi politica razziale; per I'altro verso, si trattava di
procedere a un controllo totalitario della sessualita dei non ebrei:
evitando i contatti, specie quelli di natura sessuale, con una razza
seducente e ammaliatrice, come quella ebraica, si rafforzavano i legami
biologici e spirituali dell’arianita.

Tuttavia, 'ossessione della riproduzione richiamava anche il giudizio
storico dell’antisemitismo sulla societa borghese liberale. Per
I'antisemitismo quella forma storica di societa era governata da un

266



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

codice morale e di comportamento degenerato, caratterizzato da
atteggiamenti libertini e disinvolti tra uomini e donne; per
I'antisemitismo, quella borghese liberale, proprio in quanto societa
ebraizzata nelle relazioni sociali tra gli uomini, era la societa della
prostituzione e di una moralita pressoché inesistente. La stessa
uguaglianza giuridica tra uomo e donna era interpretata come una
forma di promiscuita, in cui comunque a dominare erano le donne a
vantaggio degli uomini: la «razza femmina» e I'«etnia puttana» avevano
dato vita, insomma, a una societa femminilizzata, in cui dominavano la
leggerezza e la volubilita dei rapporti tipiche della prostituzione'®,

Viceversa, 'antisemitismo, proprio perché si presentava come una
rivoluzione antropologica, tesa a dare vita a un “uomo nuovo”
deebreizzato, ambiva anche a issare la bandiera di una nuova moralita
articolata su due punti: da un lato, si trattava di riorganizzare i rapporti
fra i generi all’insegna di una differenziazione fra le razze; dall’altro lato,
era necessario procedere a un controllo politico dei comportamenti
sessuali, evitando “contaminazioni” e “incroci” razziali pericolosi.
L’”uomo nuovo” razzialmente definito non poteva sorgere dalle viscere
di una societa liberale ed ebraica corrotta, bensi da una rottura epocale
di quest’ultima. Anche quando I’esaltazione della mascolinita aveva
trovato spazio in epoca borghese liberale, era stata pur sempre una
qualita che non registrava significative ricadute politiche, men che meno
antropologiche, perché verificatasi in un ambiente borghese liberale
ebraizzato'”’. Alla scandalosa immoralita borghese liberale ed ebraica, si
sarebbe sostituita una moralita in cui ciascun uomo era tenuto ad
esaltare la propria specificita razziale e di genere: una specificita e
differenza irriducibili a quelle dell’altro; cosi il “Nuovo Ordine”, prima
che essere politico, sarebbe dovuto essere morale e antropologico, e
dunque razziale.

In proposito ¢’¢ un altro aspetto da rilevare; ¢ un aspetto che
concerne la storia interna e le scansioni della vicenda dell’antisemitismo
europeo.

Le origini di quest'universo ideologico, da Toussenel
all’antisemitismo di sinistra fino a Drumont, erano state fortemente

128 Per un’analisi di tutti questi temi cfr. GERMINARIO 2011a, pp. 5-141.
12 Differente, in proposito, I’analisi di MOSSE 1997.
267



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

caratterizzate da una critica di stampo economico-sociale,
concentrandosi nella denuncia dei processi di finanziarizzazione del
capitalismo. In una lunga fase di storia dell’antisemitismo, i temi di
critica sociale avevano convissuto — spesso rimandandosi I'un l'altro -,
come nel caso di Drumont, con quelli di natura caratteriale, psicologica
e biologica. Quando, soprattutto negli anni Trenta, la parola era passata
necessariamente a biologi, medici, antropologi ecc., perché, in forza
dell'introduzione delle leggi razziali, era divenuto necessario per i
regimi totalitari delineare con una certa sicurezza 'ebraicita, si era
verificato il primato della biologia rispetto agli aspetti della critica
economico-sociale. Di questo primato si era accorto, ad esempio, un
autore come Céline, il quale, in polemica con gli antisemiti di
orientamento biologico, aveva teso a rileggere ’antisemitismo come una
forma di comunismo per gli ariani”’.

Ebbene, proprio perché le legislazioni razziali necessitavano di
definire con sicurezza 'appartenenza ebraica, si era verificata una svolta
in cui la tradizione critica della finanziarizzazione del capitalismo aveva
ceduto il palcoscenico ai vari Montandon, Landra ecc., tutti intellettuali
organici ai totalitarismi perché impegnati nel determinare con esattezza
I’ebraicita in senso biologico, subordinando a quest’ultima esigenza
qualsiasi altro tema riconducibile alla critica economico-sociale del
capitalismo. In altri termini, se ai regimi totalitari competeva decretare,
attraverso l’azione politica, il superamento definitivo della societa
borghese liberale razzialmente imbastardita, a questo settore di
intellettuali, ossia ai vari Montandon e ai collaboratori de “La Difesa
della razza”, era delegato il compito di determinare Iebreo,
confermando, semmai, quanto stabilito dalle normative razziali. Gli
stereotipi della tradizione teorico-politica antisemita venivano
recuperati, senza che fosse necessario alcun aggiornamento, perché
questi regimi totalitari necessitavano di una critica della societa
borghese liberale che fosse incentrata sulla denuncia dei costumi e dei
comportamenti diffusi in questa societa. Questa era la domanda urgente
richiesta dai regimi totalitari impegnati nella costruzione dell’“uomo
nuovo”: alla rivoluzione antropologica necessitava delineare proprio i

B0 Su questo tema nel Céline del periodo collaborazionista cfr. GERMINARIO
2011b, p. 142 sgg.
268



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

limiti e le mancanze di quella societa liberale ebraizzata che s’intendeva
combattere; il controtipo ebraico e razzialmente imbastardito
rimandava per contrasto ai caratteri dell’“uomo nuovo” cui i
totalitarismi intendevano dare vita.

La constatazione che intellettuali tutt’altro che secondari nel
panorama del collaborazionismo europeo, appunto come nel caso di
Montandon, ricorressero a questi stereotipi gia affermatisi nella
tradizione teorico-politica dell’antisemitismo europeo ¢ indicativo di un
ulteriore aspetto, spesso sottovalutato dall’enorme bibliografia
sull’antisemitismo. Possiamo cosi delineare quest’aspetto: nel momento
in cui, negli anni Trenta, l'antisemitismo da ideologia politica
antisistemica e rivoluzionaria era arrivato a farsi Stato, con
I'introduzione delle leggi razziali, utilizzava tutti gli stereotipi elaborati
dalla sua tradizione, non avvertendo la necessita di crearne di nuowi.
Cio che sorprende degli stereotipi antisemiti ¢ come gli anni Trenta —
quando I'antisemitismo si fa Stato — costituiscano la cassa di risonanza
dei temi e stereotipi che nulla avevano di originale. Quanto dalle
colonne de “La Difesa della razza” si spacciava per novita e originalita
scientifiche costituiva nient’altro che una rimasticatura di quanto la
ricca e articolata tradizione pubblicistica antisemita aveva diffuso a
piene mani gia nell’'ultimo ventennio del secolo precedente. Cio
significa che I'antisemitismo statale e totalitario non aveva inventato piu
alcuno stereotipo, in quanto quelli precedenti erano ritenuti piu che
sufficienti per impostare le propagande politiche antisemite, in forza del
fatto che questi stereotipi si caratterizzavano per un giudizio di ostilita
nei confronti della societa borghese liberale: una caratterizzazione che
poteva essere valorizzata in ambiente politico totalitario.

Questa constatazione induce al sospetto che 'antisemitismo, almeno
sul piano dell'immaginario politico e culturale, avesse costituito
un’anticipazione dei regimi totalitari che avrebbero dato vita a politiche
antisemite, e che dunque il rapporto fra totalitarismo e antisemitismo
risulti probabilmente piu stretto di quanto possa apparire, essendo
entrambi progetti accomunati da una prospettiva di rivoluzione
antropologica di costruzione dell’“uomo nuovo” ostile alla modernita

liberale®™!.

Pl Cfr. Germinario 2010, pp. 335-67.
269



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

L’antisemitismo dall’alto e statale poggiava, per quanto riguardava il
suo immaginario politico e culturale di riferimento, sul precedente
antisemitismo dal basso e antisistemico. Cio che s’intende sostenere ¢&
che i vari Montandon nulla avevano inventato in materia di stereotipi,
perché molto ricca era, sul tema, la tradizione politico-culturale di
quella di cui i vari Montandon erano gli ultimi eredi. Cio che era
cambiato negli anni Trenta era naturalmente il panorama politico
rispetto agli anni dell’ A#faire Dreyfus: qui lo Stato pluralista aveva
cercato di resistere vittoriosamente alle ondate di antisemitismo
provenienti dai diversi settori della societa francese; negli anni Trenta,
’antisemitismo poteva sprigionarsi dall’alto, usando la leva piu potente
della politica moderna, lo Stato: e questo modificava radicalmente la
capacita di potere determinare le strategie politiche.

Riferimenti bibliografici

ALATRI, PAOLO, 2014
Le origini del fascismo. Nei vizi antichi della classe dirigente italiana, Res Gestae,
Milano.

ANONIMO, 1940
Le 33 invasioni francesi, Edizioni di Quadrivio, Roma.

ANONIMO, 1941
Ebrei in Francia, “La Difesa della razza”, (IV), 5 luglio, n° 17.

ANONIMO [LELJ, MASSIMO], 1939

Parigi e Roma, “La Difesa della razza”, (II), 20 marzo, n° 10.
ID., 1940

La Francia e noi, “La Difesa della razza”, (IV), 5 dicembre, n° 3.

BARDUZZI, CARLO, 1940a

Come 1 giudei sono divenuti i padroni della Francia, “La Difesa della razza”, (III), 5
marzo, n° 9.

ID., 1940b

La soluzione della questione giudaica in Madagascar, “La Difesa della razza”, (III), 5
giugno, n° 13.

ID. [C.B.], 1940c¢

Distatta giudaica, “La Difesa della razza”, (III), 5 agosto, n° 19,

270



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

BIRNBAUM, PIERRE, 1993

La France aux Frangais”. Histoire des haines nationalistes, Seuil, Paris.
ID., 1988

Un Mythe politique: la «République juive», Fayard, Paris.

BLUMCHEN, ISAAC [URBAIN GOHIER], 1913a

A nous la France!, Isidor-Nathan Goldlust, Cracovie 1913 [in realta Fasquelle, Paris
1913].

ID., 1913b

Le droit de la race supérieure, Isidor-Nathan Goldlust, Cracovie 1913 [in realta
Fasquelle, Paris 1913].

BONAVITA, RICCARDO, 2009

Ma Silvia era ariana? Quando Leopardi fu arruolato a «difesa della razza», “Inchiesta
Letteratura”, (XXV), 1995, n° 110, pp. 79-82, poi in ID., Spettri dell’altro. Letteratura e
razzismo nell’ltalia contemporanea, a cura di G. Benvenuti e M. Nani, il Mulino,
Bologna.

BUCARD, MARCEL, 1938
L Emprise juive, Le coq de France, Paris.

BURGIO, ALBERTO (a cura di), 1999
Nel nome della razza. Il razzismo nella storia d’ltalia 1870-1945, atti del convegno
omonimo, Bologna, 13-15 novembre 1997, Il Mulino, Bologna.

BURRIN, PHILIPPE, 1995
La France a 'heure allemande 1940-1944, Seuil, Paris.

BuzzEGOLI, THOMAS, 2007
La polemica antiborghese nel fascismo (1937-1939), Aracne, Roma.

CASSATA, FRANCESCO, 2006

1l fascismo razionale. Corrado Gini fra scienza e politica, Carocci, Roma.

ID., 2008

«La Difesa della razzas>>. Politica, ideologia e immagine del razzismo fascista, Einaudi,
Torino.

CHAMBERLAIN, HOUSTON STUART, 1998
La Genése du XIXe siécle (1899), trad. fr. L’Homme Libre, Paris.

CIANO, GALEAZZO, 1990
Diario 1937-1943, a cura di R. De Felice, Garzanti, Milano.

CoLLOTTL ENZO, 2003
1l fascismo e gli ebrei. Le leggi razziali in Italia, Laterza, Roma-Bari.

271



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

CRAPEZ, MARC, 1997

La Gauche réactionnaire. Mythes de la plebe et de la race dans la sillage des Lumiéres,
Berg International, Paris.

ID., 2002

L antisémitisme de gauche au XIXe siécle, Berg International, Paris.

DE FELICE, RENZO, 1974

Mussolini il duce, vol. 1. GIi anni del consenso 1929-1936, Einaudi, Torino.
ID., 1981

Mussolini il duce, vol. 11, Lo Stato totalitario 1936-40, Einaudi, Torino.
ID., 1988

Storia degli ebrei italiani sotto il fascismo (1961), Einaudi, Torino.

DE PONCINS, LEON E MALYNSKI, EMMANUEL, 1939
La guerra occulta. Armi e fasi dell’attacco massonico alla tradizione europea (1938),
Hoepli, Milano.

DIGEON, CLAUDE, 1959
La crise allemande de la pensée francaise (1870-1914), PUF, Paris.

DREYFUS, MICHEL, 2009
L antisémiltisme a gauche. Histoire d’un paradoxe, de 1830 a nos jours, La Découverte,
Paris.

DRUMONT, EDOUARD, 1907
Le Congreés Sioniste, “La Libre Parole”, 20 aofit.

EVOLA, JULIUS, 1938

Introduzione a I “Prorocolli” dei “Savi anziani” di Sion, “La Vita Italiana”, Roma, pp.
9-32.

ID., 1988

Rivolta contro il mondo moderno (1934), Mediterranee, Roma.

ID., 2004

Imperialismo pagano. Il fascismo dinnazi al pericolo euro-cristiano (Atanor, Roma
1928), a cura di C. Bonvecchio, Mediterranee, Roma.

ID., 2005a

I testi de La Vita Italiana. I: 1931-1938, a cura di 1. De Giorgi, Ar, Padova.

ID., 2005b

“Schieramenti dell’antisemitismo francese” (“La Vita Italiana”, 1938, giugno, pp. 726-
31), in ID. 2005a, pp. 446-52.

FEDERZONI, LUIGI, 1993
Diario di un ministro del tascismo (1927), a cura di A. Macchi, Passigli, Firenze.

272



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

FORNO, MAURO, 2005
La stampa del ventennio. Strutture e trastormazioni nello stato rotalitario, Rubbettino,
Soveria Mannelli.

FORTEGUERRI, GIUSEPPE, 1940
Ubi aurum ibi patria, “La Difesa della razza”, (III), 20 gennaio, n° 6.

FOURNIER, ERIC, 2011
La «PBelle juive». D’Ivanhoé a la Shoah, Champ Vallon, Seyssel.

GALIMI, VALERIA, 2005

“Une Internazionale antisemite des images? Je suis partout et le cas des caricatures”, in
MATARD-BONUCCI 2005.

EAD., 2006

Antisemitismo in azione. Pratiche antiebraiche nella Francia degli anni Trenta,
Unicopli, Milano.

GASTEINER, ELIO, 1940

Grandezza e decadenza della razza francese, “La Difesa della razza”, (IIl), 5 gennaio, n°
6.

GENTILE, EMILIO, 1996

Le origini dell’ideologia fascista (1918-1925), il Mulino, Bologna.

ID., 2002

1] fascismo. Storia e interpretazione, Laterza, Roma-Bari.

ID., 2004

“L’«homme nouveau» du fascisme. Réflexions sur une éxperience de révolution
anthropologique”, in MATARD-BONUCCI E MILZA 2004, pp. 35-63.

GERMINARIO, FRANCESCO, 1999a

“Latinita, antimeridionalismo e antisemitismo negli scritti giovanili di Paolo Orano
(1895-1911)”, in BURGIO 1999, pp. 105-114.

ID., 1999b

Intellettuali sindacalisti rivoluzionari davanti all’ebraismo, “Quaderno di storia
contemporanea”, n® 25/26, pp. 7-22.

ID., 2001

Razza del Sangue razza dello Spirito. Julius Evola, [lantisemitismo e il
nazionalsocialismo (1930-1943), Bollati Boringhieri, Torino.

ID., 2009

Fascismo e antisemitismo. Progetto razziale e ideologia totalitaria, Laterza, Roma-Bari.
ID., 2010,

Costruire la razza nemica. La formazione dell’immaginario antisemita tra la fine
dell’Ortocento e gli inizi del Novecenro, UTET, Torino.

273



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ID., 2011a

Argomenti per lo sterminio. L antisemitismo e i suoi stereotipi nella cultura europea
(1840-1920), Einaudi, Torino.

ID., 2011b

Céline. Letteratura politica e antisemitismo, UTET, Torino

ID., 2013

Antisemitismo. Un’ideologia del Novecento, Jaca Book, Milano.

GUENON, RENE, 1982
1l Regno della Quantita e i Segni dei Tempi, ed. or. 1945, trad. it., Adelphi, Milano.

JASPERS, KARL, 1950
Nietzsche. Introduction a sa philosphie, ed. or. 1936, trad. fr., Gallimard, Paris.

HITLER, ADOLF, 2002

Mein Kampt(1925), trad. it., Kaos Edizioni, Milano.

ID., 2013

Idee sui destini del mondo. L epilogo (Bormann-Vermerke, 1959), trad. it., Ar, Padova.

HUIZINGA, JOHAN, 2013
La scienza storica. Il suo valore e la sua attualita (1935), trad. it., Res Gestae, Milano.

IPSEN, CARL, 1997
Demogratia totalitaria. Il problema della popolazione nell'ltalia fascista (1992), trad. it.,
il Mulino, Bologna.

ISRAEL, GIORGIO, 2010
1l tascismo e la razza. La scienza italiana e le politiche razziali del regime, il Mulino,
Bologna.

JoLY, BERTRAND, 2005
Dictionnaire biographique et géographique du nationalisme frangais (1880-1900),
Honoré Champion, Paris.

JULLIARD, JACQUES E WINOCK, MICHEL, 1996
Dictionnaire des intellectuels francais. Les personnes Les Lieux Les moments, Seulil,
Paris.

KEMAL VLORA, ALESSANDRO, 1940

Liguri e Celt, “La Difesa della razza”, (III), 5 febbraio, n° 7.

ID., 1943

Iralianita della Corsica, “La Difesa della razza”, (VI), 5 gennaio, n° 5.

274



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

KIMON, DANIEL, 1889
La politique israélite. Politiciens — Journalistes - Banquiers. Le judaisme et la France.
Etude psychologique, Savine, Paris.

KNOBEL, MARC, 1996

Montandon (Georges) 1879-1944, in JULLIARD E WINOCK 1996.

ID., 1999

Georges Montandon et I'Ethno-racisme, in TAGUIEFF 1999, pp. 277-93.
ID., 2013

Montandon Georges, 1879-1944, in TAGUIEFF 2013, pp. 1175-78.

KORHERR, RICCARDO, 1928
Regresso delle nascite: morte dei popoli, Unione Editoriale d’Italia, Roma.

LANCELLOTTI, ARTURO, 1940
La Francia e 'invasione giudaica, “La Difesa della razza”, (IV), 5 febbraio, n° 7.

LANDRA, GUIDO, 1940a

Identita razziale della Corsica, “La Difesa della razza”, (III), 5 gennaio, n° 5.

ID., 1940b

La Letteratura razziale tedesca in tempo di guerra, “La Difesa della razza”, (IV), 20
novembre, n° 2.

ID., 1940c¢

Gli studi di G. Montandon sulla preistoria del Giappone, “La Difesa della razza”, (IV),
20 dicembre, n° 4.

ID., 1942

[talianita razziale di Nizza, “La Difesa della razza”, (V), 5 novembre, n° 1.

MALYNSKI, EMMANUEL, 1922

Pour sauver I'Europe, Editions Hispano-Francaises, Librairie Cervantés, Paris.

ID., 1923

Le Peuple-roi, Editions Hispano-Francaises, Librairie Cervantés, Paris

ID., 1976

Fedelra feudale (1928, col titolo Les Eléments de I'Histoire contemporaine), trad. it.,
Ar, Padova.

MARCHITTO, NICOLA, 1939a

Il meticciato in Francia, “La Difesa della razza”, (II), 20 marzo, n° 12.

ID., 1939b

Gli ebrei nell’Africa francese, “La Difesa della razza”, (II), 20 agosto, n° 20.

MATARD-BONUCCI, MARIE-ANNE E MILZA, PIERRE (a cura di), 2004

L’homme nouveau dans I'Europe fasciste (1922-1945). Entre dictature et totalitarisme,
Fayard, Paris.

275



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

EAD. (a cura di), 2005

Antisémites. L image des juifs entre culture er politique (1848-1939), Nouveau Monde,
Paris.

EAD., 2008

L’Italia fascista e la persecuzione degli ebrei (2007), trad. it., il Mulino, Bologna.

MATARRESE, FORTUNATO, 1940
Francia nemica, “La Difesa della razza”, (III), 5 maggio, n° 13.

MEIGE, HENRY, 1893a

Le Juif-Errant a la Salpérriere, “Nouvelle iconographie de la Salpériere”, n° 6, 1893,
ristampato dalle Editions du Nouvel Object, Paris

ID., 1893b

Le Juif errant aux villes d'eaux, “La Libre Parole”, 26 juilles .

ID., 1901

Les auromobiles Homicides, “La Libre Parole”, 11 septembre.

MiccoLl, GIOVANNI, 2013
“Santa Sede, questione ebraica e antisemitismo fra Otto e Novecento”, in ID.,
Antisemitismo e cattolicesimo, Morcelliana, Brescia (prima ed. in VIVANTI 1997).

MICHELINI, LUcA, 2011
Alle origini dell’antisemitismo nazional-fascista. Matteo Pantaleoni e «La Vita italiana»
di Giovanni Preziosi (1915-1924), Marsilio, Venezia.

MILLMAN, RICHARD, 1992
La question juive entre les deux guerres. Ligues de droite et antisémitisme en France,
Colin, Paris.

MILZA, PIERRE, 1987
Le tascisme italiern et la presse francaise 1920-1940, Complexe, Bruxelles.

MONTANDON, GEORGES, 1938

Una soluzione “biologica” della questione ebraica, “La Difesa della razza”, (I), 5
ottobre, n° 5.

ID., 1939a

La soluzione del problema ebraico, “La Difesa della razza” , (III), 20 giugno, n° 16.

ID., 1939b

Determinazione psicologica dell’'etnia giudaica. L’Ethnie putaine, “La Difesa della
razza”, (II), 5 novembre, n° 5, pp. 18-23.

ID., 1940a

Comment reconnaitre le Juif?, Nouvelles EditionsFrancaises, Paris.

ID., 1940b

Da che cosa si riconoscono gli ebrei?, “La Difesa della razza”, (III), 5-20 novembre, n°
21-22.

276



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ID., 1941a

Quale sara il volto razziale dell’Europa di domani?, “La Difesa della razza”, (IV), 20
marzo, n° 10.

ID., 1941b

I caratteri del tipo giudaico, “La Difesa della razza”, (IV), 20 Giugno, n° 16.

ID., 1942

Coerenza dello spirito, “La Difesa della razza”, (V), 5 gennaio, n°5.

MOSSE, GEORGE L., 1994

Le origini culturali del Terzo Reich (1964), trad. it., Il Saggiatore, Milano 1968.

ID., 1997

L’immagine dell’'uomo. Lo stereotipo maschile nell’'epoca moderna (1996), trad. it.,
Einaudi, Torino.

MUSSOLINI, BENITO, 1928

Pretazione a KORHERR 1928.

ID., 1959a

Opera Omnia, vol. XXIX, Dal viaggio in Germania allintervento dell’ltalia nella
seconda guerra mondiale (11 ottobre 1937 — 10 giugno 1940), a cura di E. e D. Susmel,
La Fenice, Firenze.

ID., 1959

Discorso di Trieste, “I1 Popolo d’Italia”, 19 settembre 1938, in ID., 1959b.

NILUS, SERGYEL 1921
L’Internazionale ebraica. Protocolli dei “Savi Anziani” di Sion, La Vita italiana, Roma.

PAOLUCCL, VITTORIO, (a cura di) 1987

1 quotidiani della Repubblica sociale italiana, Argalia, Urbino.
PARLATO, GIUSEPPE, 2008

Introduzione, in PETTINATO 2008, pp. 10-45.

PENSABENE, GIUSEPPE, 1940
1 semiti e le arti figurative, “La difesa della razza”, (II), 20 gennaio, n° 6.

PETTINATO, CESARE (a cura di), 2008

Se ci sei, batti un colpo... 100 articoli de LA STAMPA per Ia storia della RSI, Scarabeo,
Bologna.

PICENO, GIORGIO, 1939
Ebrei a Parigi, “La difesa della razza”, (II), 20 novembre, n° 2.

PISANTY, VALENTINA, 2006
La difesa della razza. Antologia 1938-1943, Bompiani, Milano

277



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

PISCHEDDA, BRUNO, 2015
L’idioma molesto. Cecchi e Ia letteratura novecentesca a stondo razziale, Nino Aragno,
Torino.

PLECHANOV, GEORGIJ VALENTINOVIC, 2016
La funzione della personalita nella storia (1898), trad. it., Pgreco, Milano.

(QQUARTARARO, ROSARIA, 1980
Koma tra Londra e Berlino. La politica estera fascista dal 1930 al 1940, Bonacci, Roma.

Riccr, BERTO,1939
Categoria spirituale e categoria sociale, in SULIS 1939.

SAVELLI, GIOVANNI, 1941
Céline e il giudaismo, “La Difesa della razza”, (IV), 20 maggio, n° 14.

SCARDAONTI, FRANCESCO, 1931

Sotto la tour Eiftel e le chimere, Edizioni Augustea, Roma-Milano.

ID., 1939a

Scandali ebraici a Parigi, “La Difesa della razza”, (II), 5 marzo, n° 5.

ID., 1939b

Decadenza della famiglia in Francia, “La Difesa della razza”, (IT), 20 dicembre, n° 4.
ID., 1943

Gli ebrei e Ia guerra, Centro Editoriale, Roma

ID., 1945

Nietzsche e lo spirito dell’avvenire, Mondadori, Milano.

SCHOR, RALPH, 1992
L antisémitisme en France pendant les années Trente: prélude a Vichy, Complex,
Bruxelles.

SEDITA, GIOVANNI, 2010
GIi intellettuali di Mussolini. La cultura finanziata dal fascismo, Le Lettere, Firenze.

STERNHELL, ZEEV, 1997
La droite révolutionnaire 1885-1914. Les origines francaises du fascisme (1978),

Gallimard, Paris.

SuLIS, EDGARDO (a cura di), 1939
Processo alla borghesia, Edizioni Roma, Roma.

TAGUIEFF, PIERRE-ANDRE (a cura di), 1999 )
L antisémitisme de plume 1940-1944, Berg International Editeurs, Paris.

278



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Ip., 2004

Les Protocoles des Sages de Sion. Faux et usage d’un faux (1989), Berg International-

Fayard, Paris.
ID. (a cura di), 2013
Dictionnaire historique et critique du racisme, PUF, Paris.

TRI1ZZINO, ANTONIO, 1939a

Di quale storzo bellico é capace Ia razza francese?, “La Difesa della razza”, (II), 5 aprile,

n°® 11.

ID. [T.(R1zZINO), A.(NTONIO)], 1939b

Campagne senza braccia, “La Difesa della razza”, (1), 20 aprile, n°® 12.
ID., 1939¢

Agonia dell'impero francese, “La Difesa della razza”, (II), 5 maggio, n°® 13.
ID., 1939d

Italiani in Tunisia, “La Difesa della razza”, (II), 5 dicembre, n° 3.

VERSCHUER, OTMAR VON, 1943

Manuel d’eugénique et hérédité humaine (1941), trad. fr., Masson & Cie, Paris.

VIVANTI, CORRADO (a cura di), 1997

Gli ebref in Italia, 11: Dall’'emancipazione a oggi, Einaudi (Storia d’Italia, Annali, 11),

Torino.

279



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Medioevo e medievalismo tra Europa e America. L’attualita di un
dibattito antico
Marina Montesano (Universita di Messina)

Where and when does our idea of the Middle Ages begin? The success of literary works

in which the fantastic component is the backbone of an imaginary Middle Ages (let’s
think about Tolkien or Martin) is rooted in the Anglo-Saxon tradition, then exported to
the United States, where since the Eighteenth Century we can notice the development
of a strong revival of Gothic style: hence it springs an idea, more or less historically
founded, of Middle Ages. In the link berween historical and fictitious reconstructions,
North American architecture is a sort of petrified discussion about the problem of our
perception of Gothic and, more generally, of an epoch whose fundamental characters
are still subject to debate,

Keywords: Middle Age; Gothic style; Tolkien; Martin; American architecture.

Il termine “Medioevo” & corrente nel nostro parlare comune. Spesso
lo si usa in senso negativo, con accezione polemica: di qualcosa di
particolarmente ripugnante ai nostri costumi civili o che tali si
pretendono, si dird “roba da Medioevo™; per descrivere condizioni
d’ignoranza o d’oppressione particolarmente intolleranti, si parlera di
“tenebre del Medioevo™; e cosi via. D’altra parte, in determinati periodi
della nostra storia (per esempio nell’Ottocento, nell’eta cosiddetta
“romantica”; e poi ancora negli stessi nostri giorni), capita di assistere a
frequenti rivalutazioni del Medioevo o almeno di certi suoi aspetti,
magari generalizzati e ipertrofizzati: e allora lo si ricorda come I’eta
delle cattedrali, delle grandi scuole di pensiero, I’eta che ha prodotto
Giotto e Dante Alighieri; oppure come ’eta della fede religiosa,
dell’eroismo cavalleresco, della liberta della fantasia, dei sentimenti e
dell’amore. Insomma, sul Medioevo esiste una polemica che non
riscontriamo per altri periodi storici: la ricostruiva gia nel 1933 un
medievista italiano, Giorgio Falco'.

' FALCO 1974; da allora molte sono state le ricostruzioni di questo dibattito; si
vedano: GIARRIZZO 1962; ID. 1969; ARNALDI 1972; FONSECA 1976; SCIASCIA
1976; MUSCA 1976; GATTO 1977; CAPITANI 1979; DEL TORRE 1979; CARDINI
1989; CASTELNUOVO 1990; BORDONE 1993; ARTIFONI 1997; PIETROPOLI 1999;
AA.VV. 2002; LE GOFF 2003; BARBERO 2003; BOLOGNA 2003; MANCINI 2003;
LA CHIN 2003; BILLI 2004; PIETROPOPOLI 2004; MOLK 2004; BRANDALISE

280



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Nata gia con intenti polemici, la parola “Medioevo” ha continuato a
far litigare. La inventarono - usando il latino, naturalmente - gli
umanisti del Quattrocento, i quali svilupparono I’idea gia anche
petrarchesca (e che del resto aveva illustri precedenti antichi) della
decadenza della civilta fino a giungere alla conclusione - per allora
nuova e rivelatrice - che il mondo della grande cultura, I’acme della
quale era stato segnato dall’impero romano e dalla nascita del Cristo,
era finito; e la coscienza della rottura rispetto all’eta antica e della
necessita di risalire la china della decadenza sino a far rivivere in forme
nuove ’antico splendore (quel che sarebbe stato chiamato piu tardi
“Rinascimento”) li condusse a trattare i lunghi secoli “di mezzo” come
media aetas, media tempestas, media tempora. Durante il Cinquecento,
eruditi e polemisti tanto cattolici quanto protestanti - il cardinale
Baronio e i “Centuriatori di Magdeburgo”, ad esempio - continuarono a
litigare ferocemente sul medesimo presupposto: accettando entrambi
che i secoli successivi alla caduta dell’impero romano erano stati lunghi
tempi di barbarie e d’ignoranza, si rinfacciavano reciprocamente la
responsabilita di tale decadenza, che per i cattolici erano stati quei
popoli nordici dai quali sarebbe poi partita anche 1’altra sciagura, la
Riforma, mentre per i protestanti causa di tutto era la corruzione della
sede pontificia. Nel Settecento illuministico, “Medioevo” divenne
sinonimo di ogni sorta di superstizione, di fanatismo e d’ignoranza;
nell'Ottocento romantico, al contrario, si vollero vedervi invece fede,
bellezza, spontaneita naturale, gioia di vivere.

D’altronde, una delle ragioni non ultime della complessita e della
confusione su cui si basa questa plurisecolare polemica sta nel fatto che
il cosiddetto “Medioevo” abbraccia nella periodizzazione piu diffusa un
intero millennio, dalla caduta dell'impero romano d'Occidente alla
scoperta dell' America. Se, al di la della convenzione cronologica e della
tradizione consistente nel periodizzare il flusso della storia e nel riferirsi
ai nomi che ai periodi cosi ripartiti usiamo attribuire, dietro tale parola
siano ormai discernibili valori per cosi dire specifici, € ancora oggetto di

2004; BOITANI 2004; SOLDANI 2004; VALLERANI 2004; OCCHIPINTI 2004;
PORCIANI 2004; MORETTI 2004; MAZZOCCA 2004; SERGI 2005; LE GOFF 2006;
SERGI 2010.

281



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

discussione. Si & ad esempio parlato, specie da parte della medievistica
francese, di un cosiddetto “lungo Medioevo™ : per esempio il «Moyen-
Age des profondeurs» proposto da Jacques le Goff, durante il quale (fra
XVI e XVIII secolo, per certi versi anche un po’ oltre), superate le
istituzioni e le strutture sociali vive fino al XV secolo, continuo tuttavia
a lungo in molteplici aspetti tanto della vita materiale specie dei ceti
subalterni, quanto delle strutture mentali profonde individuali e
comunitarie. Da questo punto di vista € stato notato come in certi
ambienti dell’Europa euro-occidentale (e ancor piu in quella centro-
orientale) il “lungo Medioevo” sia sopravvissuto fino a lambire 1’era
della seconda rivoluzione industriale.

Al contrario, ne L’immagine scartata, il grande studioso e scrittore
inglese Clive S. Lewis ha efficacemente descritto gli elementi che fanno
del modo di pensare “medievale” e dei suoi valori un mondo che, per
quanto ci sembri vicino e ci si ritenga di solito eredi rispetto ad esso, &
in realtd tanto lontano quanto remoto fino all’incomprensione e
all’estraneitd®; a sua volta Johan Huizinga ha in contesti differenti
osservato come per molti aspetti la cultura e la visione del mondo
medievali siano piu vicine a quelle delle culture che gli antropologi
definiscono “tradizionali” che non a quelle occidentali moderne, che
pure sono ad esse strettamente legate e ne costituiscono per piu versi la
continuazione’.

Sta di fatto che del termine in questione, che possiede uno statuto
consolidato nel campo della ricerca specialistica sotto il profilo storico e
filologico, quella che si definisce “medievistica”, oggi troppo spesso ci si
serve per indicare un oggetto ambiguo e confuso, un Medioevo
immaginario, un Medioevo fantasy. Si potrebbe pensare alle tante
rievocazioni e manifestazioni che attraversano I’Europa, ma anche al
successo di romanzi di ambientazione medievale, come quelli (di livello
assai diverso tra loro) di Umberto Eco (con // nome della rosa) e di Ken
Follett (con [ pilastri della Terra). Soprattutto, perd, il Medioevo
fantasy ha trovato il suo recente apogeo in due trasposizioni filmiche: il

> LEWIS 1990; ma anche ID. 1969. Al pari dell’amico e collega Tolkien, del
quale diremo a breve, anche Lewis ¢ stato autore di fantasy: ID. 2014.
> HUIZINGA 2011,

282



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ciclo cinematografico tratto dal Signore degli anelli di J. R. R. Tolkien® e
la serie televisiva I/ trono di spade tratta dalle Cronache del ghiaccio e
del fuoco di George RR Martin.

La fortuna di Tolkien, al pari di Lewis filologo medievista di serieta
indiscussa, era peraltro stata tenuta in vita, prima del successo
cinematografico, da una larga schiera di appassionati studiosi’; ma ¢
indubbio che siano state le trasposizioni cinematografiche a presentarlo
a nuove generazioni di amanti del genere fantasy e degli effetti speciali,
che abbondano nei tre episodi. Se Tolkien era, dal punto di vista
culturale, profondamente inglese ed europeo, ad aver diretto i film ¢&
stato un regista neozelandese, Peter Jackson; e la Nuova Zelanda ha
prestato anche molti dei paesaggi alla Terra di Mezzo. Con le Cronache
del ghiaccio e del fuoco e Il trono di spade televisivo ci spostiamo
invece negli Stati Uniti, patria di Martin, nonché della serie televisiva
prodotta dalla HBO. Al pari del Signore degli anelli, anche il ciclo
americano non € ambientato nel Medioevo, ma certamente a un fantasy
medievaleggiante si ispira: nel primo si tratta un Medioevo piu colto e
filosofico, nel secondo uno legato all’intrigo, alla violenza pseudo
feudale (ovviamente parte di un feudalesimo anch’esso fantasy),
insomma cio che chiamiamo “gotico” in senso lato.

Non ¢ difficile rintracciare nei secoli passati le origini di quest’ultimo
successo, nel senso che proprio il mondo anglo-americano ha elaborato
una peculiare reinvenzione del gotico. La storia dei revival Sette-Otto-
Novecenteschi del medioevo gotico & essenzialmente una “storia del
gusto”, per riprendere 1'espressione che sottotitolava I’edizione italiana
del celebre e pioneristico lavoro di Kenneth Clark®. Il che non vuole
escludere evidentemente la presenza di fattori sociali nella
determinazione del gusto: ma sempre tenendo presente il fatto che
I’affermazione e la variazione nelle mode segue spesso logiche culturali

* Per la traduzione italiana TOLKIEN 2003; quanto agli interessi medievistici di
Tolkien, fondamentale ID. 2013.
> Ricordiamo, fra gli studi, GIACCHERINI 1984; CARDINI 1992; DURIEZ 2002;
DE TURRIS 2002; WHITE 2002; CORTI 2004; SOCIETA TOLKENIANA ITALIANA
2005; ROSEBURY 2009; PAURA 2010.
® CLARK 1970; ma si vedano anche EASTLAKE 1970; MACAULAY 1975; LEWIS
2002.

283



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

e, appunto, di gusto, solo in parte direttamente e deterministicamente
collegabili agli svolgimenti politico-sociali coevi.

Com’¢ noto, ¢ consuetudine datare I’inizio del revival gotico agli
anni Cinquanta del Settecento, con la costruzione nelle campagne
inglesi di Twickenham, non lontano da Londra, della residenza di
Strawberry Hill, voluta da Horace Walpole. Per ideare il design della
sua abitazione, Walpole diede vita a un “Committee of Taste”, un
“Comitato del gusto” da lui presieduto, che studiando libri e stampe
avrebbe dovuto indirizzare i lavori. E altrettanto noto il fatto che i
risultati ottenuti erano ampiamente immaginifici, dovendo al rococo e
allo stile georgiano almeno quanto dovevano al gotico originario;
rispetto a quest’ultimo, soprattutto, colpisce la mancanza del
riconoscimento dell’arco a sesto acuto (il pointed arch) quale elemento
architettonico e non decorativo. A esso si ricorreva invece, nella
costruzione degli interni di Strawberry Hill, essenzialmente con
funzioni di arredo, costruendo archi gotici per i quali si impiegavano
materiali, quali il legno e lo stucco, che erano un controsenso rispetto
alla funzione originaria. A partire dal 1760 molti architetti, pitt 0 meno
professionisti, ripresero le idee di Walpole e le applicarono alla
costruzione e alla ristrutturazione di molti edifici di campagna.

Ma ¢ necessario arrivare a cavallo fra il XVIII e il XIX secolo per
avere una decisa variazione di stile nell’architettura neogotica, con la
costruzione dell’abbazia di Fonthill, portata a termine fra 1796 e 1812
dall’architetto James Wyatt nel Wiltshire per I’eccentrico miliardario
William Beckford., il quale inizialmente avrebbe voluto costruire solo
finte rovine di un’abbazia gotica. Ma ’opera di Wyatt ando oltre,
dando vita a un intero edificio sovrastato da un’immensa torre, che
tuttavia crolld pochi anni piu tardi, rovinando sull’abbazia; le strutture
architettoniche del gotico evidentemente non erano cosi facili da
padroneggiare.

In ogni caso Wyatt prosegui nell’applicare le sue teorie, dedicandosi
soprattutto a restauri molto invasivi di cattedrali, come quella di
Salisbury, sempre nel Wiltshire, della fine del Settecento: I’architetto
inglese interpretava il suo intervento sugli interni come mirante a
“ripulire e colorare” le vecchie strutture gotiche medievali. Per quanto
I’intento di Wyatt suoni come quanto di meno filologico si possa
immaginare, ¢ soprattutto a lui che si deve I’aver introdotto un gusto

284



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

per il gotico non piu rivolto solo a una superficiale decorazione, come
nel caso di Strawberry Hill, cioé a un revival di dettaglio, ma diretto a
reinventare il gotico nella sua monumentalita. La strada era quindi
aperta alla costruzione di chiese del tutto nuove, realizzate secondo quel
gusto: nel giro di pochi decenni, a partire dall’inizio dell’Ottocento e
grazie al Church Building Act, nella sola Inghilterra ne furono costruite
oltre duecento.

E opinione comune che questa evoluzione del neogotico in
architettura trovi il suo controcanto letterario nella linea che conduce
dal Castello di Otranto del “solito” Walpole sino al romanzo storico di
Walter Scott; ossia da una interpretazione del tutto fantasiosa e priva di
ricerche sull’argomento a una scrittura pill accurata e attenta alla realta
storica. Un’opinione, va detto, che lascia almeno in parte perplessi: ma
non € questo il momento per affrontare un argomento di tale
complessita.

A cavallo fra i due secoli i rapporti culturali fra I’Inghilterra e il
continente nordamericano erano, al di la delle vicende politiche,
particolarmente stretti. L’interesse per il gotico, tanto in letteratura
quanto e soprattutto sotto il profilo architettonico, si insinuo facilmente
nelle ex-colonie. Nel corso del Settecento lo stile georgiano e
neoclassico era stato in auge per la costruzione delle dimore private;
I’indipendenza non aveva portato brusche interruzioni, ma una
maggiore consapevolezza della cifra stilistica, orientata sempre in senso
neoclassico. Ma dopo il 1783 si imponeva 1’elaborazione di una
architettura pubblica rappresentativa dei nuovi orizzonti della
federazione: uno stile talvolta definito appunto come “federale”, del
quale I’esempio migliore ¢ lo State Capitol di Richmond, in Virginia,
che si ispirava alla Maison Carrée di Nimes, e sul quale si modelleranno
piu tardi gli edifici governativi e presidenziali di Washington’.

I coevo interesse inglese verso il gotico giunse come una novita, ma
non si pud dire che ebbe nella societa e nella cultura americane un
effetto dirompente, almeno non nell’immediato. Certo, la produzione
letteraria a cavallo fra i due secoli mostra un chiaro trasporto per il
gusto del gotico, ma I’architettura era probabilmente diffidente rispetto
a una tradizione che si avvertiva come profondamente europea e legata

7 Sul gotico in America: LOTH E SADLER 1975; PIERSON 1978; STANTON 1968.
285



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

a una cultura quale si immaginava che fosse quella medievale: papista,
superstiziosa, tradizionalista. Non € forse casuale che uno dei primi
esempi di architettura gotica di un certo rilievo fu realizzato per la
costruzione di un penitenziario, lo Eastern State Penitentiary di
Philadelphia, costruito fra 1821 e 1836 da John Haviland su
committenza quacchera, sul preciso modello del Downtown Castle di
Ludlow, in Scozia, anch’esso una costruzione relativamente recente (era
stato edificato negli Anni Settanta del Settecento su rovine normanne)
in cui si univano elementi classicheggianti e neogotici®.

Un altro scenario nel quale il nuovo stile sembrava prendere piede fu
quello dei cimiteri: per esempio a Mount Auburn, presso Boston, e a
Laurel Hill, Philadelphia, negli anni Trenta si costruirono tombe e
cappelle in stile gotico, che si affiancavano sempre piu di frequente a
quelle neoclassiche. Insomma, una certa immagine stereotipa del gotico
e del Medioevo sembrava rendere prigioni e cimiteri il campo di
applicazione piu probabile per il nuovo stile. I romanzi di Edgar Allan
Poe, in cui spesso qualche elemento architettonico medievaleggiante,
per esempio una torre o un’abbazia, serviva a sottolineare i momenti di
maggiore tensione e angoscia, non erano molto lontani da questa
accezione del gotico.

Ma ben presto I’influenza inglese si fece piu pervasiva, grazie anche
alla diffusione dei pattern books, al crescente numero di viaggiatori
americani in Europa e al successo dei romanzi di Walter Scott, nei quali
peraltro si proponeva non pit un Medioevo di austerita e angoscia, ma
di eroismo e cavalleria. La figura del cavaliere, intesa in modo
profondamente antistorico, quale campione solitario e individualista,
poteva essere accostato all’'uomo nuovo americano, al pioniere, all’eroe
della frontiera dei romanzi di Cooper’. Ma sull’altro piatto della
bilancia si poneva ancora il Medioevo papista, il vecchio mondo rispetto
al quale I’America desiderava sentirsi affrancata: e il gotico sembrava
incarnare definitivamente ’architettura cristiana medievale, se uno dei
principali teorici di quegli anni, Augustus Welby Pugin, aveva intitolato
il suo trattato del 1841 - uno dei pit importanti e influenti trattati
d’architettura mai scritti - Zrue Principles of Pointed or Christian

® Sui castelli neogotici: BUORA 2009.
? Sul tema, in senso pitt ampio, SANFILIPPO 1993.
286



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Architecture, dove “pointed’ e “Christian” divenivano aggettivazioni
sinonimiche. Pugin, fra D’altro, era un anglicano convertitosi al
cattolicesimo, un’azione che lo rendeva oltremodo sospetto agli occhi
del mondo protestante”. Inoltre, il recente, secondo conflitto con
I’Inghilterra aveva attirato nuovamente I’attenzione verso le forme
classiche, in funzione anti-inglese: 1'idealizzata democrazia dell’antica
Grecia era sempre un modello attraente, rinvigorito dal fatto che la
guerra d’indipendenza condotta dalla Grecia fra 1821 e il 1830
guadagnava interesse e simpatie fra le é/ites culturali americane: e in
effetti, intorno ai primi decenni dell’Ottocento il cosiddetto Greek
revival sembro affiancare la passione per il gotico'.

I tutto & esemplificato soprattutto nell’opera di due figure,
Alexander Jackson Davis e Andrew Jackson Downing, il primo
formatosi come disegnatore, il secondo come teorico dell’architettura.
A Davis si deve la costruzione di molti campidogli in diversi stati
americani (Connecticut, Indiana, North Carolina, Illinois, Ohio) in stile
sostanzialmente neoclassico; al contempo, nel 1837 egli pubblico un
innovativo libro sull’architettura delle ville di campagna, Rural
residences, nel quale gli esempi presentati erano dominati dal gotico:
segno che I’eclettismo - da allora in poi un tratto dominante - era visto
come la strada naturale per un’architettura improntata al funzionalismo.
Downing amplio queste idee, applicandole sempre alle residenze rurali,
in una serie di pattern books, culminanti nel trattato 7he Architecture
of Country Houses, del 1850. Poiché era un architetto dei paesaggi, il
legame con I’Inghilterra, cioé con il paese in cui negli ultimi decenni si
era sviluppato il gotico come elemento decorativo di giardini e paesaggi
rurali, pareva un percorso del tutto naturale'.

Ma, come detto, sotto I’etichetta degli stili ben definiti, I’eclettismo
dominava. E in questo momento, per esempio, che si pud cominciare a
intravedere un nesso con I’Italia e in particolare con ’immagine che gli
architetti americani avevano della villa italiana. Si parla infatti a partire
dalla fine degli anni Trenta di uno stile denominato lzalianate, che nel
giro di tre decenni avrebbe oscurato il gotico puro, ispirandosi alla villa

" PUGIN 1990.
TAAVV. 1992.
12 Sull’architettura dei giardini e il gotico cfr. CALVANO 1996
287



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

italiana (toscana soprattutto, ma non solo) rinascimentale: ma in
particolare del XV secolo, cioé di un periodo in cui 'influsso delle
architetture gotiche poteva risultare ancora visibile.

La prospettiva funzionale era teorizzata da Downing, il quale
affermava che lo stile greco, italiano, gotico, romanico, dovevano di
volta in volta interpretare sentimenti e idee che sono differenti fra loro,
ma comunque parte di una stessa necessita espressiva, di temperamenti,
dei gusti degli individui. Downing parlava ovviamente di dimore
private; ma [’architettura pubblica non poteva basarsi solo sul gusto
degli individui; cosi, per alcuni decenni si affermo la tendenza a
costruire edifici rispondenti a diverse correnti architettoniche a seconda
dell’uso cui erano destinate; in modo molto schematico, si potrebbe
dire che le chiese erano erette prevalentemente in stile gotico, gli edifici
pubblici a uso civile secondo quello classico, le dimore private di
campagna o delle aree suburbane con criteri improntati all’eclettismo.
Come si ¢ gia detto a proposito di Davis, diversi stili potevano convivere
nell’opera di uno stesso architetto; pensiamo per la meta dell’Ottocento
all’opera di una delle figure piu note del tempo, Richard Upjhon, al
quale si deve la Trinity Church di New York, nella quale rivisitava il
gotico flamboyant, ma che pure si applicod al disegno e alla costruzione
di dimore private, per le quali adottava lo stile Jralianate, rifacendosi
particolarmente alle ville toscane quattrocentesche, come nel famoso
esempio della Edward King House, di Newport, RI.

Ancora una volta, tuttavia, elementi ideologici si intrecciavano con la
storia del gusto. Alla fine degli Anni Trenta in Inghilterra, a Cambridge,
due studenti e futuri ministri del culto della Chiesa anglicana, con
alcuni loro colleghi, avevano dato vita alla Cambridge Camden Society,
poi ribattezzata - e meglio conosciuta - col nome di Ecclesiological
Society”. Lo scopo iniziale della societa era raccogliere informazioni,
disegni e descrizioni delle chiese medievali in vista di ristrutturazioni.
John Ruskin era membro di un’associazione simile, fondata a Oxford.

Ma a partire dal 1841, la pubblicazione della rivista «Ecclesiologist»
e del manifesto A Few Words for Churchbuilders mutarono 1'attitudine
dei giovani di Cambridge: da semplici ricercatori a teorici e attivisti.
L’influenza ottenuta grazie alla posizione sociale rivestita aiuto la

D WHITE 1962.
288



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

diffusione delle loro teorie: disprezzando il neo-gotico dei decenni che li
avevano preceduti, i giovani “ecclesiologi” proponevano la fedelta al
gotico del Trecento. Non solo per fattori estetici, ma per una visione
teologica: la direzione della chiesa (rivolta a est), il posizionamento del
fonte battesimale, i tre gradini che conducono all’altare, I’assenza di
gallerie: tutti questi e ancora molti altri elementi dovevano portare le
chiese a esser edificate secondo corrette esigenze di spiritualita; una
spiritualita espressa in forma perfetta, a loro parere, nelle forme del
gotico originario. Ancora una volta disegni e pattern books presero a
girare come mezzo per far conoscere questa “nuova” architettura nei
posti dove gli originali non potevano essere esperiti.

Nel continente nordamericano, in particolare, la diffusione degli
Instrumenta Ecclesiastica, un manuale che dettagliava fin nei particolari
anche gli arredi delle chiese, ebbe straordinario successo, soprattutto
nell’ambito della chiesa episcopaliana: nel 1848 fu fondata la New York
Ecclesiological Society. Upjohn, I'architetto della Trinity Church, era un
entusiasta accolito della Chiesa episcopaliana e del movimento: al punto
che si ricorda il suo rifiuto di committenze provenienti da altre chiese
protestanti d’America, sentite come eretiche. Allo stesso modo
I’antipapismo, particolarmente forte anche a causa dell'arrivo dei nuovi
immigrati irlandesi, portava all’adozione di soluzioni che oggi possono
sembrare al limite del ridicolo: per marcare come non cattoliche le
chiese gotiche, si ponevano le panche non su due linee, ma in un’unica
linea centrale, in modo che I’afflusso all’altare avvenisse dai lati, non dal
centro, evitando ’asse processionale centrale, avvertito come tipico del
cattolicesimo; o si evitava la costruzione di guglie, perché giudicate
papiste.

La chiesa episcopaliana, che rappresentava una fetta piuttosto ricca
della committenza americana, non era tuttavia maggioritaria. Le altre
numerose congregazioni potevano abbracciare la nuova moda
medievale, come in parte fu fatto, o cercare un’alternativa. Alternativa
che venne individuata in un altro periodo dell’architettura medievale, il
romanico: disprezzato dagli “ecclesiologi” come specchio di un
momento in cui la Chiesa era ripiegata su se stessa, votata all’austerita;
ma apprezzata spesso nei circoli protestanti perché ritenuta piu vicina al
cristianesimo delle origini.

289



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Aveva inizio cosi un nuovo capitolo del gusto, che avrebbe dato i
suoi migliori risultati successivamente alla guerra civile e fino agli inizi
del Novecento, ma che gia nel trentennio tra Anni Quaranta e Settanta
produsse risultati interessanti: per esempio, l'adozione di forme
costruttive inedite, quali 1'ottagono, che richiamava la tradizione
paleocristiana e romanica dei battisteri: un'architettura che, ancor prima
di applicarsi agli edifici ecclesiastici, produsse curiosi effetti anche nella
progettazione delle dimore private, dove si aggiungeva all'eclettico
Iralianate, come nel caso del cottage di Gardner, MA, opera
dell'architetto Orson Fowler.

Si puo anzi dire che I'architettura delle dimore rurali private, come si
¢ visto un tratto tipico della cultura nordamericana, recepi
precocemente i segnali che andavano in questa direzione. Ma presto
l'edilizia pubblica si sarebbe adeguata: la prima committenza venne
dalla Unitarian Church a cui Upjohn aveva rifiutato i suoi servizi, e che
nei primissimi anni Settanta commissiono ad un altro architetto di fama,
Henry H. Richardson, la Trinity Church di Boston. Il modello qui ¢
chiaramente 1'arte romanica, ma passata attraverso una mediazione
particolare: I'architettura religiosa bizantina che si poteva osservare
nell' Europa orientale ma soprattutto in Italia, a Ravenna e - con le molte
mediazioni e stratificazioni che conosciamo - a Venezia. Nella stessa
Boston, intorno al 1871, era gia sorta la piu piccola Brattle Church, il
chiostro della quale si rifa in molti dettagli a sant'Apollinare e
all'architettura bizantina in generale. Il successo del nuovo stile &
individuabile, per un periodo appena piu tardo, anche nell'edilizia
civile: un'ampia parte dell'architettura universitaria della costa
occidentale terra presenti i parametri dell'arte bizantina, dove invece
'architettura universitaria della /vy League, e quindi della costa
orientale, era gia stata votata al gotico.

Queste diverse interpretazioni del Medioevo e il loro adattamento
alle esigenze architettoniche americane sembrarono trovare un punto di
incontro, una visione comune, nelle teorie di John Ruskin. All'incirca
negli stessi anni in cui le chiese non episcopaliane opponevano il
romanico al gotico “ufficiale”, il principale teorico del revivalismo neo-
gotico della seconda meta dell' Ottocento individuava il nuovo prototipo
dell'eccellenza, della perfezione gotica tardo-medievale nella Venezia
imbevuta di cultura orientale-bizantina: offrendo 1'opportunita - da

290



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

molti colta - di ricucire la frattura e di dare nuova linfa all'eclettismo,
che piu di ogni altra denominazione appare in grado di inquadrare lo
stile e i desideri architettonici dell' America ottocentesca.

Da questo intenso dibattito e da tali sperimentazioni ¢ nato molto
dell’immaginario nordamericano inerente al Medioevo, incluso quello
che oggi conduce fino al successo del 7rono di Spade. 11 gotico, in
particolare, ¢ divenuto sinonimo di un gusto determinato: nel 1930
Grant Wood dipingeva il celebre quadro intitolato American Gothic,
che presentava il ritratto di due austeri contadini, un uomo e una
donna, simbolo dell’America profonda (bianca, rurale, protestante,
austera); sullo sfondo la Carpenter House o American Gothic House
(che si trova a Eldon, nell’lowa), una di quelle dimore appartenenti al
novero delle “rural residences” di cui si € detto. Da allora I’espressione
“American Gothic” ¢ passata a indicare vicende reali, romanzi, film,
serie televisive, tutte caratterizzate da un segno oscuro che & I’eredita
della concezione del gotico trapiantata negli Stati Uniti, ormai lontana
anni luce dal bel gotico fiorito e fiammeggiante delle basiliche
d’Europa.

Riferimenti bibliografici

AAVV.,, 1992
L’altra sponda di Bisanzio ovvero I'immaginazione dell’ America, Longo, Ravenna.

AA.VV., 2002

Medioevo reale, Medioevo immaginario. Confronti e percorsi culturali tra regioni
d’Europa, Citta di Torino, Torino.

ARNALDI, GIROLAMO, 1972
«Media aetas» fra Decadenza e Rinascita, “La cultura”, X, pp. 93-114.

ARTIFONI, ENRICO, 1997

1l Medioevo nel romanticismo. Forme della storiografia tra Sette e Ottocento, in
AA.VV., Lo spazio letterario del Medioevo. 1. Il Medioevo latino, IV, Salerno Editrice,
Roma, pp. 175-221.

BALTRUSAITIS, JURGIS, 2012
1l Medioevo fantastico: antichira ed esotismi nell ‘arte gotica, trad. it., Adelphi, Milano.

291



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

BARBERO, ALESSANDRO, 2003
Era di mezzo e secoli bui, in AA.VV., Lo spazio letterario del Medioevo. 2. Il Medioevo
volgare, 111, Salerno Editrice, Roma, pp. 505-525.

BILLI, MIRELLA, 2003
1l Romanzo gotico, in AANVV., Lo spazio letterario del Medioevo. 2. Il Medioevo
volgare, cit., IV, pp. 13-38.

BOITANI, PIERO, 2003
Letteratura europea e Medioevo volgare, in AA.VV., Lo spazio letterario del Medioevo.
2. Il Medioevo volgare, cit., IV, pp. 687-764.

BOLOGNA, CORRADO, 2003
1l Medioevo del Cinguecento, in AANVV., Lo spazio letterario del Medioevo. 2. 11
Medioevo volgare, cit., 111, pp. 527-550.

BORDONE, RENATO, 1993
Lo specchio di Shalott. L’invenzione del Medioevo nella cultura dell’ Ortocento,
Liguori, Napoli,

BRANDALISE, ADONE, 2003
Figure del Medioevo nell immaginazione politica della Moderniti, in AA.VV, Lo spazio
letterario del Medioevo. 2. Il Medioevo volgare, cit., IV, pp. 273-296.

BUORA, MAURIZIO, 2009
L invenzione del castello dalla meta dell'Ottocento alla meta del Novecento, Civici
Musei e Gallerie di Storia e Arte di Udine, Udine,

CALVANO, TERESA, 1996
Viaggio nel pittoresco. Il giardino inglese tra arte e natura, Donzelli, Roma.

CAPITANI, OSVALDO, 1979
Medioevo passato prossimo, il Mulino, Bologna.

CARDINI, FRANCO, 1989

F., Dal Medioevo alla medievistica, ECIG, Genova.

ID., 1992

Intervento di Franco Cardini, in AA.VV, 1892 — 1992. Centenario della nascita di J. R
R. Tolkien. Nella Terra di Mezzo. Realta e Mistero nell'opera di J. R. R. Tolkien, a cura
di Centro Culturale Enrico Manfredini, Bologna, pp. 20-27.

CASTELNUOVO, GUIDO, 1990
Alla ricerca di un secolo tradiro, in «Quaderni medievali», XXX, pp. 227-236.

292



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

CLARK, KENNETH, 1970
1] revival gotico. Un capitolo di storia del gusto, tr. it., Einaudi, Torino.

CoRrT1, CLAUDIA, 2003

Dal Medievale al medievalismo: la nostalgia moderna (W. Morris, C. S. Lewis, . R. R.
Tolkien), in AA.VV., Lo spazio letterario del Medioevo. 2. Il Medioevo volgare, cit., IV,
pp. 247-272.

DE TURRIS, GIANFRANCO, 2002
La compagnia, ['anello, il potere. J. R. R. Tolkien crearore di mondi, il Cerchio, Rimini.

DEL TORRE, MARIA ASSUNTA, 1979
Interpretazioni del Medioevo, il Mulino, Bologna.

Duriez, COLIN, 2002
Tolkien e il Signore degli Anelli. Guida alla Terra di Mezzo, trad. it., Gribaudi, Milano.

EASTLAKE, CHARLES L., 1970
History of the Gothic Revival (1872), Leicester University Press, Leicester.

FaLco, GIORGIO, 1974
La polemica sul Medioevo, Guida Editori, Napoli.

Fonseca, Cosimo D., 1976
1l Medioevo come domanda e ofterta, “Quaderni medievali”, I, pp. 101-109.

GATTO, LUDOVICO, 1977
Viaggio interno al concetto di Medioevo. Profilo di storia della storiografia medievale,
Bulzoni, Roma.

(GIACCHERINI, ENRICO, 1984
1l cerchio magico. Il romance nella tradizione letteraria inglese, Edizioni di storia e
letteratura, Roma.

GIARRIZZO, GIUSEPPE, 1962

Alle origini della medievistica moderna (Vico, Giannone, Muratori), “Bollettino
dell'Istituto storico italiano per il Medioevo e Archivio muratori ano”, LXXIV, pp. 1-
43.

ID., 1969

La storiografia e il concetto e il termine di Medioevo (secoli XV — XVII), Libreria
Editoriale Musumeci, Catania.

HUIZINGA, JOHAN, 2011
L’ autunno del Medioevo (1911), trad. it., Newton & Compton, Milano.

293



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

LACHIN, GIOSUE, 2003
1l Medievalismo europeo e la nascita delle filologie nazionali, in AAVV., Lo spazio
letterario del Medioevo. 2. Il Medioevo volgare, cit., 111, pp. 625-72.

LE GOFF, JACQUES, 2003
Alla ricerca del Medijoevo, trad. it., Laterza, Roma-Bari.
ID., 1996

1l Medioevo alle origini dell' identita europea, trad. it., Laterza, Roma-Bari.
ID., 2006
Un lungo Medioevo, trad. it., edizioni Dedalo, Bari.

Lewris, CLIVES., 1969

L ‘allegoria d'amore, trad. it., Einaudi, Torino.

ID., 2014

Le Cronache di Narnia, trad. it., Mondadori, Milano.

ID., 1990

L 'immagine scartata. Il modello della cultura medievale, trad. it., Marietti, Genova.

LEW1S, MICHAEL J., 2002
The Gothic Revival, Thames, & Hudson, London,

LoOTH, CALDER E SADLER, JULIUS T., 1975

The only proper style. Gothic architecture in America, New York Graphic Society,
New York and Boston.

MACAULAY JAMES, 1975
The Gothic Revival 1745-1845, Blackie, Glasgow and London.

MANCINI, MARIO, 2003

1l Medioevo del Settecenro: “philosophes”, antiquari, “genre troubadour”, in Lo spazio
letterario del Medioevo. 2. Il Medioevo volgare, cit., I11, pp. 597-624.

Mazzocca, FERNANDO, 2004

L immagine del Medioevo nella pittura di storia dell'Ottocento, in AA.VV., Arti e storia
nel Medioevo, vol. IV. Il Medioevo al passato e al presente, Einaudi, Torino, pp. 611-
24.

MoOLK, ULRICH, 2003
Estetismo e Decadentismo, in Lo spazio letterario del Medioevo. 2. I Medioevo

volgare, cit., IV, pp.195-218.

MORETTI, MAURO, 2004
Il «Migney» e i Monumenta, in AA.VV., Arti e storia nel Medioevo, cit., pp. 281-92.

294



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

MuscaA, GIOSUE, 1976
Battaglie medievali in televisione, “Quaderni medievali”, I, pp. 171-79.

OCCHIPINTI, ELISA, 2004
Gli storici e il Medioevo. Da Muratori a Duby, in AA.VV., Arti e storia nel Medioevo,
cit., pp. 207-228.

PAURA, ROBERTO, 2010
1l Medioevo di Tolkien e le radici del Fantasy, “Quaderni di altri tempi”, 24, pp. 1-4.

PIERSON, WILLIAM H., 1986
American buildings and their architects Volume 2: Technology and the Picturesque:
The Corporate and the Early Gothic Styles, Oxford University Press, Oxford.

PIETROPOLI, CECILIA, 1999

1 paradossi del medievalismo romantico: le ragioni di un fraintendimento, “La questione
Romantica”, VII-VIII, pp. 13-28.

EAD., 2003

1l Medioevo nel romanzo storico europeo, in Lo spazio letterario del Medioevo. 2. 11
Medioevo volgare, cit., IV, pp. 39-65.

PORCIANI, ILARIA, 2004
L 'invenzione del Medioevo, in AA.VV., Arti e storia nel Medioevo, cit., pp. 253-80.

PUGIN, Augustus W., 1990
1 veri principi dell architettura cuspidata ovvero cristiana, trad. it., Dedalo, Bari.

ROSEBURY, BRIAN, 2009
Tolkien: un fenomeno culturale, trad. it., Marietti 1820, Milano.

SANFILIPPO, MATTEO, 1993
1l Medioevo secondo Walt Disney. Come [I'America ha inventato I'etd di mezzo,
Castelvecchi, Roma.

SCIASCIA, LEONARDO, 1976
Immagine del Medioevo, “Quaderni medievali”, I, pp. 144-47.

SERGI, GIUSEPPE, 2010

Antidoti all'abuso del Medioevo. Medioevo, medievisti, smentite, Liguori, Napoli.
ID., 2005

L’idea di Medioevo. Fra storia e senso comune, Donzelli, Roma.

SOCIETA TOLKENIANA ITALIANA, 2005
Dizionario dell'Universo di J. R. R. Tolkien, Bompiani, Milano.

295



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

SOLDANI, SIMONETTA, 2004
1l Medioevo del Risorgimento nello specchio della nazione, in AA.VV., Arti e storia nel
Medioevo, cit., pp. 149-86.

STANTON, PHOEBE B., 1968
The Gothic Revival and American Church Architecture, Johns Hopkins University
Press, Baltimore.

TOLKIEN, JOHN RONALD R., 2013

1l Medioevo e il fantastico, trad. it., Bompiani, Milano.
ID., 2003

11 Signore degli Anelli, trad. it., Bompiani, Milano.

VALLERANI, MASSIMO, 2004
1l comune come mito politico. Immagini e modelli tra Otto e Novecento, in AA.VV.,

Arti e storia nel Medioevo, cit., pp. 187-206.

WHITE, MICHAEL, 2002
Lavitadi J. R. R. Tolkien, trad. it., Bompiani, Milano.

WHITE, JAMES, 1962
The Cambridge Movement, Cambridge University Press, Cambridge.

296



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Che cos’é ’economia’
Vladimiro Giacché (Centro Europa Ricerche)

This paper is the revised version of a lesson held ar the Triennale di Milano in 2016.

First of all, it briefly outlines the main meanings of “economics”’, with a closer look to
the still hegemonic one, proposed by the neoclassical school of economics. Such a

meaning is consistent with the general approach of neoclassical theory (§ 1). The main

flaws of this approach can be seen in the insufficient awareness of: historical context of
economic phenomena (§ 2), complexity of interactions berween individual and society
(§ 3), and role played by ideology in the making of economic theories (§ 4).

The author defines on this basis the meaning of “scientific” in economics (§ 5). Then, as
a case of the limits and consequences of the neoclassical approach, he exposes its
inadequate narrative for the crisis erupted in 2007, which was first unforeseen (§ 6) and
then falsely interpreted by mainstream economists (§ 7).

Finally, a concrete case of the fallacy of the presumed social benetit coming from of
individual economic rationality closes the paper (§ 8).

Keywords: Economics; History; Ideology; Society; Crisis.

1. Problemi di detinizione

Che cos’¢ 'economia? Anche solo per definire 'oggetto di questa
disciplina si incontrano rilevanti problemi. Il dizionario Treccani la
prende larga, e offre la seguente definizione: «Scienza, sviluppatasi a
partire dal XVI secolo in diverse scuole e teorie, che puo essere in
generale definita come lo studio delle leggi che regolano la produzione,
la distribuzione e il consumo delle merci, con riguardo sia all’attivita del
singolo agente economico, sia al piu generale assetto sociale di uno
stato, di una collettivita nazionale»’.

Si puo quindi definire I’economia come la scienza che studia I’attivita
economica? Questa definizione, nella sua genericita, ¢ accettabile? Ci
sembrerebbe di si. Ma la definizione canonica di “economia” proposta
dall’indirizzo tuttora egemonico negli studi economici, quello
neoclassico, ¢ molto diversa. L’ha proposta Lionel Robbins nel 1932:

! Testo rivisto della lezione Che cos’é I'economia, tenuta presso la Triennale di
Milano il 5 luglio 2016 all'interno del ciclo di conferenze Che cos’é la cultura,
organizzato dalla casa editrice Il Saggiatore.

> TRECCANI 2016.

297



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

secondo questa definizione 'economia ¢ «la scienza che studia la
condotta umana come una relazione tra scopi e mezzi scarsi applicabili
a usi alternativi»’. La scienza economica ¢ qui definita come lo studio
della scelta razionale, del comportamento di agenti razionali. E una
definizione astratta, che muove da un radicale individualismo
metodologico: I’economia si occupa del comportamento degli individui,
non delle regole di funzionamento di un sistema economico e sociale.

Questa definizione ¢ tuttora quella egemonica. Tanto che
I’economista sudcoreano (ma docente a Cambridge) Ha-Joon Chang, in
un suo testo recente, dopo aver dichiarato che «l’oggetto di studio
dell’economia intesa come disciplina dovrebbe essere la realta
economica», subito aggiunge che «tale definizione della disciplina
“economia” ¢ cio che distingue in maniera sostanziale questo libro dalla
maggioranza degli altri volumi che parlano di economia»”.

La definizione astratta di Robbins ¢ in realta coerente con lo
sviluppo storico della disciplina, che si ¢ riflesso anche nel cambiamento
del nome: da political economy a economics. Questo cambiamento,
avvenuto ai tempi di Marshall (uno dei padri dell’economia neoclassica
con i suoi Principi di economia del 1890), indicava «il desiderio della
scuola neoclassica di trasformare le proprie analisi in una scienza pura,
priva di dimensioni politiche (e pertanto etiche) che implicassero
giudizi di valore soggettivi»’.

L’ambizione era insomma quella di fondare I'economia come
scienza, al pari delle scienze esatte e sul modello delle scienze esatte.
Questa presunzione sussiste tuttora e si ¢ talvolta tradotta in una sorta
di “imperialismo dell’economia”: e in effetti una disciplina imperniata
su un approccio metodologico prima che su un oggetto specifico di
studio pud in fondo occuparsi di tutto®. In realta si tratta di una
prospettiva angusta, oltreché lontana dal senso comune (a dispetto

> ROBBINS 1945, p. 16.
* CHANG 2015, p. 31.
5 Ivi p. 119,
¢ Un buon esempio in proposito ci & offerto dal recente testo del premio Nobel
per leconomia Alvin Roth, Who Gets Whar and Why, il cui sottotitolo
nell’edizione tedesca ¢ stato cosi riformulato: Formazione, lavoro e scelta del
partner: come funzionano i mercati (ROTH 2016).

298



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dell’opinione espressa da un illustre esponente della scuola neoclassica,
Thomas Sargent, per il quale I'economia sarebbe «senso comune
organizzato»)’. Lo si & visto in concreto in occasione della crisi
economica esplosa nel 2007: gli economisti mainstream hanno mostrato
una singolare incapacita di prevederla, di analizzarne cause e decorso,
di individuare vie d’uscita da essa convincenti e — come si usa dire —
sostenibili.

Questa angustia di prospettive ha a che fare con alcune
caratteristiche di fondo dell’economia neoclassica. Essa per un verso si
trova in continuita con I'economia classica di Adam Smith e David
Ricardo, sotto un duplice profilo: nel pensare che 'egoismo degli attori
economici, unito alla concorrenza, dia luogo a un risultato positivo per
la societa, e nel ritenere che i mercati si riequilibrino da soli®. D’altra
parte pero, rispetto agli economisti precedenti (e in particolare Smith,
Ricardo e Marx), ’economia neoclassica si differenzia sotto almeno tre
aspetti importanti: in primo luogo, sposta I'attenzione dalla produzione
al consumo e allo scambio’; in secondo luogo, sposta l’attenzione
dall’offerta alla domanda (e piu precisamente la domanda di un
soggetto che & I'individuo egoista e razionale)'; in terzo luogo, accoglie
come un dato di fatto la struttura sociale in essere'".

7 SARGENT 2007.
® Va peraltro osservato che la posizione di Adam Smith sul punto era piu
complessa, e comunque non riducibile alla famosa metafora della «mano
invisibile» adoperata nella Ricchezza delle nazioni.
> Non ¢ un caso che il modello dellincontro di domanda e offerta sia oggi
I'archetipo dei modelli economici (cfr. RODRIK 2016, pp. 26-7).
19 Ieconomista di indirizzo istituzionalista Ronald Coase, nel discorso di
accettazione del premio Nobel nel 1991, si prese gioco della teoria neoclassica,
dichiarando superato «il tempo in cui gli economisti potevano analizzare con
grande dettaglio due individui che scambiano noci per bacche al margine della
foresta, illudendosi che con questo la loro analisi del processo dello scambio
fosse completa» (COASE 1991). Si puod aggiungere che le ricerche di Daniel
Kahneman — che gli sono valse il premio Nobel nel 2002 — hanno dimostrato
che il comportamento di chi opera sui mercati spesso non ¢ affatto “razionale”.
"' Per una critica efficace di questo aspetto delle teorie neoclassiche si veda
CHANG 2015, p. 125.

299



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Cosa manca all’economia neoclassica? Volendo sintetizzare,
potremmo rispondere: la consapevolezza della storicita dei fenomeni
economici, della complessita dell’interazione tra soggetto e societa e del
ruolo dell’ideologia nella costruzione stessa della teoria economica. Nei
paragrafi che seguono passerd brevemente in rassegna questi tre aspetti
(SS 2-4), per poi provare a definire su questa base il senso che possiamo
attribuire alla “scientificita” dell’economia (§ 5). In seguito, per
esemplificare le conseguenze pratiche dei limiti dell’economia
neoclassica, mi soffermero sull’inadeguatezza della lettura offerta dagli
economisti mainstream della crisi scoppiata nel 2007, e in particolare
sull'incapacita di prevederla e sulla narrazione sbagliata che ne & poi
stata data (§§ 6-7). Concludero con un episodio rivelatore della fallacia
dell’equivalenza tra virtu individuale e benessere sociale (§ 8).

2. La storicita

Se per i classici si dava uno sviluppo della storia dell’economia tra
diverse e successive formazioni sociali, e in particolare in Smith e Marx
«storia e teoria erano indissolubilmente legate»'?, per Marshall la storia
¢ consapevolmente esclusa dall’orizzonte dell’economia teorica, e
addirittura della scienza sociale. Se la «scienza fisica cerca la sua unita
nascosta nelle forze che governano il movimento molecolare», allo
stesso modo «la scienza sociale cerca la sua unita nelle forze del
carattere umano»~. Pill in generale, come & stato osservato da Luigi
Pasinetti, «per gli economisti della teoria oggi dominante la storia, in
sostanza, non conta; o conta solo indirettamente, come strumento per
verificare le implicazioni e/o le previsioni della teoria»'.

2. CI0CCA 2002, p. 31. Diverso ¢ il caso di David Ricardo, del quale il futuro

curatore delle opere, Piero Sraffa, in una missiva diretta ad Antonio Gramsci in

carcere, ebbe a dire: «egli non si pone mai dal punto di vista storico e come &

stato detto considera come leggi naturali ed immutabili le leggi della societa in

cui vive» (cit. in CIOCCA 2002, p. 83).

P PIGOU 1925, p. 4.

4 Pasinetti fa in ultima analisi risalire tale disinteresse per la storia allo

spostamento di attenzione dei neoclassici dalla produzione (I'«industria», per
300



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Ma per la comprensione della realta economica I’elemento storico &
determinante. Nel corso della storia cambia 'oggetto del discorso
economico: cambiano i modi produzione, cambiano le formazioni
economico-sociali. Nella recente sintesi di Chang cui c¢i siamo gia
riferiti, ad esempio, l’economia capitalistica ¢ definita come
«un’economia in cui la produzione & organizzata allo scopo di ottenere
profitti, invece che per l'autoconsumo (come nell’agricoltura di
sussistenza, in cui ciascuno coltiva il cibo che gli occorre), o per
obblighi politici (come nelle societa feudali e nelle economie
socialiste)»”. A parte I'acrobatica riconduzione di societa feudali ed
economie socialiste sotto un unico concetto, in queste righe ¢ ben
chiaro come la differente finalizzazione dell’attivita economica nei
diversi modi di produzione comporti di necessita un mutamento di
orizzonte della stessa scienza economica.

Del resto, la prova della storicita dell’oggetto dell’economia si ricava
dal mutamento stesso di significato del concetto di “economia” nel
corso del tempo: quella che per noi ¢ oggi 'economia per antonomasia
(la produzione e lo scambio finalizzati al profitto), era definita
«crematistica» (letteralmente: arte di arricchirsi) da Aristotele, che la
giudicava contro natura; Aristotele chiamava invece «economia»
(letteralmente: amministrazione della casa) e giudicava «secondo
natura» esclusivamente quell’attivita economica in cui produzione e
scambio sono finalizzati al consumo'®,

La storicita dell’ oggetto della scienza economica ¢ uno dei motivi per
cui ¢ in fondo priva di senso I’“invidia della fisica” che molti economisti
sembrano provare. Ma non ¢ ['unico.

sua natura «dinamica») allo scambio (il «commercio», concetto «statico»): si
vedano, in CIOCCA 2002, le pp. 184, 187 sgg.
5 CHANG 2015, pp. 35-36.
'© ARISTOTELE 1253b sgg. = 2014, p. 13 sgg.
301



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

3. LInterazione soggetto-societa

Un altro motivo, che accomuna I’economia alle altre scienze sociali, &
rappresentato dal fatto che nella societa che I'economista studia il
comportamento umano interviene nel processo e ne altera i risultati.
Dani Rodrik esprime cosi questo aspetto:

«l’economia ¢ una scienza sociale, e la societa non ha leggi fondamentali,
almeno non nello stesso senso in cui le ha la natura. A differenza di una roccia
o di un pianeta, gli essere umani possiedono agentivita (agency): scelgono
quello che fanno. Le loro azioni producono una varieta pressoché infinita di
possibilita. Al pit possiamo patlare in termini di tendenze, regolarita
specificamente riferite a un contesto e di conseguenze probabili»'’.

Storicita e centralita del soggetto pongono due limitazioni alla
“scientificita” (intesa sul modello delle scienze esatte) dell’economia: 1)
le leggi economiche non sono valide per sempre, ma soltanto nel
contesto di una determinata formazione economico-sociale (e ulteriori
limitazioni sono determinate dal contesto giuridico, ecc.)'; 2) la
soggettivita umana interviene nel processo, modificando il significato
che ha il concetto di previsione in ambito economico rispetto a quello
valido nel contesto delle scienze esatte.

4. Il problema dell’ideologia

Infine, una terza limitazione ha un peso notevole: 1'osservatore stesso
fa parte del processo osservato. Fa parte, prende parte, prende partito:
ha insomma preferenze individuali e interessi che lo accomunano ad
altri individui, a ceti e classi. Questo inevitabilmente condiziona il suo
discorso economico anche senza che egli ne abbia consapevolezza. Si
tratta del vecchio tema dell’ideologia, ben noto ai lettori dei testi di Karl
Marx. Si tratta di un concetto che ha conosciuto alterne fortune nella

" RODRIK 2016, p. 59.
80, se si preferisce parlare di modelli, i modelli non sono universalmente
validi: RODRIK 2016, p. 78.

302



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

cultura degli wultimi decenni: a tratti & stato adoperato
indiscriminatamente (e abusivamente), finendo per confluire con il
prospettivismo nietzscheano in un inconcludente anything goes che
negava in radice la possibilita stessa di una scienza sociale (e in qualche
caso della scienza rout courr); in altre fasi il problema dell’ideologia ¢
stato semplicemente rimosso, rifiutandone qualsivoglia valenza
metodologica e scientifica.

Resta il fatto, facilmente constatabile, che preferenze individuali,
sistemi di valori, interessi e preferenze sociali tuttora orientano il frame
(la cornice narrativa di riferimento) entro cui vengono inseriti —
consapevolmente o meno — i risultati della ricerca economica empirica e
costruite le teorie.

5. Scientificita, contesto e storia (passata e futura)

Tutto questo non significa che non sia possibile un discorso
scientifico sull'economia: significa che esso ¢ relativo a contesti storico-
sociali definiti e soggetto a limitazioni tipiche delle scienze sociali. Cio
non toglie pero che, entro un determinato modo di produzione, vi siano
regolarita osservabili, fenomeni e strutture (partern) che si ripetono. E
questo che rende cosi attuali, ad esempio, certe annotazioni di Marx
sulle crisi del suo tempo'”. Ed & per questo che la conoscenza della
storia dell’economia (e del pensiero economico) & importante.
Purtroppo, proprio l'impostazione “psicologica” dell'economia oggi
prevalente pensa di poter fare a meno della storia. Che infatti da
qualche decennio in molte universita americane ed europee non ¢
neppure piu insegnata.

Ma la storia ¢ importante per definire la prospettiva della ricerca
economica anche in un altro senso. Non ¢ importante solo la realta della
storia passata, ma anche la possibilita di una storia futura. E importante
cio¢, nello studio della societa presente, ragionare anche sulle sue
potenziali alternative. Intendiamoci: la ricerca economica oggi fa uso
abbondante dei cosiddetti “controfattuali”, ossia di scenari alternativi a
quelli effettivamente verificatisi, simulati variando una o piu ipotesi di

9 Cfr. MARX 2009, pp. 14-51, 59-76.
303



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

base. Non ¢ pero considerata una variabile la configurazione di fondo
della struttura sociale attuale (a cominciare dai rapporti di produzione),
generalmente presupposta come il punto di arrivo della storia.

E facile ravvisare negli economisti mainstream diverse varianti di
questa filosofia della storia: la “globalizzazione” (nella sua
configurazione odierna) ¢ un destino, lattuale distribuzione della
ricchezza quella ottimale, e cosi via. Né si mette in discussione la
concezione di un’economia “naturalmente” in equilibrio e comunque
capace di ristabilire tale equilibrio qualora esso sia turbato da eventi
esogent.

La distinzione tra teorie economiche dell’equilibrio e teorie
economiche del non-equilibrio ¢ importante soprattutto quando si ha a
che fare con le crisi. Per le teorie economiche del primo tipo la crisi ¢
una patologia, per quelle del secondo tipo ¢ qualcosa di fisiologico e
anzi in qualche modo necessario. Per le prime la crisi ¢ sempre esogena,
per le seconde ¢ endogena: ossia nasce dai meccanismi interni di
funzionamento del sistema economico. Il campo degli economisti
dell’equilibrio ¢ molto affollato (la capacita di auto-riequilibrarsi del
mercato, come abbiamo visto sopra, ¢ uno dei tratti che i neoclassici
riprendono da Smith e Ricardo). Quello dei secondi conta pochi nomi
illustri: Karl Marx, Joseph Schumpeter, John Maynard Keynes, in anni
pit vicini Hyman Minsky. E lecito presumere che, se in anni recenti le
opere di questi economisti fossero state piu frequentate, il drappello di
coloro che hanno previsto la crisi attuale non sarebbe stato cosi sparuto.

6. La crisi non prevista

Gli economisti di indirizzo neoclassico non si sono limitati a non
prevedere la crisi. In qualche caso hanno fatto di pit: ne hanno negato
la possibilita stessa. E il caso di Robert Lucas, premio Nobel nel 1988
per i suoi contributi sulle aspettative razionali, che nel 2003 proclamo il
«successo della macroeconomia» con queste parole: «a tutti gli effetti
pratici, il suo problema centrale, quello di prevenire la depressione, ¢
stato praticamente risolto, a tutti gli effetti e per molti decenni»®.

2 LUCAS 2003, p. 1.
304



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Si tratta di un’affermazione singolare, tanto alla luce del sempre
maggior numero di paesi investiti da crisi finanziarie dalla seconda meta
degli anni Settanta in poi, quanto alla luce degli squilibri che — nel
momento in cui Lucas teneva la sua lezione — stavano gia emergendo
nell’economia statunitense. Squilibri che gli economisti non hanno visto
o non hanno preso sul serio. Lo prova quanto affermato nel 2005 dal
governatore della Federal Reserve, Alan Greenspan, di fronte ai membri
del Congresso degli Stati Uniti: «per il paese nel suo insieme, ¢
improbabile che si crei una “bolla” dei prezzi delle case». Nell’ottobre
dello stesso anno, il suo successore nella carica, Ben Bernanke (avrebbe
preso il posto di Greenspan nel febbraio 2006), affermo che 'aumento
del 25 per cento dei prezzi degli immobili che il paese aveva conosciuto
negli ultimi due (!) anni «aveva perlopit dei solidi presupposti
economici»”'.

L’andamento del prezzo delle case in quegli anni rispetto al reddito
medio delle famiglie americane si puo vedere nel grafico seguente:

Price to Median Household Income (Q1 1987 = 1.0) using Case-Shiller National Index

7S
J A

)

B
o

o)
[

=1.0)
™
»

e
—

Price toHousehold Income (Q1 1987
P P
= N
I
]

Ll /

0.9

=
=]

0.8 T T T T T T r r r
o (P o (P o o P ot (o 0 o) o P D P o 0 R P g 0 e e

http:/fwww.calculatedriskblog.com/ {Household income from Census Bureau, 2010 estimated )

Gratico 1

! Entrambe le dichiarazioni sono citate in CHANG 2015, p. 286.
305



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Il grafico 2 riproduce invece I'andamento del

statunitense dal 1916 al 2009:

debito privato

US: Private Debt outstanding, 1916-2009 (end-of-period stock of debt as a % of GDP)

C.M. Reinhart
Chartbook 2010

1946

N
1966 1976

=
1956

Gratico 2

Non occorre essere degli specialisti per capire che, in questo caso
come nel precedente, si tratta di trend insostenibili. Ma il zrend piu
importante & un altro: si tratta dello spettacolare ritmo di crescita
dell’incidenza delle attivita finanziarie rispetto al prodotto interno lordo
a livello mondiale a partire dal 1980, raffigurato nel grafico 3.

PIL nominale §195
mondiale
§167
Agi
$142
Obbligazioni
$94 private
. / Titoli Stato 555
3 45 48
= $32
$22 e
— | A/ /) /]
119% 201% 295% 317% " 346% 356%
1980 1990 2000 2005 2006 2007
Fonte: [cKinsey Global nstiuze 2008 «financial depth»:
Dati in migliaia di miliardi di dollari e ey .
incidenza della finanza sul PIL
Gratico 3

306



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

E evidente che, in tutti questi casi, abbiamo a che fare con squilibri
che non tendono ad autocorreggersi. Come ¢ possibile che non siano
stati visti, 0 non siano stati ritenuti patologici o comunque pericolosi?
In fondo, sarebbe stato sufficiente rammentare il Keynes della 7eoria
generale. «Quando lo sviluppo del capitale di un paese diventa un
sottoprodotto delle attivita di una casa da gioco, & probabile che vi sia
qualcosa che non va bene»®. Tra 'altro, come rilevato da Dani Rodrik,
«esisteva in realta una grande quantita di modelli in grado di
contribuire a spiegare cid0 che stava accadendo sotto la cappa
dell’economia» (asimmetrie informative, moral hazard, divergenza di
interessi manager-azionisti,  self-fulfilling  prophecies...);  pero,
nonostante I'importanza di questi modelli, la quasi totalita degli
economisti ha sottovalutato «la dimensione dei problemi del settore
immobiliare e della finanza»®. Perché? Per 'eccessiva fiducia riposta
nell’efficienza dei mercati e nella loro capacita di autodisciplinarsi e di
autocorreggersi.

Ma c’e¢ di pitu. Le colpe degli economisti in relazione alla crisi
scoppiata nel 2007 non si limitano a errori di omissione. Essi con le loro
teorie (una su tutte: la “teoria dei mercati efficienti”) hanno attivamente
promosso e giustificato teoricamente quella deregulation del settore
finanziario statunitense che a posteriori ¢ stata considerata uno dei
tasselli fondamentali della crisi. A crisi scoppiata, I'ingenua fiducia nei
mercati ha lasciato poi il posto a un «attonito stupore». Sono parole
tratte da un’altra testimonianza resa da Greenspan al Congresso
statunitense, questa volta perd nell’ottobre 2008, ossia poche settimane
dopo il fallimento di Lehman Brothers e nel pieno del ciclone
finanziario che ne segui: «Quelli di noi che hanno creduto che
I'interesse delle istituzioni creditizie avrebbe protetto gli azionisti, me
compreso, si trovano ora in uno stato di attonito stupore»**.

Questo stupore si € piu volte riproposto negli ultimi anni, anche una
volta passata la fase piu acuta della crisi. Questa volta nella forma della
delusione e del disappunto conseguenti a previsioni di crescita
costantemente troppo ottimistiche. Sono note, ad esempio, e sono state

22 KEYNES 2006, p. 345.
2 RODRIK 2016, pp. 169-171.
4 Cit. in ANDREWS 2008.
307



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

oggetto di polemiche pubbliche, le previsioni sbagliate del Fondo
Monetario Internazionale (FMI) sulla crescita del prodotto interno
lordo greco (grafico 4).

Billion constant 2010 euro

009

Greece's Real GDP

2012

~=|MF projection in 2011 Actual

Gratico 4

2015

Meno noto ¢ il fatto che 'FMI ha regolarmente sbagliato per eccesso
le previsioni sull’andamento del prodotto interno lordo (Pil) mondiale
degli ultimi anni. Nel grafico 5 la linea continua mostra la crescita
effettiva del Pil mondiale, quelle tratteggiate mostrano le previsioni del

FML.

Figure 3: IMF World Real GDP Growth Forecast

Percent Change, Year-over-Year

55
Forecast
50 Sepl—llF t
p— orecas

- Oct-12
4.5 -
4.0
3.5 Forecast

\’ 7 Apr-16

Actual -
3.0 | Growth
25 1 1 1 1 1
2010 2012 2014 2016 2018 2020
Source: International Monetary Fund.
Grafico 5

308



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Questo grafico ¢ stato posto il 21 giugno 2016 da Jared Bernstein,
consulente economico del vice presidente degli Stati Uniti John Biden,
in apertura di un articolo del suo blog dal titolo significativo: «Gli
economisti capiscono le economie?»”. A giudizio di Bernstein (e di
diversi altri economisti di indirizzo keynesiano), il problema soggiacente
a queste previsioni sbagliate ¢ rappresentato dalla sottovalutazione della
gravita della crisi da domanda apertasi a causa del precipitoso rientro
del settore privato dai propri debiti eccessivi (quelli raffigurati nei
grafici 1-2) a seguito dello scoppio della crisi finanziaria nel 2007/8. Ad
avviso di Bernstein, questa crisi da domanda non ¢ stata colmata da un
sufficiente contributo pubblico al rilancio della domanda aggregata.

E possibile una spiegazione pit strutturale. La crisi del 2007/2008 &
la crisi (probabilmente irreversibile) di un modello di sviluppo
economico: il modello, inaugurato negli anni Ottanta, che ha comprato
la crescita nei paesi capitalistici avanzati con un’insostenibile crescita di
debito e asser finanziari, passati infatti in poco meno di trent’anni anni
dal 119 per cento del Pil mondiale nel 1980 al 356 per cento nel 2007
(la financial depth che abbiamo visto nel grafico 3). Per tre decenni, la
risposta al pericolo della stagnazione economica ¢ stata rappresentata
dall’espansione delle attivita finanziarie, ossia da quello che Marx nel
manoscritto del terzo libro del Capirale definiva «capitale produttivo
d’interesse»’.

Questa espansione della finanza e del credito ha svolto negli anni che
hanno preceduto la crisi tre funzioni. In primo luogo, ha consentito di
sostenere artificialmente i consumi pur in presenza di un’insufficiente
capacita di spesa effettiva delle famiglie causata dal calo dei redditi da
lavoro: i mutui subprime sono I’'esempio migliore di queste facilitazioni
creditizie, e non € un caso che I'innesco della crisi finanziaria sia stato
rappresentato proprio da obbligazioni collegate a questi mutui”’. In
secondo luogo, ha sostenuto interi settori industriali gia afflitti da un
cronico eccesso di capacita produttiva: si pensi al ruolo giocato dal
credito al consumo nel settore automobilistico. Infine, ha offerto la via

2> BERNSTEIN 2016.
26 MARX 2009, p. 137.
2" 11 che, per inciso, dimostra che la crisi nasce nell’“economia reale” e non in
ambito finanziario.
309



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

di fuga della speculazione a capitali che trovavano ormai poco redditizio
I'impiego industriale: negli Stati Uniti negli anni precedenti la crisi il 40
per cento dei profitti totali faceva capo al settore finanziario, e la stessa
General Electric per anni ha visto oltre la meta dei propri utili
provenire da GE Capital, il suo ramo finanziario. Nel 2007 questo
modello di crescita a debito ¢ saltato, e la crisi ¢ esplosa in tutta la sua
violenza®.

7. La narrazione sbagliata: ignoranza della storia e ideologia

La crisi, insomma, non ¢ un incidente, non ¢ esogena: essa mostra
una chiara consequenzialita rispetto ad alcuni frend di fondo dello
sviluppo degli ultimi decenni. Il problema ¢ che quel modello di
crescita non ¢ stato sostituito da un diverso modello: al contrario, dopo
la crisi si € cercato di aggiustarlo e rimetterlo in piedi (in particolare,
con salvataggi pubblici su larga scala delle corporation finanziarie in
difficolta e con politiche monetarie ultra-accomodanti). I risultati sinora
non sono brillanti. Soprattutto dove, come in Europa, a queste politiche
si sono unite politiche di ausrerity pro-cicliche, che hanno aggravato la
crisi.

Ma le politiche di ausrerity non sono piovute dal cielo. Esse nascono
da una tutela (accanita quanto eccessiva) degli interessi dei creditori nei
confronti dei debitori. Ma anche dallignoranza della storia e
dall’ideologia.

Quanto allignoranza della storia, in FEuropa si € molto
semplicemente ignorata la lezione della crisi del 1929. Allora si ebbe il
crollo dei commerci internazionali causato dalla spirale discendente
della domanda internazionale, a sua volta originata dall’adesione dei
governi delle principali economie alla dottrina del pareggio di bilancio e
da politiche conseguentemente deflazioniste®. I’economista belga Paul
de Grauwe ha ricordato un altro aspetto non meno importante:

%8 Per un’analisi pitt approfondita di quanto qui sinteticamente esposto rinvio a
GIACCHE 2012, pp. 7-46.
# In merito, con riferimento alla crisi degli anni Trenta del secolo scorso, si
veda OVERY 2009, in particolare p. 83 sgg.

310



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«Nel corso degli anni Trenta diversi stati europei decisero di ancorarsi
all’oro e di mantenere fissi i loro tassi di cambio. Questo costrinse tali paesi ad
adottare politiche di domanda deflazionistiche al fine di riportare in equilibrio
la bilancia dei pagamenti. Di conseguenza mancarono la ripresa e le loro
performance economiche risultarono significativamente peggiori rispetto ai
paesi che si erano sganciati dall’oro e avevano svalutato la propria moneta... In
eurozona dalla Grande Recessione in poi ¢ accaduto qualcosa di molto
simile»”’.

Quegli errori sono stati ripetuti in particolare perché si ¢ seguita la
falsa narrazione che ha individuato l'origine della crisi europea nel
debito pubblico, anziché nello squilibrio delle bilance commerciali tra i
paesi dell’eurozona (a sua volta favorito dall’intervenuta impossibilita di
aggiustamenti attraverso il tasso di cambio a seguito dell’introduzione
della moneta unica). Si tratta evidentemente di una narrazione a forte
contenuto ideologico, per cui — reaganianamente - lo Stato sarebbe il
problema, il mercato la soluzione. Quale che ne sia I'origine, si tratta di
una narrazione smentita dall’evidenza dei fatti. Lo stesso vice presidente
della Banca Centrale Europea, Vitor Constancio, in un suo discorso del
2013 ad Atene ha mostrato ai suoi ascoltatori una tabella che dovrebbe
fugare ogni dubbio in proposito: essa riproduce I'andamento del debito
pubblico e di quello privato prima dello scoppio della crisi (tabella 1)*'.

Growth of public and private debt ratios to GDP

Public Sector Debt Ratio | Private Sector Debt

(% of GDP) Ratio (Variation in %)
1999 | 2007 | A99-07 A99-07

In % In %
Euro Area 71.71 66.4 7.4 26.8%
Greece 94.9 107.2 13.0 217.5%
Italy 113.0] 103.3 -8.6 71.2%
Spain 62.4] 36.3 -41.8 75.2%
ol 514/ 684 33.0 48.9%
Ireland 47.00 25.0 -46.8 101.0%
Tabella 1

** DE GRAUWE 2015.
L CONSTANCIO 2013.
311



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Qual ¢, dunque, la reale dinamica della crisi europea? Proviamo a
ricostruirla in estrema sintesi. Quando la crisi iniziata negli Stati Uniti
attraversa I’Atlantico e si allarga all’Europa, emerge anche nel Vecchio
Continente un eccesso di capacita produttiva mascherato dal ricorso
all’'indebitamento. Anche in questo caso, come negli Stati Uniti, si tratta
soprattutto di indebitamento privato. A questo punto scoppia la crisi, in
conseguenza della quale si innescano quattro processi, che provocano
I’aumento del debito pubblico.

1) Socializzazione delle perdite del settore privaro. Gli Stati mettono
in gioco cifre ingentissime per impedire fallimenti su larga scala di
grandi imprese private, soprattutto del settore finanziario. Questo ha
conseguenze destabilizzanti soprattutto per Irlanda e Spagna. Nel caso
dell'Irlanda, 'esplodere del deficit pubblico (giunto al 32 del Pil su base
annua) ¢ dovuto praticamente solo all’assunzione dei debiti di due
grandi banche sull’orlo del fallimento. Nel caso della Spagna, invece, i
salvataggi riguardano numerose casse di risparmio in difficolta. Ma gli
effetti sono analoghi. Il grafico 6 raffigura le cifre spese o impegnate
dagli Stati dell'Unione Europea per salvare le proprie banche dal 2008
al settembre 2012.

Quanto hanno speso gli stati europei per
salvare le banche dal 2008

annnpirEnGs &0

Gratico 6

2) Forte diminuizione del prodotto interno lordo e quindi
peggioramento del rapporto debito/Pil. Questo ha avuto gravi
conseguenze soprattutto in Italia, vista I'entita del debito ereditato dai
decenni passati (che comunque dal picco della meta degli anni Novanta

312



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

allimmediata vigilia della crisi era stato ridotto di circa 20 punti
percentuali).

3) A causa della crisi si ha il crollo delle entrate fiscali, che aggrava la
situazione debitoria degli Stati. In questo caso le conseguenze sono state
particolarmente gravi per la Grecia, dove le minori entrate fiscali hanno
impedito di nascondere piu a lungo la reale situazione dei conti
pubblici, che era stata coperta con trucchi contabili dai tempi
dell’ingresso nell’euro.

4) Prosciugamento dei flussi di capitali esteri diretti verso alcuni
paesi. Gli istituti bancari tedeschi e francesi, alle prese con gravi
problemi di liquidita, iniziano a rimpatriare i capitali precedentemente
investiti nei paesi periferici dell’eurozona. Viene cosi in evidenza il
deficit della bilancia commerciale di questi ultimi e piu in generale
I'insostenibilita del loro debito complessivo verso I'estero. Quest’ultimo
aspetto ha giocato un ruolo importante soprattutto nelle crisi di Grecia,
Portogallo e Spagna. I capitali esteri che vengono progressivamente
rimpatriati sono in primo luogo quelli tedeschi (solo in Grecia ¢
maggiore ’esposizione delle banche francesi). Si ripete cosi, con ruoli in
parte rovesciati, quanto era accaduto con il rimpatrio dei capitali
statunitensi dalla Germania dopo il 1929, elemento decisivo per
'aggravamento della crisi in Europa negli anni Trenta.

A questo punto le politiche europee attribuiscono al problema del
debito pubblico (effettivamente aumentato, ma per efferto della crisi)
una priorita che, come abbiamo visto, contraddice il reale svolgimento
degli eventi. Vengono quindi poste in essere politiche di bilancio
restrittive. Gli effetti della priorita in tal modo attribuita al problema
del debito pubblico sono molteplici.

1) L’opinione pubblica ¢ distratta dall’effettivo obiettivo (il
riequilibrio tra le bilance commerciali), ma al contempo tale obiettivo
viene effettivamente perseguito attraverso la strada della svalutazione
interna (essenzialmente la riduzione di salari e stipendi), in particolare
per mezzo del consolidamento fiscale, attuato riducendo le spese sociali
e pensionistiche dello Stato. In questo modo viene ridotta la domanda

313



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

interna e quindi le importazioni, e riportata in equilibrio la bilancia
commerciale’.

2) Il consolidamento fiscale ha pero anche effetto di privare paesi in
crisi di domanda del ribilanciamento rappresentato dagli investimenti
pubblici. Cio non soltanto peggiora la crisi da domanda e gli effetti del
ciclo economico, ma pone le premesse per una minore crescita (e
competitivita) anche futura.

3) La crisi da domanda manda in crisi molte imprese che producono
esclusivamente o prevalentemente per il mercato interno. In tal modo la
distruzione di capacita distruttiva in eccesso esistente a livello europeo
viene localizzata in particolare in alcuni Paesi. Il fenomeno & evidente
nel grafico 7, riferito alla produzione metalmeccanica.

La metalmeccanica in Europa

LAPRODUZIONEMETALMECCANICA NELLA UE A28 PAESI OCCUPATIMETALMECCANICINELLAUE A28 PAEST

Itrimestre 2008=100 Anno2013
2008 2009 2010 2011 2012 2013 2014 Differenze rispetto Ue28 14.861.100
| period
B == |
Germania
100 i L --0.7 Germania 4571700
N ! /\«'
95 i Y% Regno Unito -
W H 7 S s 7 T E'E 16
5 f i , , , , Ttalia 1.809.500
\i ; Ue28
85 /i B i
i Francia 1.289.900
80 i .
4 I Francia
S 214 .
75 H Regno Unito 1.242.600
70 V\ i H
Italia
s b4 I 326 Spagna 781.600
65 ; H
. ‘— Spagna I
60 — -36.6
Fonte: elaborazioni su dati Eurostat; Federmeccanica
Gratico 7

4) Infine, effetto solo in apparenza paradossale, il crollo del prodotto
interno lordo causato dal sommarsi delle politiche di bilancio pro-
cicliche a una crisi gia in atto accresce il rapporto debito/Pil e peggiora

2 E interessante osservare che quanto sopra & stato esplicitamente ammesso nel
2012 dal Presidente del Consiglio Mario Monti, in un’intervista all’emittente
televisiva statunitense CNN, nella quale ha affermato tra 'altro: «stiamo
distruggendo domanda interna attraverso il consolidamento fiscale» (ZAKARIA
2012).

314



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

la sostenibilita del debito pubblico. Il grafico 8 evidenzia precisamente
I’andamento del rapporto debito/Pil in Italia (i pallini rossi indicano le
date di inizio e fine del governo Monti, ’esecutivo che ha attuato la piu
energica manovra di consolidamento fiscale).

Rapporto debito/PIL

140

135

130 —
125

120 4
115 ﬁ-«/-'ﬁ“%""‘""““4‘}%&”“"'.’6%
110

105

100

01/03/2010
01/06/2010
01/09/2010
01/12/2010
01/03/2011
01/06/2011
01/09/2011
01/12/2011
01/03/2012
01/06/2012
01/09/2012
01/12/2012
01/03/2013
01/06/2013
01/09/2013
01/12/2013
01/03/2014
01/06/2014
01/09/2014
01/12/2014

Gratico 8

11 riferimento al caso italiano & puramente esemplificativo, in quanto
le stesse dinamiche — e in misura talvolta piu accentuata — hanno
interessato altri Paesi europei. Non per caso 'economista belga De
Grauwe, nell’articolo gia ricordato, ha parlato del profilarsi di un
«decennio perduto» per I'’Europa (adoperando consapevolmente
un’espressione utilizzata in passato a proposito di paesi dell’America
Latina). Le politiche pro-cicliche poste in essere in questi Paesi hanno
senz’altro avuto effetti devastanti. Un effetto non meno negativo ha
pero avuto il rifiuto dei paesi in avanzo (a cominciare dalla Germania)
di reflazionare: in tal modo tutto il peso dell’aggiustamento ¢ gravato sui
paesi debitori, in presenza di un generalizzato indebolimento della
crescita nell’eurozona.

Per tornare al tema centrale di questo saggio, e senza sottacere
I'importanza di altri elementi (i contrastanti interessi nazionali e i
concreti rapporti di forza tra gli Stati membri dell’eurozona), va
sottolineato che le politiche europee di contrasto alla crisi, che in realta
I’hanno aggravata, sono radicate in tre errori di comprensione delle

315



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dinamiche economiche da parte dell’establishment europeo, tra loro
connessi e cosi sintetizzabili:

1. il rifiuto di considerare la realta dei meccanismi economici che,
nel contesto dell’area valutaria, sono alla base della divergenza tra Paesi
e quindi della stessa crisi’’;

2. l'interpretazione “morale” delle divergenze economiche
nell'eurozona. Secondo tale interpretazione i Paesi in deficit (debitori)
sono sconsiderati, mentre i Paesi in avanzo (creditori) sono virtuosi. In
verita nel contesto di un regime di cambi fissi ogn/ squilibrio del
bilancio delle partite correnti ¢ di per sé negativo, indipendentemente
dal suo segno, e precisamente per questo le procedure europee per la
correzione degli squilibri macroeconomici eccessivi considerano
sanzionabili anche i Paesi che godono di un avanzo superiore al 6 per
cento del Pil’*;

3. la centralita attribuita al problema del debito pubblico, anziché
agli squilibri delle bilance dei pagamenti.

Se la ricostruzione sin qui operata ¢ corretta, abbiamo a che fare con
un caso che mette in luce in modo esemplare I'importanza pratica di
errate interpretazioni dei processi economici.

8. Conclusione sulla fallacia dell'individualismo metodologico

Desidero concludere riportando un episodio che ritengo significativo
di come [Dapproccio metodologico individualistico ai problemi
economici possa portare fuori strada e produrre risultati ben diversi da
quelli sperati.

A differenza degli esempi che precedono, & un aneddoto in fondo
divertente:

» Questi meccanismi sono stati a suo tempo esposti con grande chiarezza
dall’economista argentino Frenkel (cosiddetto “ciclo di Frenkel”). Una
sintetica esposizione recente si trova in LOPS 2015, una disamina piu
approfondita in BAGNAI 2012, p. 137 sgg.
> Tale soglia viene superata dalla Germania da 10 anni, e si aggira attualmente
intorno al 9 per cento. A fronte di tale situazione, nessuna procedura di
infrazione ¢ stata avviata dalla Commissione Europea.

316



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«Nell’ottobre del 2011 David Cameron, primo ministro britannico, disse
che tutti i cittadini del Regno unito avrebbero dovuto cercare di pagare i debiti
delle rispettive carte di credito, senza rendersi conto che, se un certo numero di
persone avesse davvero raccolto il suo invito e ridotto le spese per pagare i
propri debiti, nell’economia inglese la domanda sarebbe crollata di colpo.
Semplicemente, non aveva capito che le spese di una persona rappresentano il
reddito di un’altra — finché non venne costretto dai suoi consiglieri a
rimangiarsi quell’imbarazzante osservazione»’’.

Se 'ex primo ministro inglese passera alla storia, non sara a motivo
di questo errore di valutazione (altri hanno avuto un impatto
decisamente maggiore). L’aneddoto citato pud comunque essere utile,
al fine di intendere I'importanza di un’economia che sappia andare oltre
I'individualismo metodologico, e torni ad intendere le dinamiche
economiche per quello che sono: dinamiche sociali, frutto di interazioni
complesse e contraddittorie, non riducibili alla somma di
comportamenti individuali né comprensibili in assenza della
consapevolezza della storicita dei processi.

Riferimenti bibliografici

ANDREWS, EDMUND L., 2008
Greenspan Concedes Error on Regulation, “New York Times”, 23 ottobre:

http://www.nytimes.com/2008/10/24/business/economy/24panel.html (ultima verifica
27 agosto 2016).

ARISTOTELE, 2014
Politica, volume 1 (Libri I-IV), tr. di R. Radice e T. Gargiulo, Fondazione Lorenzo
Valla, Mondadori, Milano.

BAGNAI, ALBERTO, 2012
1l tramonto dell'euro. Come e perché la fine della moneta unica salverebbe democrazia
e benessere in Europa, Imprimatur, Reggio Emilia.

BERNSTEIN, JARED, 2016
Do economists understand economy? On the Economy, “Jared Bernstein Blog”, 21
giugno: http://jaredbernsteinblog.com/do-economists-understand-economies/ (ultima
verifica 27 agosto 2016).

» CHANG 2015, pp. 144-145.
317



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

CHANG, HA-JOON, 2015
Economia. Istruzioni per I'uso (2014), tr. it., Il Saggiatore, Milano.

CIOCCA, PIERLUIGI (a cura di), 2002
Le vie della storia nell’economia, Il Mulino, Bologna.

COASE, RONALD H., 1991

The Institutional Structure of Production, Lecture to the memory of Alfred Nobel,
Stockholm, 9 dicembre 1991: http://www.nobelprize.org/nobel prizes/economic-
sciences/laureates/1991/coase-lecture.html (ultima verifica 27 agosto 2016).

CONSTANCIO, VITOR, 2013

The  European crisis and the role of financial  system, Speech
at the Bank of Greece conference on “The crisis in the euro area”, Atene, 23 maggio
2013: https://www.ecb.europa.eu/press/key/date/2013/html/sp130523 1.en.html
(ultima verifica 31 ottobre 2016).

DE GRAUWE, PAUL, 2015
Secular stagnation in the Eurozone, “VOX. CEPR’s Policy Portal”, 30 gennaio: http://
voxeu.org/article/secular-stagnation-eurozone (ultima verifica 28 agosto 2016).

GIACCHE, VLADIMIRO, 2012:
Titanic Europa. La crisi che non cf hanno raccontaro, Aliberti, Roma.

KEYNES JOHN MAYNARD, 2006
Teoria generale dell’'occupazione, dell’interesse e della moneta (1936), a cura di T.
Cozzi e con prefazione di G. Berta, Utet, Torino.

Lors, VITO, 2015

La crisi dell’Eurozona é un problema di debito pubblico o privato? Per chi segue il ciclo
di Frenkel non ci sono piu dubbi, “Il Sole 24 ore”, 10 settembre: http://www.
ilsole24ore.com/articlegallery/finanza-e-mercati/2013/ciclo-frenkel-/ (ultima verifica 28
agosto 2016).

LucAs, ROBERT E., 2003
Macroeconomic Priorities, “American Economic Review”, 93, n° 1, marzo, pp. 1-14.

MARX, KARL, 2009
1] capitalismo e la crisi, Scritti scelti, a cura di V. Giacché, Derive/Approdi, 2009, Roma.

OVERY, RICHARD, 2009
Crisi tra le due guerre mondiali. 1919-1939(2007), trad. it., Il Mulino, Bologna.

318



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Pi1Gou, ARTHUR C. (a cura di), 1925
Memorials of Alfred Marshall Macmillan, London.

ROBBINS, LIONEL, 1945
Essay on the Nature and Significance of Economic Science, Macmillan, London.

RODRIK, DANI, 2016
Ragioni e rorti dell’'economia (2015), Universita Bocconi Editore, Milano.

RoTH, ALVINE., 2016

Wer kriegt was — und warum? Bildung, Jobs und Partnerwahl: Wie Markte
funktionieren, Munchen, Siedle (ed. orig. Who Gets Whar and Why: The Hidden
World of Matchmaking and Marker Design, 2016).

SARGENT, THOMAS, 2007

Speech to the graduates of the University of California-Berkeley: http://
marginalrevolution.com/marginalrevolution/2014/04/tom-sargent-summarizes-
economics.html (ultima verifica 27 agosto 2016).

TRECCANI, 2016
Vocabolario online, Treccani, Roma, s.d.: http://www.treccani.it
/vocabolario/economia/ (ultima verifica 27 agosto 2016).

Zakaria, Fareed, 2012
Interview with Italian Prime Minister Mario Monti, CNN, 18 maggio: http://edition.
cnn.com/TRANSCRIPTS/1205/20/fzgps.01.html (ultima verifica 31 ottobre 2016).

319



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

320



Note



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Marx e la sua rilevanza post-marxista: una rassegna”
Bernhard H. F. Taureck (Universita di Braunschweig)

Quattro libri su argomenti diversi ma interconnessi. Sul TTIP
[ Transatlantic Trade and Investment Partnership]' come dernier cri
della globalizzazione’. Su Piketty come sostenitore di un capitalismo
dinamico’. Su  Polanyi e Nancy Fraser come analisti
dell’emancipazione’. Sul capitalismo come concetto-base per la
comprensione del nostro mondo politico’.

Una premessa. Ogni studio che si occupi anche per via indiretta di
Marx deve rispondere in maniera criticamente differenziata a tre
domande, che lo faccia o meno in maniera consapevole, programmatica
o esplicita. La prima domanda ¢ la seguente: che cosa accade nel modo
in cui viene descritto [da Marx]? La seconda domanda suona: che cosa
viene spiegato con cio? La terza domanda é: che cosa viene previsto in
maniera argomentatar

Alla prima domanda (che riguarda la descrizione) Marx ha gia
risposto a sua volta richiamando fenomeni come la dissoluzione della
famiglia, delle piccole e medie imprese e dello Stato come risultato delle
dinamiche di mercato. Ha risposto inoltre citando il fenomeno
dell’alienazione dell’'uomo da se stesso dal momento che & costretto a
lavorare come mezzo per gli altri. A queste risposte di Marx viene oggi
obiettato il fatto che le piccole e medie imprese continuano senz’altro a
esistere nonostante I'accumulazione del capitale e la produzione di

" Trad. it. dal tedesco di Teodosio Orlando.

! Partenariato transatlantico per il commercio e gli investimenti, NV.d. 7.

2 Harald Klimenta, Andreas Fisahn er alir Die Freihandelstalle.
Transatlantische Industriepolitik ohne Biirgerbeteiligung — das TTIP, VSA
Verlag, Hamburg 2014, pp. 126.

> Joachim Bischoff e Bernd Miiller, Piketty kurz & kritisch. Eine Flugschrift
zum Kapitalismus im 21. Jahrhundert, VSA Verlag, Hamburg 2015, pp. 93.

* Michael Brie, Polanyi neu entdecken. Das hellblaue Bindchen zu einem
moglichen Dialog von Nancy Fraser & Karl Polanyi, VSA Verlag, Hamburg
2015, pp. 74.

> Ralf Krimer, Kapitalismus verstehen. Einfiihrung in die politische Okonomie
der Gegenwart, VSA, Hamburg 2015, pp. 253.

322



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

plusvalore assoluto. Rispetto alla nozione di alienazione viene invece
rimproverato il fatto che Marx abbia preso le mosse da una societa
disciplinare che ai suoi tempi era gia da lungo tempo tramontata.
Tuttavia, possiamo a nostra volta obiettare che con la liberta dagli
obblighi di lavoro la descrizione marxiana dell’alienazione non
diventerebbe comunque priva di validita.

Alla seconda domanda (quella che riguarda la spiegazione) Marx ha
risposto facendo riferimento al’accumulazione originaria in Gran
Bretagna, a una serie di processi dialettici e soffermandosi su nozioni
come lo scambio di valori equivalenti e la teoria delle classi in lotta. Chi
lo critica ricorda invece che 'accumulazione ha avuto luogo in paesi
diversi solo a livello locale e che ¢ proseguita anche quando Marx
pensava che fosse terminata. Nella dialettica marxiana, inoltre, la forza-
lavoro rimarrebbe una grandezza dialetticamente invariata. Il valore
verrebbe concepito da Marx in senso oggettivistico, dato che egli
sostiene che vengono scambiati valori sempre equivalenti. Ad avviso dei
critici, la borsa valori sarebbe tuttavia esposta a processi psicologici
estremi, con il risultato che le operazioni di scambio vengono effettuate
sulla base di valutazioni soggettive spesso irrazionali. Inoltre, le
determinazioni del valore si sono specificate, nel frattempo, anche in
conformita alla prospettiva di una sostenibilita ambientale. In questo
senso, Marx sarebbe stato condizionato da un realismo ingenuo e
sarebbe stato all’oscuro della dipendenza dall’osservatore delle
percezioni e dei giudizi. Infine, sarebbe stato erroneamente dell’avviso
secondo il quale i rapporti di potere possono esprimersi esclusivamente
come antagonismi di classe: il potere, pero, rimarrebbe presente anche
dopo I'abolizione di questi ultimi.

Alla terza questione (quella relativa alla previsione) Marx ha risposto
facendo ricorso alla legge della caduta tendenziale del saggio di profitto,
che emerge per via della sovrapproduzione e della concorrenza, con la
conseguente riduzione delle vendite, le crisi commerciali e la conclusiva
emancipazione umana. La critica a queste tesi fa valere il fatto che Marx
non disponeva di alcuna teoria della tecnica, che la tecnologia e il
potere possono sopravvivere al capitalismo e che il capitalismo stesso da
una forma giuridica ai conflitti di classe e attutisce le crisi (ad esempio,
proteggendo la sfera privata nella societa civile: lo Stato sottrae ai
cittadini una parte del loro rischio di vita ma allo stesso tempo richiede

323



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

ai lavoratori che si impegnino soltanto come cittadini e non come
membri di una classe sociale determinata).

Nel complesso, dalle diverse critiche a Marx consegue che 'autore
del Capitale viene certamente falsificato finché viene letto come un
inventario immutabile di teoremi. Allo stesso modo si puo perod anche
concludere che la lezione di Marx pud accompagnare ['ulteriore
sviluppo del capitalismo se le sue osservazioni, spiegazioni e previsioni
vengono lette come qualcosa di elastico, che si estende tra il falso e il
vero e che puo essere d’aiuto in linea di principio e per diversi aspetti in
modo appropriato anche senza che le sue considerazioni divengano
infallibili.

Questa duplice conclusione ¢ riscontrabile in diverse monografie e
introduzioni dei primi anni del XXI secolo, come quelle di Gérard
Bensussan®, Bernd Ternes’, Robert Misik®, Terry Eagleton’, Pierre
Dardot/Christian Laval" e, ultimo ma non meno importante, Domenico
Losurdo''. Anche uno studio di Axel Honneth' si colloca nella scia di
chi intende il socialismo come armonia consolidata tra l'intimita
familiare, lo sviluppo di politiche pubbliche e la riduzione delle
disuguaglianze di reddito e dunque indirettamente nel senso di Marx.

A loro volta, anche i quattro libri a cui voglio fare qui riferimento
dimostrano in vari modi la persistente validita post-marxista delle
osservazioni, delle spiegazioni e delle previsioni di Marx. Cominciamo
con Die Frethandelstalle (La trappola del libero scambio), I'antologia
dedicata all’accordo TTIP.

® Marx le sortant, Hermann, Paris 2007.
" Karl Marx: eine Einfiihrung, UTB Verlag, Stutgart 2008.
® Marx verstehen, Anaconda Verlag, Koln 2012.
> Why Marx was Right, Yale University Press, London 2011; trad. it. Perché
Marx aveva ragione, Roma, Armando 2013.
Y Marx, prénom: Karl, Gallimard, Paris 2012,
' Piu recentemente con La sinistra assente. Crisi, societa dello spettacolo,
guerra, Carocci, Roma 2014.
2 Die Idee des Sozialismus, Suhrkamp, Berlin 2015; trad. it. L’dea di
socialismo. Un sogno necessario, Feltrinelli, Milano 2016 [v. la recensione di
Matteo Giangrande in questo stesso numero, MS].

324



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Quando si ¢ tenuta la manifestazione di Berlino contro il TTIP del
10 ottobre 2015, che ha visto la partecipazione di circa 250.000
manifestanti, era ormai evidente come 'accordo CETA tra il Canada e
gli Stati Uniti fosse gia costato centinaia di migliaia e forse un milione di
posti di lavoro da entrambe le parti. La grofe Koalition al governo in
Germania, gli imprenditori o gli articoli dello “Spiegel Online”
sottovalutavano invece ancora i rischi del TTIP. Ulrich Grillo,
Presidente della Confidustria tedesca, era ad esempio di questa
opinione: «Noi europei dobbiamo avere la volonta di plasmare la
globalizzazione. Chi si limita a bloccare, perde». Grillo si rivolgeva
chiaramente a chi non legge libri come Die Freihandelstalle. con il
pronome «noi», infatti, vengono intesi gli imprenditori europei, mentre
la formulazione «avere la volonta di plasmare» si riferisce chiaramente
all’esautorazione degli Stati in favore delle aziende private. Il «perdere»
di cui parlava Grillo € poi acqua per il mulino dell’oblio. Il libro ricorda
infatti come alla fine degli anni ‘90 il progetto predecessore del TTIP,
chiamato MAI, sia evaporato nel momento in cui i critici della
globalizzazione lo hanno reso di dominio pubblico (p. 74). Anche per
quanto riguarda il TTIP, nell’ottobre del 2015 Wikileaks ha rivelato
delle carte tenute sino a quel momento sotto chiave: con I'accordo
previsto, anche i farmaci poco costosi (generici) sarebbero diventati piu
cari e inaccessibili ai pazienti bisognosi. Le analisi di questo notevole
volumetto rimangono percio attuali, nonostante tutti i nuovi eventi nel
frattempo intervenuti.

Se guardiamo al suo nome, la globalizzazione avrebbe dovuto essere
utile a tutti. Ma se guardiamo alla cosa stessa, appare chiaro come essa
abbia privilegiato in realta ben pochi e vada dunque intesa come la
continuazione del colonialismo con altri mezzi e con altre designazioni.
La crisi del 2008 ha rafforzato i ricchi. L’accordo di libero scambio
previsto tra 'UE e gli Stati Uniti ha dimostrato percio che i i governi di
queste regioni «non hanno imparato nulla neppure dalla crisi
finanziaria» (p. 80). E un esito che contrasta con quanto & accaduto in
Asia e in Sud America, due aree che «gia in passato e da lungo tempo
hanno tratto conclusioni diverse dalle loro crisi regionali e hanno optato
per una regolamentazione piu forte dei mercati finanziari».

In Europa il TTIP sembra invece inevitabile e finiamo cosi per
imporci da soli ogni sorta di costrizione materiale, mentre coloro che

325



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

non sono stati in grado di capire quali regole coercitive siano state
introdotte affinché i mercati possano agire definitivamente al di fuori di
ogni regolamentazione finiranno, come di consueto, per far udire il loro
lamento a coloro che non hanno letto un libro come questo. Un libro
che va percio raccomandato con forza. Perché offre un insieme di
informazioni ordinate, oltre ad ammonimenti critici e a un elenco di
alternative formulate da lungo tempo con il nome di Alternative Trade
Mandate.

Tutto cio che gli investitori oggi vogliono ¢ una protezione contro le
discriminazioni economiche da parte dei paesi ospitanti. Essi
pretendono percid garanzie in favore dei beni privati. A questo
desiderio le autrici e gli autori del libro contrappongono invece I'idea di
una tutela dei beni pubblici. I quali comprendono la protezione della
produzione regionale, la tutela dell’ambiente, la protezione dei mercati
del lavoro, i beni pubblici garantiti dallo Stato, i servizi pubblici che
riguardano il cibo, 'acqua, la salute e I'istruzione.

Si pud notare come una forma di protezione sia richiesta dagli
investitori ma anche dai consumatori. La protezione sembra costituire
oggi il bene che maggiormente viene associato al capitalismo. Sembra
perd una novita il fatto che la protezione dal capitalismo debba essere
integrata intendendo il capitalismo stesso come un bene degno di
protezione. E possibile una simile integrazione? Finora il problema non
era stato neppure posto, ma con il TTIP ¢ invece sul tavolo. Con questo
accordo dovrebbe diventare possibile, infatti, risarcire le aziende per i
profitti perduti e a deciderla sara precisamente un tribunale composto
da istituzioni private sottratte a ogni controllo statale. In questa maniera
vengono introdotti due elementi nuovi: il diritto a una ricompensa per
le perdite subite e un esautoramento del potere dello Stato. All’interno
di un ordine statale non puo pero esserci nessun diritto di realizzare un
utile, come non puo esserci un diritto di registrare gli esami andati male
come se fossero stati superati. Una simile protezione de/ capitalismo
condurrebbe infatti alla cessazione di ogni protezione contro il
capitalismo.

326



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Del tema della protezione da/ capitalismo si occupa il libro di
Michael Brie. E dedicato a tre fenomeni: le dinamiche del capitalismo,
la protezione dal capitalismo e ’emancipazione.

Quando il capitalismo si afferma, lo Stato o la societa devono trovare
oppure inventare forme di protezione che siano in grado di difendere la
maggioranza da quella minoranza che ¢ costituita dagli imprenditori.
Tuttavia, pensare il capitalismo attraverso categorie che fanno
riferimento a una protezione dal capitalismo rimane comunque una
cosa ancora legata al capitalismo stesso e non contiene in nessuno modo
una dimensione che lo oltrepassi. In un confronto esemplificativo con
Karl Polanyi e Nancy Fraser, tornati da alcuni anni di nuovo attuali,
Brie sostiene allora che una dimensione che oltrepassi i confini del
capitalismo non possa significare altro che 'emancipazione politica.

Emancipazione politica: non siamo forse qui di fronte a quel residuo
utopico del XIX secolo che non ha da offrire piti che una reminiscenza?
Ma cosa succede se lo Stato capitalista, che dispone esclusivamente di
una forma di democrazia «in uscita» (output-democracy), protegge i
suoi cittadini dall’emancipazione politica perché la percepisce come una
minaccia rivoluzionaria nei confronti dell’«oligarchia liberale» (¢ in tal
modo che Danilo Zolo intende il termine «democrazia»)? Gia nel 1881,
del resto, Bismarck aveva inteso la sua legislazione sociale come una
forma di prevenzione contro la rivoluzione, cosa a cui Brie
opportunamente rimanda (p. 26).

Il libro di Polanyi 7he Great Transftormation. The Political and
Economic Origins of Our Time ¢ apparso di nuovo nel 2001, con una
prefazione di Joseph E. Stiglitz, presso la Beacon Press di Boston".
Polanyi riteneva che il lavoro, la terra e il denaro rappresentassero
soltanto merci fittizie e che la loro commercializzazione dovesse essere
regolata. Nella sua prefazione Stiglitz rimanda al fatto che il mercato
auto-regolativo, inteso da Polanyi come un inganno, potrebbe portare
persino a un «capitalismo della mafia» e a un «sistema politico
mafioso». L’esempio della Russia dopo la dissoluzione dell’Unione
Sovietica dimostrerebbe in questo senso che il mercato non ha affatto

Y La grande trastormazione. Le origini economiche e politiche della nostra
epoca, introd. di A. Salsano, trad. it. di R. Vigevani, Einaudi, Torino 2010.
327



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

migliorato quel paese. E questo perché mancavano a tale scopo «le
infrastrutture legali e istituzionali necessarie».

I testi di Nancy Fraser e Karl Polanyi tradotti e ristampati da Brie
sono di valore inestimabile. Le considerazioni di Fraser si possono
ridurre alla frase chiave: «D’ora in avanti non ci sara piu nessuna
protezione sociale senza emancipazione» (p. 114). I testi di Polanyi
ristampati (tra cui un saggio sull’ Amlero che ci fa capire come quel
periodo cosi cupo fosse tuttavia anche carico di speranze) e la Kosa-
Luxemburg-Lecture di Karin Polanyi-Levitt sono documenti preziosi,
che mettono in evidenza il fatto che ¢ il «common sense» dei cittadini a
costituire la «base della politica in una democrazia» (p 128).

II libro di Ralf Krimer Kapitalismus verstehen (Comprendere il
capitalismo) affronta, ricorrendo a un vasto armamentario di concetti
economici di taglio marxista i due problemi principali del capitalismo
contemporaneo: l'economia finanziaria (intesa come aspettativa di
marketing) e la situazione occupazionale. Sia che si tratti della legge del
valore e del plusvalore, sia che si tratti del fordismo e del post-fordismo,
sia che si tratti delle crisi a partire dal 2008, sia che si tratti di una
ristrutturazione sociale del capitalismo - richiesta da Kramer in luogo
del suo superamento —, tutti questi argomenti vengono trattati in
maniera approfondita quanto lucida. Kriamer mostra nei fatti come le
concezioni di Karl Marx e Friedrich Engels, pur risalendo al XIX
secolo, rimangano ancora oggi elastiche. Citazioni efficaci di entrambi i
classici accompagnano quasi continuamente le sue osservazioni.

La sostituzione del neoliberismo, inteso come l'idea di una
privatizzazione dei beni pubblici, con una ristrutturazione socio-
ecologica del capitalismo non poteva certamente essere anticipata da
Marx. Ma la pretesa marxiana di un’eredita disposta a vantaggio delle
generazioni future, rimessa in circolazione da Iring Fetscher, potrebbe
essere formulata come un divieto valido per I'oggi: le generazioni future
non devono trovare una situazione che li costringa a disintossicare una
terra avvelenata. Se noblesse oblige e se il capitalismo ¢ incapace di
obblighi, ci dovrebbero essere regole che lo costringano finalmente ad
assumerne.

I libretto su Piketty ¢ di facile lettura e si riassume facilmente.
Piketty constata una condizione r > g (per cui la ricchezza patrimoniale

328



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

¢ maggiore del tasso di crescita economica) e richiede un’inversione: g >
r (la crescita deve essere maggiore della ricchezza patrimoniale). Per
ottenere questa inversione Piketty propone una tassa sul patrimonio
mondiale, che scatterebbe a un livello patrimoniale determinato. I
conservatori sospettano in Piketty un marxismo nascosto. I critici di
sinistra scorgono nella sua analisi soltanto descrizioni sistemiche che
non pongono la questione della proprieta privata dei mezzi di
produzione. Questo libretto illustra tutti questi aspetti.

Aggiungo due particolari. In primo luogo, fenomeni come la
tendenza del capitalismo ad acquietarsi sul patrimonio, al godimento
del lusso, al’irrigidimento dello spirito di innovazione erano stati gia
osservati nel 1913 da Werner Sombart nel suo studio Der Bourgeois.
Zur Geschichte des modernen Wirtschaftsmenschen' per I'ltalia,
I’Olanda, la Spagna, la Francia e la Gran Bretagna, a differenza di
Germania e Stati Uniti. Marx non aveva notato questa tendenza. In
secondo luogo, Piketty riscopre quella tassazione progressiva che gli
autori del Manifesto del Partito comunista avevano richiesto gia nel
1848: quella misura sulle cui basi soltanto ¢ stata possibile, da allora,
una convivenza in regime capitalistico. Il libretto su Piketty ci conduce
cosi a un dilemma: se c’é crescita, un collasso ecologico e le
disuguaglianze sociali sembrano inevitabili. Un capitalismo fondato sul
lusso e sui patrimoni conduce invece a disuguaglianze che non possono
essere compensate e all’esclusione dalla politica della maggioranza dei
cittadini. La discussione e I’elaborazione di questo dilemma sono ancora
in sospeso.

II TTIP, Piketty e il quasi-libro di testo di economia politica scritto
da Krimer sono dedicati alle sproporzioni economiche oggi piu
evidenti. Sembra trovare conferma la sentenza di Rathenau secondo la
quale I'economia ¢ il nostro destino. I lavori di Polanyi e di Nancy
Fraser ci dicono, invece, che 'economia non ¢ e non deve essere il
nostro destino. Anche Axel Honneth, da parte sua, con I'espressione
“socialismo” vuole intendere I'armonizzarsi reciproco della sfera
privata, della volonta politica e di uno smantellamento istituzionalizzato

Y Il borghese. Lo sviluppo e le fonti dello spirito capitalistico, trad. it. di H.
Furst, Guanda, Parma 1994, N.d.T.
329



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

delle disparita di reddito. In questo modo, Marx non viene confinato
nei limiti della sua dimensione storica. Al contrario, il post-marxismo si
propone di far confluire le fonti marxiane, almeno sul piano
metodologico, in direzione di un’armonia post-antropocentrica tra
naturalita e cultura. Quell’armonia al cui avvelenamento il capitalismo
lavora con sempre nuove idee.

330



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Hegel, il fondamento e il postmoderno”
Remo Bodei (Universita della California, Los Angeles)

Che cosa ¢, in senso rigoroso, il Divenire e quale il suo rapporto con
I’Essere? Attorno a questa domanda ruota il libro di Emiliano
Alessandroni, che chiarisce, con pazienza e acume, le complesse
problematiche che da Parmenide a Platone, da Fichte a Hegel, da
Gentile a Sartre e da Massolo a Severino, hanno tormentato il pensiero
filosofico.

Per comprendere questi temi, argomenta, occorre partire dalla
questione, apparentemente semplice, dal perché le cose cambiano.
Attraverso una preliminare e puntuale analisi del concetto di
«fondamento» (seguendo il filo della hegeliana Scienza della logica),
Emiliano Alessandroni giunge alla conclusione che gli Esistenti si
mostrano, nello stesso tempo, sia fondati che fondanti (fondamenti reali
e condizionanti) e che il Cominciamento contiene in se stesso il
negativo, da cui non puo e non deve liberarsi. Al di 1a del gergo tecnico,
cio significa che 'uvomo — inserito nella trama di una pluralita di
elementi finiti e ben delimitati, di parti che compongono il tutto — trova
in queste il limite della sua singolarita e della sua liberta ed e costretto
alla continua mediazione con I'altro da sé.

E interessante notare che posizioni analoghe Hegel aveva espresso
nel frammento del 1801-1802 Ist auf das Allgemeine.. .

«La coscienza che si desta ¢ questo porre se stessa come una singolarita; e
immediatamente, in uno e medesimo atto, ¢ sorto per essa un rapporto con
altro: un insieme di accidentalita, di cui non ha in sé alcuna certezza e sicurezza
singolarmente considerate, bensi che ¢ nel suo apparire incerto, nel suo esserci
transitorio, e le cui singolarita sono tuttavia i fili con cui una cieca potenza

Su gentile concessione dell’autore e dell’editore, che ringraziamo,
riproduciamo l'introduzione di Remo Bodei al recente volume di Emiliano
Alessandroni, Potenza ed eclissi di un sistema. Hegel e i fondamenti della
trasformazione, Mimesis, Milano 2016, pp. 202, ISBN 978-88-5753-743-6
[MS].

331



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

nascosta trascina irresistibilmente con sé il singolo nel suo aggrovigliato gioco
e, come tutto il resto, lo fa scomparire»’.

L’illusione della coscienza singola di essere libera, di avere cioe
annientato 'opposizione, si scontra, infatti, con «il cieco potere della
necessita», che, per essere capito, ha bisogno dell’accettazione, da parte
della coscienza, del fatto di essere parte di un contesto di alterita cui
non puo sottrarsi. In questa prospettiva, la storia del cambiamento ¢
storia della necessita che prende coscienza di se stessa: quanto piu
procede in tale direzione, tanto piu fa collimare la sua volonta con la
necessita, dimostrando in tal modo che non ¢’¢ opposizione tra pensiero
e necessita e che la liberta non coincide con Iarbitrio.

Per Hegel, infatti, la volonta scaturisce dall’intelligenza:

«Ma non si deve immaginare che 'uvomo sia pensante da un lato, volente
dall’altro, e che abbia in una tasca il pensiero, nell’altra il volere; poiché cio
sarebbe una vuota immaginazione. La differenza tra pensiero e volonta &
soltanto quella fra comportamento teoretico e pratico; ma essi non sono due
poteri, bensi la volonta & un particolare modo di essere del pensiero: il pensiero
in quanto si traduce in esistenza, in quanto impulso a darsi esistenza»?.

Alessandroni traccia, a questo proposito, un’interessante distinzione
tra il «quadro ontologico» e il «quadro fenomenologico» dell’azione. 11
primo indica la tendenza di questa ad innestarsi nei processi in corso,
mentre il secondo, indirizzandosi sul piano piu alto, verso I'universale e
il bene, si distanza sia dall'innocenza naturale o dalla mera
accondiscendenza al potere degli impulsi e dei desideri, sia dall’ipocrisia
di chi persegue il proprio utile sotto il manto dell’'universalita, sia dal
fanatismo distruttivo, sia dall’opposizione tra etica delle intenzioni ed
etica della responsabilita, sia, infine, dall’atteggiamento dell’anima bella
che non vuole sporcarsi le mani a contatto con la realta effettuale.

Bisogna immergersi nella colpa, uscire dallo zoo dell’innocenza, dare
ascolto — come ha detto spiritosamente Heine nelle Confession,

''11 testo & ora inserito nel volume 5 dei Gesammelte Werke: Schriften und
Enrwiirfe 1799-1808, [Fragmente aus den Vorlesungsmanuskripten], Meiner,
Hamburg 1998, pp. 365-367.
> Lineamenti di filosotia del diritto, § 4 7.

332



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

riferendosi al serpente del Genesr — a «quel sottile Privardocent che gia
seimila anni prima della nascita di Hegel tenne un corso completo di
filosofia hegeliana. Il metafisico tentatore del giardino dell’Eden, infatti,
argomentd con molta finezza che I’Assoluto consiste nell’identita di
essere e di sapere, che 'uomo diventa Dio con la scienza, oppure, che &
lo stesso, che Dio arriva alla coscienza di se stesso nell'uomo»’. Come si
vede nella ripresa che Alessandroni compie del tema della lotta per il
riconoscimento e della schiavitui in Hegel, & proprio grazie al cogliere il
frutto del biblico Albero della conoscenza che la coscienza umana,
sviluppandosi, accresce il suo grado di emancipazione reale.

Particolarmente felice ¢ la sezione di questo libro che affronta la
«Rimozione di Hegel e l'avvizzimento della critica», dove viene
giustamente condannata la rinuncia al pensiero critico e il prevalere,
nella cultura contemporanea, dell’anti-hegelismo (preso come simbolo
della sostituzione della realta con lo storyrelling postmoderno, della
cancellazione ideologica dei conflitti, della mediazione contro
I'immediatezza irrelata e della mistica contro la razionalita).

Sul terreno della critica filosofica, Alessandroni esercita la sua vis
polemica soprattutto contro Gentile, Sartre e Severino. Gentile, che
eredita da Fichte il primato dell'lo o del soggetto, ignora i legami e i
condizionamenti in cui essi si situano, facendo invece perno, nella sua
filosofia, su un io astratto e una coscienza vuota (una sorta di
gramsciana «mosca cocchiera», che oblia le realta e le iniziali
contraddizioni). Commenta I’ Autore:

«Vi ¢ dunque in Hegel un primato ontologico dell'Essere sulla Coscienza,
che viene meno in Gentile [...] La Coscienza ¢ quindi in Hegel sempre
coscienza di qualche cosa di determinato, vale a dire progressiva acquisizione
entro sé di quanto si trova fuori di sé. Il cominciamento non pud pertanto
trovarsi nell'lo, nella Coscienza, ma l'apprendere di questa si determina
piuttosto “a partire dal vero che ¢ fuori di essa”».

Lo stesso Sartre, ponendo la liberta, sul piano delle scelte illimitate,
dei possibili indeterminati, sfugge all’essere in «situazione», come ha

> Heine, Gestindnisse, in Gesammelte Werke, vol. V, Aufau, Berlin, 1955, p.
597.
333



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

peraltro teorizzato. Per Alessandroni, ha, di nuovo, ragione Hegel, in
quanto «cio che ¢ realmente possibile, in ultima istanza, non puo essere
altrimenti: la possibilita reale & altresi necessariz». L.a necessita non
sparisce nella liberta, ma si manifesta in essa. Sia La riforma della
dialettica hegeliana di Gentile, sia I’ Essere e il nulla e la Critica della
ragione dialettica di Sartre, non prendono, dunque, in considerazione il
consapevole inserimento degli individui nei processi oggettivi della
storia.

Anche in Severino, come per certi aspetti in Gentile e in Sartre, il
Divenire hegeliano perde la propria determinatezza e concretezza. Nel
designare 1’Essere come Eterno e privo di limitazioni, al pari delle sue
concrete determinazioni, Severino nega, infatti, la presenza di alterita e
limiti in favore di una insostenibile molteplicita di eterni e di illimitati,
negando cosi la contraddizione e il divenire stesso.

L’intero volume di Alessandroni, piti che una apologia del pensiero
hegeliano (e, di riflesso, di quello marxiano) contro i suoi detrattori,
appare come la proposta di un antidoto contro le derive del pensiero
del Novecento — e in particolare del postmodernismo —, tese a far
dominare la paura delle contraddizioni e del cambiamento, a svalutare
I'asprezza del mondo reale, rivelando cosi il disprezzo della verita e, di
conseguenza, il prevalere dell’'incoscienza e della rassegnazione:

«Nell’orizzonte di paura e insicurezza in cui gravitano oggi le nostre menti,
preferiamo dichiarare la totale insensatezza di tutti e di tutto (che &
confortevole, perché non incrina i gusci protettivi dentro i quali viviamo e non
richiede alcun impegno) anziché sforzarci di comprendere le contraddizioni e
considerare noi stessi come loro parti costitutive. A ben vedere, in sostanza, ci
preferiamo anime belle, e forse, ad un ultimo sguardo, si scoprira che ¢ proprio
quella di anima bella, oggi, I'autentica condition postmoderne».

334



Recensioni



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Gennaro Imbriano: Le due modernita. Critica, crisi e utopia in Reinhart
Koselleck, DeriveApprodi, Roma 2016, pp. 416, ISBN 978-88-6548-147-9.

Lo scorso gennaio ¢ stato edito per i tipi di DeriveApprodi I'ultimo lavoro
di Gennaro Imbriano sul pensiero di Reinhart Koselleck, frutto di una ricerca
cominciata nel 2011 nell’ambito di una Cotutela di Dottorato tra il
Dipartimento di Filosofia e Scienze Umane dell'Universita degli Studi di
Macerata e lo Historisches Institut della Ruhr Universitat Bochum. La ricerca
ha riguardato il pensiero del filosofo e storico tedesco Koselleck (1923-2006),
con particolare attenzione alla sua teoria del moderno, ricostruita seguendo
una dorsale interpretativa arricchita dallo studio di importanti materiali inediti,
tra i quali il carteggio di Koselleck con Carl Schmitt, il carteggio con Hans-
Georg Gadamer e quello con Hans Blumenberg.

Pur essendo tradotto (almeno parzialmente) e conosciuto in Italia da ormai
una cinquantina d’anni, soprattutto nell’ambiente degli studi filosofico-politici,
Koselleck non era mai stato trattato in modo sistematico e del suo pensiero non
era mai stata fornita una visione complessiva; ci si era piuttosto limitati
allapprofondimento di alcuni temi specifici e nodali tramite varie
pubblicazioni di articoli o mediante imprese teoriche di pit ampio respiro (si
pensi agli studi di Giuseppe Duso e Sandro Chignola o alla sezione «Materiali
per un lessico politico europeo» della rivista «Filosofia politica» diretta da
Carlo Galli). Insieme alla recente monografia di Diego Fusaro (L orizzonte in
movimento: modernita e futuro in Reinhart Koselleck, Bologna: 11 Mulino,
2012), il lavoro di Imbriano riesce a restituire al lettore un quadro limpido ed
organico del pensiero koselleckiano, benché questo si presenti per sua natura
asistematico e ostile a soluzioni definitive o sintesi unitarie. Le due modernita
muove, infatti, dall’ipotesi secondo cui sarebbe possibile rintracciare nel
concetto di «crisi» il leitmotiv della riflessione koselleckiana e, di conseguenza,
parlare di un vero e proprio «pensiero della crisi», della sua origine e dei suoi
sviluppi. In questo senso, la «crisi» non rappresenterebbe solo la questione da
cui prende abbrivio la riflessione di Koselleck negli anni Cinquanta, ma
I'elemento effettivo che ne pervade gli svolgimenti successivi, facendo da
sfondo alla produzione dell’autore nella sua interezza. Seguendo questo filo
rosso tematico, la monografia di Imbriano si dipana percorrendo la vita di un
uomo che esperi la crisi (arruolatosi sul fronte orientale durante il secondo
conflitto mondiale, Koselleck venne internato in un campo di prigionia
sovietico in Kazakistan) e 'evoluzione di un pensiero febbricitante, animato dal
desiderio di comprendere la cifra essenziale della modernita per poterne
controllare gli aspetti critici e conflittuali.

La materia del lavoro ¢ divisa in quattro parti secondo due espliciti criteri:
un primo criterio cronologico, attento a come il tema della crisi non permanga

336



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

statico nel corso della vita del pensatore tedesco, ma subisca continue
mutazioni sul piano contenutistico e metodologico; un secondo criterio
contenutistico, attinente ai diversi modi in cui Koselleck intende la dimensione
della crisi. A questa duplice impostazione metodologica, imperniata sul
concetto di crisi e sulla sua evoluzione, viene affiancato un terzo criterio
implicito, legato al susseguirsi dei diversi interlocutori di Koselleck, che
contribuirono a vestire di diverse sfaccettature lo scheletro tematico del suo
pensiero. Grazie allo studio dei carteggi inediti di Koselleck con Schmitt,
Gadamer e Blumenberg, e all’analisi del rapporto con Lowith e Conze,
Imbriano arricchisce e consolida la sua tesi di un «pensiero della crisi»
koselleckiano mostrando come questo si configuri nel tempo traendo linfa
vitale e spinte propulsive dal confronto con alcuni dei piti importanti pensatori
tedeschi del Novecento. Tra questi sara decisivo Carl Schmitt, del quale
Koselleck ereditera in particolare I'approccio teologico-politico, tanto da
render lecito parlare di un Koselleck “schmittiano” e di un secondo Koselleck
che ha superato 'influenza diretta di Schmitt emancipandosi dalla teologia
politica in direzione di una piu concreta storia sociale.

Nella prima parte de Le due modernita, Imbriano analizza le fasi iniziali
della riflessione koselleckiana, concentrandosi sui nodi teorici principali
tematizzati negli anni Cinquanta in Kritik und Krise (tesi di dottorato discussa
da Koselleck nel 1954 a Heidelberg, poi raffinata e rivista per dar forma al
lavoro del 1959 tradotto in italiano con il titolo Critica illuminista e crisi della
societa borghese, il Mulino, Bologna 1972), opera animata dalla convinzione
che la crisi sia condizione strutturale del mondo contemporaneo e focalizzata
sul tentativo di rintracciare gli elementi genetici di tale struttura. In questa
prima fase — che si potrebbe definire “schmittiana” — Koselleck si preoccupa di
ricostruire il percorso che condusse dal contesto conflittuale delle guerre civili
di religione al trionfo dell’'llluminismo, passando per la fondazione e la
distruzione della macchina statuale moderna. La «patogenesi del mondo
borghese» sarebbe da rintracciarsi nella rottura dell’'unita filosofica di morale e
politica e nella conseguente dialettica conflittuale tra questi due termini.
Riprendendo tematiche care a Carl Schmitt, Koselleck individua nella
secolarizzazione della divinita e nella sua trasposizione mondana all’interno
dello Stato moderno (il Leviatano hobbesiano) il tentativo della razionalita
seicentesca di neutralizzare la struttura partitica delle guerre civili di religione e
nella liberta morale in interiore homine concessa dallo Stato il germe interno
che lavora alla distruzione della macchina statuale stessa. E, infatti,
nell'interstizio della coscienza privata che germoglio la critica illuminista, la
quale, veicolata dalla filosofia della storia, produsse una nuova scissione tra
ambito della morale, ovvero della liberta, e ambito del politico, considerato

337



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

immorale e ostile alla liberta individuale. Dall’analisi di questi eventi deriva la
tesi koselleckiana secondo cui la crisi, intesa come conflitto originario, guerra
civile perenne, sia una struttura ontologica della storia, costantemente
governata e limitata, messa in forma da tentativi katechontici, ossia da processi
di momentanea neutralizzazione dello stato critico.

Dopo aver ricostruito gli elementi teorici caratterizzanti la prima fase della
riflessione di Koselleck, Imbriano passa ad analizzare le prime torsioni del suo
pensiero a partire dal lavoro sulla storia politico-sociale della Prussia del
diciannovesimo secolo (La Prussia tra riforma e rivoluzione [1791-1848],
Bologna: 11 Mulino, 1988). In questa seconda parte de Le due modernita,
emerge chiaramente come le flessioni del pensiero kosselleckiano degli anni
Sessanta, sotto la guida di Werner Conze, portino ad un progressivo
allontanamento dalla teologia politica schmittiana in favore di una ricerca
maggiormente attenta alla storia sociale. Se il Koselleck di Kritik und Krise,
lavorando nel solco tracciato da Schmitt, era attento alla tematizzazione di
categorie meta-storiche in grado di interpretare la genesi della modernita, negli
anni dello scritto sulla storia della Prussia Koselleck comincia a comprendere la
crisi come intrinsecamente sociale e a riflettere sui temi che lo interesseranno
per tutto il corso della sua ricerca, in particolare la struttura delle temporalita
storiche e il rapporto tra storia concettuale e storia sociale, oltre alla relazione
tra presente ed aspettativa del futuro. E studiando la storia della Prussia tra gli
anni della rivoluzione francese e gli anni dei moti quarantotteschi che
Koselleck scopre il fenomeno dell’accelerazione, caratteristico del periodo tra
le due rivoluzioni e dovuto ad una contrazione temporale dell’esperienza,
causata da una parte dall’abbreviazione dei ritmi dell’evoluzione storica e
dall’altra dall’orizzonte utopistico diffuso dalle moderne filosofie della storia.
L’accelerazione viene adesso a palesarsi come cifra essenziale dell’eta moderna,
un tempo nuovo in costante superamento di se stesso: la crisi si impone come
vuoto d’ordine primigenio, non mero caos, ma un ordine della continua
transizione all'interno della quale gli equilibri politici sono prodotti
momentanei. L’ordine moderno viene ad essere sempre nello sfondamento di
se stesso, sempre al di 1a di se stesso, proiettato verso I'altro da sé.

Avendo chiarito questa fase di transizione allinterno del pensiero di
Koselleck e il conseguente allontanamento da posizioni esplicitamente
schmittiane, Imbriano si dedica alla presentazione della storia dei concetti
koselleckiana e al suo rapporto con la teoria della storia. Koselleck, come
teorico della storia, ¢ lo scopritore di una peculiare storicita del lessico: i codici
linguistici mutano sul terreno semantico e dentro questo movimento la storia
concettuale riesce a interpretare le trasformazioni linguistiche come spia di una
crepa nel quadro sociale, oltre che come motore stesso della trasformazione

338



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

politico-sociale. Ma Koselleck ¢ anche lucido analista del sentimento del tempo
che caratterizza la modernita. Questa inaugura un nuovo tempo storico per il
diverso modo in cui il soggetto percepisce se stesso in relazione al tempo. Non
pit, quindi, un versarsi quantitativo e naturalizzato del tempo dal premoderno
al moderno, ma uno scarto qualitativo dovuto ad una svolta sul piano della
consapevolezza del soggetto. In questo senso si articola la teoria dei tempi
storici di Koselleck: un complesso meccanismo di strutture temporali ed eventi
che si susseguono alternando fasi critiche di accelerazione e rottura a fasi
katechontiche di stabilizzazione del conflitto. Da ultimo, per garantire la
propria complessa giostra di tempi storici, Koselleck approda, riesumando le
antiche tematiche ontologiche, alla teorizzazione di una «Istorica», condizione
di possibilita del farsi stesso della storia, un insieme di coppie antitetiche
(amico/nemico, dover-morire/poter-uccidere) come costanti trascendentali e
binari del divenire storico.

E sul terreno di questa molteplicita di piani storici che il titolo della
monografia di Imbriano si riempie di senso, palesandosi come tema cardinale
della riflessione koselleckiana a cui tutte le varie ramificazioni fanno capo. Ne
Le due modernita, Imbriano riesce a fare emergere limpidamente come a
giudizio di Koselleck sia in rapporto alla prima modernita (la nascita dello
Stato moderno in seno al razionalismo seicentesco) che emerge la seconda
modernita (lo sfaldarsi dello Stato moderno ad opera della critica illuminista e
la conseguente fase rivoluzionaria); come l'atteggiamento prognostico nei
confronti della storia, tipico della razionalita seicentesca, venga sgretolato,
secondo Koselleck, dal rinsaldarsi di un atteggiamento profetico di stampo
premoderno, adesso secolarizzato nell'utopia di una filosofia della storia
illuminista, fiduciosa nel progresso, ma perpetratrice di una logica
strutturalmente conflittuale. Il lavoro di Imbriano riesce nel difficile compito di
restituire al lettore I'immagine di un pensiero vivo, in continua trasformazione
ed evoluzione. Il pensiero febbricitante e spesso angosciato di un pensatore
come Koselleck, che consacro la propria vita alla problematizzazione del
proprio tempo, al tentativo titanico di ricostruire la genesi della modernita per
poterne comprendere a fondo le dinamiche conflittuali e gli aspetti degenerati.
In conclusione, si ritiene di poter affermare che Le due modernita di Gennaro
Imbriano meriti di essere segnalato agli studiosi del pensiero di Koselleck e, in
generale, agli studiosi della storia dei concetti come una lettura stimolante ed
importante. Un lavoro ben strutturato, pregevole per chiarezza e organicita; un
contributo importante agli studi su Koselleck, in particolare alla sua ricezione
italiana, ma non precluso agli studiosi che a Koselleck e al suo pensiero
desiderino approcciarsi per la prima volta.

Silvestre Gristina
339



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Axel Honneth: L idea di socialismo. Un sogno necessario, Feltrinelli, Milano
2016, pp. 154, ISBN 978-88-0710-520-3; ed. orig. Die Idee des Sozialismus:
Versuch einer Aktualisierung, Suhrkamp, Berlin 2015,

Nel libro L idea di socialismo, Axel Honneth, direttore dell'Istituto per la
ricerca sociale di Francoforte, si propone di mostrare come nell'idea di
socialismo ci sia ancora da cercare una «scintilla viva». Quando anche le
societa europee e nordamericane sono percorse da situazioni di latente disagio
che suscitano ondate di indignazione acritica e senza prospettiva di un
cambiamento reale, Honneth avverte il bisogno di tornare a sperare in
un'alternativa al capitalismo che faccia riattivare e convergere le lotte politiche
per il riconoscimento nella direzione dell'ideale di una societa «socialistax.

Muovendo dal suo confronto con la hegeliana Filosofia del diritto e con la
nozione di riconoscimento reciproco, il filosofo francofortese si propone, nel
primo capitolo, di esporre l'idea di liberta sociale, 1'idea «originaria» del
socialismo inteso come sviluppo immanente alle finalita contraddittorie
dell'ordinamento sociale liberale.

Il fondamento teorico dell'argomentazione di Honneth ¢ l'ipotesi secondo
cui il criterio per differenziare le comunita sociali ¢ il modo in cui sono
correlati gli obiettivi perseguiti dai loro membri: se per intersezione o
interconnessione'. Se gli obiettivi perseguiti dai membri della comunita sono
correlati per intersezione, ognuno contribuisce in maniera indiretta, non
intenzionale e contingente alla realizzazione degli obiettivi condivisi da tutti. Se
invece sono correlati per interconnessione, ciascun membro contribuisce in
maniera diretta, intenzionale e necessaria alla realizzazione degli obiettivi
comuni. Nel primo caso, i soggetti agiscono semplicemente 1'uno-con-I'altro;
nel secondo caso, 1'uno-per-l'altro. Di qui, 1'alternativa fondamentale: in un
ordinamento sociale «capitalistico» gli obiettivi condivisi collettivamente
vengono realizzati sotto la condizione per cui i membri si riconoscono
reciprocamente come individui che perseguono esclusivamente il loro privato
egoismo e che disconoscono la loro mutua dipendenza; in un ordinamento
sociale «socialista», in una comunita solidale fondata sulla «simpatia
reciproca», la realizzazione degli obiettivi comuni viene invece perseguita nella
forma per cui i membri agiscono intenzionalmente 1'uno-per-l'altro, poiché si
sono riconosciuti reciprocamente nei loro bisogni individuali e nella loro
interdipendenza reciproca. Secondo Honneth, sia la liberta negativa come non-
interferenza sia la liberta positiva come autodeterminazione si fondano sulla

! Cfr. Daniel Brudney, Der junge Marx und der mittlere Rawls, in Rahel Jaeggi
e Daniel Loick (a cura di), Nach Marx. Philosophie, Kritik, Praxis, Suhrkamp,
Berlin 2013.

340



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

forma sociale di liberta che ogni individuo acquisisce nelle relazioni di
riconoscimento reciproco con altri individui: nei rapporti privati e affettivi, in
quelli economici della produzione e dello scambio di beni, nei rapporti politici
di partecipazione. E da segnalare una certa vaghezza nell'uso della nozione di
liberta sociale che spesso viene a coincidere con la nozione, anch'essa piuttosto
vaga, di solidarieta reciproca. Valga, comunque, la seguente indicazione di
Honneth sul significato di liberta sociale: «prendere parte alla prassi sociale di
una comunita nella quale i membri dimostrano di partecipare alle attivita ['uno
dell'altro al punto tale che per amor degli altri si aiutano reciprocamente nella
realizzazione dei propri fondati bisogni», nella quale «ognuno si occupa in
modo disinteressato dell'autorealizzazione di ogni altro» (pp. 38-39).

I secondo capitolo mostra il legame tra lo spirito e la cultura
dell'industrialismo e il vecchio guscio concettuale dell'idea di liberta sociale
insito nella teoria della societa e della storia dei primi socialisti e di Marx. In
vista di una attualizzazione della tradizione socialista ¢ indispensabile per
Honneth mettere in discussione e sostituire i tre assunti principali della teoria
socialista della societa e della storia: 1'economicismo, che, riducendo il ruolo
della negoziazione politica democratica alla cooperazione economica, ha
privato il movimento socialista della possibilita di intuire il lato emancipatorio
dei diritti di liberta liberali; 1'idea, apodittica e non testata empiricamente, di
un soggetto rivoluzionario — il proletariato industriale - gia presente nel sociale;
la teoria del materialismo storico, l'idea di una ineluttabilita storica del
superamento socialistico dei rapporti di produzione capitalistici.

La proposta di Honneth in vista di una attualizzazione della tradizione
socialista si sviluppa nei capitoli terzo, dove si argomenta della necessita di
sostituire alla escatologia sottostante la concezione deterministica della storia
l'atteggiamento orientato ad uno sperimentalismo storico, e nel quarto, in cui
centrale ¢ l'idea di una forma di vita democratica. A differenza della tradizione
liberale, il “fondamentalismo economicista” ereditato dall'industrialismo ha
determinato per la tradizione socialistica 1'incapacita di assumere la tendenza
alla differenziazione funzionale delle societa moderne come un fatto normativo
e di riconoscere, a differenza del movimento femminista e del
repubblicanesimo liberale, il ruolo emancipatorio giocato dall'affermazione dei
diritti umani fondamentali, sia nella sfera affettiva delle relazioni personali che
in quella della formazione democratica della volonta politica.

A conclusione del suo testo, Honneth argomenta come in una forma di vita
democratica, una ampia, libera e comunicativa sfera pubblica debba
rappresentare quell'istanza riflessiva dell'organismo sociale grazie alla quale la
sensibilita morale degli individui possa tradursi in conquiste istituzionali, sia a

341



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

livello nazionale che transnazionale, che concretizzino nel mondo l'ideale
normativo della liberta sociale.

E nostra ipotesi che, per fornire un esame critico del testo di Honneth,
possa giovare tracciare le linee essenziali della teoria del mercato che emerge
dal suo lavoro. E cid per due ragioni essenziali: la prima, perché in un testo che
si caratterizza per un alto tasso di astrazione, se non di vaghezza, e
dichiaratamente “metapolitico”, le riflessioni dedicate al mercato sono quelle
che maggiormente si soffermano su proposte politiche effettive, e che quindi
permettono di intuire concretamente |'orientamento “politico” implicito del
libro; la seconda, perché & proprio in relazione alla nozione di mercato che
Honneth esibisce dichiaratamente la contrapposizione della sua idea di
socialismo all'idea marxista di socialismo: il proposito di fondo di Honneth ¢,
infatti, quello di cercare di convincere il lettore che il socialismo per essere
all'altezza dei tempi attuali debba andare oltre Marx (verso Rawls)?.

Per Honneth, il mercato, inteso come rapporto di scambio regolato dalla
legge delle domanda e dell'offerta, & un'istituzione finalizzata a garantire una
sufficiente fornitura di mezzi di sussistenza, di cui occorre verificare
sperimentalmente la portata morale in relazione all'idea di liberta sociale. Il
capitalismo e il socialismo rappresentano in questo senso due modelli
alternativi di creazione del plusvalore, di organizzazione della forma socio-
economica. Oltre alla legge della domanda e dell'offerta, altri elementi
essenziali del mercato capitalistico sono il capitale come proprieta privata dei
mezzi di produzione e il lavoro, effettivo creatore del valore, di cui il singolo
lavoratore viene espropriato.

Il mercato capitalistico presenta tre tendenze fondamentali: in primo luogo,
all'espansione, come evidente nei processi di globalizzazione; in secondo luogo,
alla reale sussunzione della vita al capitale, che, in virtu del suo imperativo allo
sfruttamento, sottopone crescenti aspetti della vita umana al principio di
redditivita economica; in terzo luogo, se non all'autodistruzione, a ricorrenti
crisi di sovrapproduzione e all'aumento della disuguaglianza. Tuttavia,
Honneth non si sofferma ad analizzare le contraddizioni che queste tendenze
pongono, ma si focalizza nel rilevare come I'elemento essenziale della sua
critica al capitalismo sia il fatto che il mercato capitalistico istituisce la liberta
come sfrenato individualismo, disconoscendo 1'interdipendenza reciproca che
lega tutti i membri del corpo sociale. Cio assume la forma di rapporti di
concorrenza e coercizione tra partner nell'interazione - 1'agire 1'uno-contro-
l'altro - caratterizzati dal perseguimento esclusivo del proprio egoismo privato.

? Sebastiano Maffettone, Alex Honneth, piti Rawls che Marx, “Il Sole 24 Ore”, 19
giugno 2016.
342



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

A livello politico, i difensori del mercato capitalistico come assetto naturale
della societa propagandano il dogma incontestato della teoria economica
ufficiale: la “liberazione” del mercato dal controllo politico; gli oppositori
dell'attuale mercato capitalistico lo considerano, invece, una forma istituzionale
trasformabile, da ricollocare nel corpo comunitario, e ritengono che una sua
limitazione sia opportuna per temperare il malessere sociale.

Storicamente per Honneth il socialismo & strettamente connesso al
problema di come attuare una traduzione istituzionale del principio normativo
della liberta sociale nella sfera economica: se integrare oppure sostituire il
mercato attraverso altre forme di produzione e distribuzione di tipo
cooperativo, in cui gli attori agiscano I'uno-per-1'altro.

All'interno della tradizione socialista, Honneth distingue due approcci
alternativi al mercato: da un lato, quello di Marx e, poi, del marxismo sovietico;
dall'altro, quello legato alla cosiddetta economia socialista di mercato.

Honneth rimprovera a Marx di aver interpretato |'istituzione del mercato in
base alla categoria hegeliana della totalita, determinando 1'impossibilita di
discernere quegli elementi del mercato che possono avere una portata morale
in relazione all'idea di liberta sociale. Secondo Honneth, 1'equiparazione
marxista tra mercato e capitalismo determina che 1'unica valida alternativa
all'economia capitalistica di mercato ¢ quella di liberare completamente
I'economia dal mercato attraverso l'instaurazione di una economia pianificata
centralizzata in cui tutti gli attori siano disposti in una relazione verticale
rispetto ad un'istanza superiore. E anche alla luce di tale giudizio critico che
deve essere letta la seguente e significativa affermazione di Honneth: «nel
nostro tempo, il socialismo, se vuole ancora avere un futuro, pud essere
rilanciato soltanto in una forma postmarxista» (p. 73).

Alla marxista economia pianificata centralizzata Honneth contrappone,
quale alternativa al mercato capitalistico, I'idea di una economia socialista di
mercato. In una economia socialista di mercato, il mercato, regolato
dall'intervento pubblico, ¢ un medium di relazioni orizzontali, solidali,
cooperative di riconoscimento e simpatia reciproca tra liberi produttori. Ed &
l'istituzione che puo realizzare 1'idea di liberta sociale nella sfera economica e
accordarsi senza contraddizioni con una forma di vita democratica: di contro
allo sfrenato individualismo del mercato capitalistico, e alle relazioni verticali
della pianificazione economica centralizzata, il socialismo di mercato permette
il riconoscimento della dipendenza reciproca dei membri della societa per la
soddisfazione dei bisogni e un agire orizzontale I'uno-per-1'altro.

Sebbene le riflessioni di Honneth si collochino in un contesto
dichiaratamente metapolitico, in relazione al tema del mercato il filosofo
francofortese individua due incombenze di natura morale, determinanti e da

343



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

soddisfare con la massima sollecitudine, che la tradizione socialista deve darsi
per porsi all'altezza dei tempi.

II primo compito, il «piu importante per rilanciare la tradizione socialista
consiste nel revocare l'equiparazione ipotizzata da Marx tra economia di
mercato e capitalismo, e ricavare in tal modo lo spazio necessario per
riprogettare delle forme alternative di utilizzo del mercato» (p. 78). Honneth
propone tre modelli possibili di mercato, da testare sperimentalmente,
alternativi al mercato capitalistico: il primo, il modello della “mano invisibile”
di Adam Smith, per cui ogni operatore economico, mosso da sentimento di
benevolenza, perseguendo i suoi interessi privati persegue 1'obiettivo
sovraordinato dell'accrescimento del benessere; il secondo ¢ 1'“unione di liberi
produttori” avanzata dai primi socialisti, per cui i membri-lavoratori della
comunita democraticamente autocontrollata organizzano e amministrano
autonomamente 1'economia; il terzo, verso il quale Honneth ¢ maggiormente
consentaneo, ¢ lo “Stato democratico di diritto”, per cui i cittadini
«stabiliscono democraticamente di affidare a un organismo statale il compito di
controllare che il processo di riproduzione sociale avvenga nell'interesse del
benessere sociale, e di dirigerlo in tal senso» (p. 79).

11 secondo compito, il «pit urgente del socialismol[,] consiste nel separare il
concetto di mercato da tutti quegli elementi supplementari, propri delle
caratteristiche specifiche del capitalismo, che gli sono stati sovrapposti nel
corso del tempo, per poterne cosi verificare la portata morale» (p. 89). La
decostruzione dell'ideologia di mercato che Honneth tratteggia’ prende in
considerazione quattro direttrici fondamentali: in primo luogo, occorre

> Nella sua decostruzione dell'ideologia del mercato Honneth si richiama
principalmente a tre teorici: Albert Hirschman, Entwicklung, Markt, Moral.
Abweichende Bemerkungen, Hansen, Miinchen-Wien 1989; Friedrich Kambartel,
Philosophie und Politische Okonomie, Wallstein, Gottingen 1998; Jens Beckert,
Unverdientes Vermogen. Soziologie des Erbrechts, Campus, Frankfurt am Main 2004,
Da quest'ultimo Honneth trae l'idea sansimoniana secondo cui il diritto successorio
consacri uno squilibrio nelle opportunita di partenza. Sebbene nei punti programmatici
del AManifesto del partito comunista sia proclamata 1'“abolizione del diritto di
successione”, in una prospettiva marxista, focalizzata sul superamento dei rapporti
sociali privatistici di produzione, contrariamente ai beni di produzione, che, non
potendo appartenere a privati, non possono essere oggetto di successione ereditaria,
viene garantito il diritto alla successione dei beni personali di consumo. Marx, nel
Berichr des Generalrats iiber das Erbrecht, pubblicato nel 1869 sulla rivista “Der
Vorbote”, argomenta la tesi secondo cui «proclamare il superamento del diritto
all'eredita come punto di partenza della rivoluzione sociale [...] sarebbe sbagliato nella
teoria e reazionario nella prassi». Karl Marx/Friedrich Engels, Werke, Band 16, Dietz
Verlag, Berlin 1962, p. 368.

344



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

distinguere i mercati in base ai beni scambiati (ad esempio, il mercato del
lavoro ¢ strutturalmente diverso da quello finanziario) per verificare la capacita
della legge della domanda e dell'offerta di fissare il prezzo in relazione ai
bisogni; in secondo luogo, la mera proprieta dei mezzi di produzione non
giustifica, a livello morale, il diritto di fruire della rendita da capitale; in terzo
luogo, nella produzione occorre distinguere tra elemento quantitativo —
massimo rendimento possibile del capitale privato — e elemento qualitativo —
crescita del benessere generale della societa; infine, e questo ¢ sicuramente il
punto piu interessante della teoria, il funzionamento del mercato non
presuppone la proprieta privata dei mezzi di produzione, i quali possono essere
socializzati, conservando le forme esistenti di proprieta ma marginalizzando il
potere di controllo privato attraverso l'istituzione di un reddito di base
garantito, oppure statalizzati, espropriando la proprieta dei capitali privati e
instaurando un socialismo di mercato.

In riferimento alla teoria del mercato di Honneth sopra delineata
potremmo rivolgere due considerazioni in difesa di una attualizzazione
marxista della tradizione socialista.

La prima considerazione muove da quanto Honneth afferma in una nota:
«a differenza di Marx, io [...] ritengo che una [...] critica necessaria delle
teorie egemoniche non debba concernere il concetto stesso di “mercato”, ma
piuttosto le sovrapposizioni interne della materia trattata con le caratteristiche
del capitalismo» (p. 146). E nostra impressione che Honneth intenda costruire
una nozione “pura” di mercato, depurata dalle incrostazioni storiche, in grado
di corrispondere, per la sfera economica, al principio normativo della liberta
sociale. Tuttavia, a nostro avviso, nel libro esaminato, Honneth non porta
argomenti convincenti che verifichino I'ipotesi secondo cui il mercato possa
essere considerato un'istituzione indiscutibilmente morale.

La seconda considerazione riguarda la ripugnanza morale, implicita nel
testo, per un sistema di riproduzione sociale organizzato secondo una logica di
piano. Al di la della considerazione strettamente economica secondo cui &
possibile argomentare con qualche ragione della superiorita dell'economia
pianificata rispetto al mercato in relazione al coordinamento ex anre degli
investimenti produttivi in vista di una soddisfazione qualitativa dei bisogni®, &
opportuno sottolineare che 1'avversione morale di Honneth nei confronti della
pianificazione deriva dal fatto che essa ¢ immaginata soltanto nella sua forma
“centralizzata”, con relazioni verticali e non democratiche tra 1'apparato
burocratico degli amministratori e i singoli lavoratori. In realta - si potrebbe
obiettare - cosi come possono esistere diverse declinazioni del mercato, cosi si

4 Cfr. Maurice Dobb, On economic theories and socialism, Routledge, London 1955.
345



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

possono dare diverse declinazioni della pianificazione, anche in relazione al
livello di sviluppo sia tecnologico sia della coscienza collettiva. Nel 1918, in un
discorso per l'anniversario della rivoluzione, Lenin, mentre presentava la
necessita congiunturale di attuare una pianificazione centralizzata, notava come
I'organizzazione di una “pianificazione decentrata”, che implichi Ia
partecipazione dei lavoratori e dei consumatori all'attivita decisionale sul
sistema produttivo, fosse un elemento essenziale del processo di
democratizzazione socialista’. Forse, in conclusione, in vista di una
attualizzazione della tradizione socialista, proprio in conformita al principio
metodologico dello sperimentalismo storico, potrebbe giovare non escludere a
priori l'ipotesi di testare sperimentalmente anche la capacita di una economia
pianificata “decentrata” di corrispondere all'ideale normativo della liberta
sociale.

Matteo Giangrande

> Mauriec Dobb, Socialist Planning: Some Problems, Lawrence & Wishart, London
1970, p. 60.
346



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Roberto Finelli: Un parricidio compiuto. Il confronto finale di Marx con
Hegel, Jaca Book, Milano 2014, pp. 404, ISBN 978-88-1641-286-6.

Il libro di Roberto Finelli, a dieci anni di distanza, completa e conclude Un
parricidio mancato. Hegel e il giovane Marx (Bollati Boringhieri, Torino 2004),
recentemente tradotto per Brill' e finalista al Deutscher Memorial Prize 2016°.
I due testi non possono essere letti isolatamente, se non altro perché il secondo
si configura come il naturale traguardo teorico preparato dal primo, attraverso
una revisione del fallimento a cui Marx perviene — gia nel 1843 con la Critica
del diritto statuale hegeliano® — nel suo tentativo di critica alla logica e alla
filosofia politica hegeliana.

Nel primo testo veniva esaltata I’originalita e la superiorita teorica del Geist
hegeliano di contro I'antropologia giovanil-marxiana, tutta improntata sul
modulo feuerbachiano del genere umano e dell’alienazione, ovvero del
rovesciamento soggetto/predicato. Un’antropologia fusionale e presupposta al
concreto sviluppo storicamente determinato dei rapporti sociali fra gli uomini.
Finelli al proposito parlava addirittura di «regressione antropologica» rispetto
allo spirito hegeliano che — lungi dall’indicare una dimensione di trascendenza
ovvero metafisica — ¢ il risultato di un preciso processo storico culturale di
mediazione fra bisogni materiali e bisogni di riconoscimento; fra produzione
materiale e produzione simbolica; fattori calati entrambi a pieno titolo nella
modernita, un’eta fatta di scissioni, contraddizioni, aporie, per le quali Hegel
propone una sua soluzione complessa, sistemica, innanzitutto fondata
kantianamente su un’idea di liberta e di emancipazione, che tenga conto del
diritto insindacabile dell’individualita, da coniugarsi perd con quello
dell’universalita, prioritariamente sul piano etico-politico. D’altronde, quale
altro potrebbe essere il senso complessivo della Fenomenologia dello spirito
del 1807?

«La tesi di fondo della mia ricostruzione [propone] una lettura del rapporto tra
Hegel e il primo Marx segnata da una permanente e strutturale subalternita del giovane
intellettuale rivoluzionario al grande filosofo di Stoccarda. [...] la sostanza di quel nesso
tra Hegel e il primo Marx si risolvera sostanzialmente in un atto mancato, in un
parricidio mancato, e nel confronto asimmetrico tra due antropologie.

'R. Finelli, A failed parricide. Hegel and the young Marx, Brill, London 2016.
2 (Ctr. http://www.versobooks.com/blogs/2736-2016-deutscher-prize-shortlist-
announced.

> K. Marx, Critica del diritto statuale hegeliano, trad. e comm. di R. Finelli e F.S.
Trincia, Edizioni dell’ Ateneo, Roma 1983.

347



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Comprendere i forti limiti dell’antropologia del primo Marx, comprendere
le potenzialita dell’antropologia hegeliana, nonché i difetti dello speculativo,
comprendere, infine, il senso di una necessaria riattualizzazione della marxiana
critica dell’economia politica, sono tutti insieme i compiti teorici che il testo di
Finelli si propone di portare a termine, riuscendo per altro brillantemente
nell’intento.

L’Autore a tal proposito insiste sulla circolarita logica del Geist di contro
all'immediatezza ingenua e falsamente materialistica della Garrung. 1.’ incrocio
di una dimensione verticale con una dimensione orizzontale costituisce
propriamente il Geist, la soggettivita fenomenologica hegeliana, che si
identifica con sé nel modo o nella forma di un attraversamento interno ed
esterno dell’alterita. La soggettivita ¢ un processo di autoidentificazione, che si
presuppone come gia dato in una dimensione unilaterale della realta, la quale,
invece, ne comprende anche un’altra ad essa complementare. E cosi il ciclo,
almeno momentaneamente si chiude. Paradigmatico al proposito il male e il
suo perdono, il riconoscimento finale del sesto capitolo della Fenomenologia
dello spirito messo in scena da Hegel, che andrebbe a completare il mancato e
premoderno riconoscimento servo/padrone dell’autocoscienza. Questo punto
della filosofia di Hegel - cioe¢ il Soggetto come Geist - ¢ il lascito piu prezioso e
originale che abbiamo ereditato dal filosofo di Stoccarda. E che non puo in
ogni caso essere ignorato da chi voglia riflettere sulla nozione e sul tema del
soggetto.

In altri termini, Hegel ha visto bene che la soggettivita si presuppone come
tale, ponendosi negativamente nei riguardi di quell’alterita che le ¢ invece
consustanziale e immanente. Tuttavia, Finelli sottolinea che nello speculativo —
soprattutto nella Scienza della logica — la negazione, e insieme ad essa la
contraddizione, viene a ricevere un’accezione solo linguistica, trascurando al
contrario la potenza psichica del negativo, cioé la potenza della rimozione. «E
in questa sovradeterminazione della contraddizione, tra logica e antropologia»,
dice, «che sta dunque il lato pit debole della filosofia di Hegel. [...] Le
difficolta del giovane Hegel di trovare risposte soddisfacenti in una dinamica
pratica alla sua esigenza di radicalizzazione della liberta moderna lo obbligano
a una risoluzione a dominanza teorica».

Sulla base di questo snodo teoretico — il rapporto Geist e menschliche
Gartung — si gioca tutto il confronto storico filosofico fra Hegel e il giovane
Marx, attraverso I’analisi critica e per certi versi spietata di tutti quei sofferti
passaggi che manifestano una mal sopportata sudditanza del giovane Moro nei
confronti di Hegel.

Nel secondo testo — Un parricidio compiuto — la posta in gioco si fa piu
alta, anche perché Finelli si propone di scardinare ulteriormente la coppia
Feuerbach-Marx, al fine di restituire un rapporto Hegel-Marx assolutamente

348



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

inedito nella letteratura critica hegelo-marxista novecentesca. Passando dalla
supremazia della contraddizione — quale cifra inconfondibile della dialettica
hegeliana — alla supremazia dell’astrazione, sulla quale il Marx del Capitale
avrebbe poi superato il maestro. Si tratta inoltre di sferrare un colpo decisivo al
cosiddetto postmoderno, che in sostanza rinunciando a Hegel, per dirla con
Ricoeur, avrebbe rinunciato — coinvolgendo paradossalmente anche quello che
Finelli chiama il marxismo senza capitale — al Marx maturo ovvero al Marx
della critica dell’economia politica.

Il percorso perd, se interpretiamo bene, non vuole essere lineare e
nemmeno definitivo. Finelli intende far emergere i forti limiti dell’antropologia
marxiana (giovanile ma anche della maturita), le grandi potenzialita
dell’antropologia hegeliana, a sua volta non sempre scevra da arretramenti
storici o forzature logiche, per poi ritornare su Marx, sul Marx del Capitale,
con l'obiettivo di rintracciare fra le righe e nelle trame inconsce di quel testo
incompiuto, la possibilita per la teoria marxista di rifondare un rinnovato
paradigma antropologico, postliberale e postcomunista®,

L’Autore si rivolge poi, per complicare ulteriormente il quadro, a una
antropologia che, insieme alla coppia Hegel-Marx, faccia tesoro del fattore
Freud, ovvero proprio della psicoanalisi freudiana, in quanto portatrice di una
forma di riconoscimento individuale — il riconoscimento pulsionale, del corpo,
prelinguistico, extralinguistico — non presente in Hegel, piuttosto riconducibile
alle riflessioni di Spinoza.

Procediamo allora per tappe, semplificando di molto I'argomentazione di
Finelli e cercando al fine di rintracciare 'esito propositivo della sua lunga
analisi critica.

Innanzitutto, il rapporto con Feuerbach non appartiene solo al Marx
giovane ma si protrae, creando seri danni, anche all’altezza della concezione
materialistica della storia. «Malgrado I'abbandono esplicito e dichiarato di ogni
presupposizione onto-antropologica del Gatrungswesen, ¢ pur vero [...] che
tutta la filosofia della storia che Marx costruisce [...] attraverso l'iterazione
della sola categoria della “divisione del lavoro” continua ad essere
manifestamente concepita secondo la metafisica feuerbachiana di soggetto e
predicato». Viene cio¢ da Marx presupposta tutta la compiutezza generico-
collettivistica dell’ hiomo faber che, tramite 'automatismo della separazione fra
prassi materiale e produzione ideologica, ulteriormente radicalizzata poi nella
dicotomia fra struttura e sovrastruttura, forze produttive e rapporti di

4 Cfr. “Una liberta post-liberale e post-comunista”, in: R. Finelli, 7ra moderno e
postmoderno, PensaMultimedia, Lecce 2005, pp. 319-345; cfr. la recensione in
“Dialettica e Filosofia”, http://www.dialetticaefilosofia.it/scheda-dialettica-
saggi.asp?id=37].

349



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

produzione, genera al dunque una indebita alienazione e perdita di sé, da parte
della soggettivita fabbrile, proprio nel predicato dei rapporti di
proprieta/produzione, i quali, autonomizzandosi dal soggetto autentico e
incaricato a fare la storia, ostacolano e contraddicono il suo naturale sviluppo
verso il meglio e 'universale.

Tale principio generico di stampo feuerbachiano consegnera
«all’'immaginario della futura politica comunista e operaia il mito ingannevole
[...] di un comporsi facile delle condizioni di vita e delle forme di coscienza
delle classi lavoratrici nell’'unita di una soggettivita collettiva e solidale».
Genere, homo faber e proletariato moderno, nel loro intrinseco carattere
solidale collettivo e comunitario, realizzano materialmente lo sviluppo
inarrestabile delle forze produttive, che dovra portare al comunismo, come
superamento rivoluzionario degli ostacoli rappresentati dai vecchi rapporti
capitalistici e privatistici di proprieta.

E il regno della liberta che pur sempre proviene e si costruisce a partire dal
regno della necessita. Ma, secondo Finelli, saremmo con cio di fronte piu che a
una filosofia della storia, a una mitologia dai tratti nemmeno troppo originali,
con l'aggravante che, tale assunzione originaria e mitologica di una identita
senza tensioni e differenze interiori, viene poi trasferita da Marx al proletariato
come classe dell’emancipazione universale, proprio in quanto esclusa dalla
proprieta privata e con cid capace di identificarsi senza residui con l'intera
umanita. D’altra parte, il materialismo storico si confuta da sé, in quanto teoria
volta alla svalorizzazione assoluta del teorico a favore del pratico: «il che
significa che il marxismo, nel momento in cui ha preteso, come materialismo
storico, di affermare la legge del conoscere come un’astrazione dall’agire
lavorativo, si ¢ costituito contraddittoriamente come un’eccezione della legge
stessa».

Per arrivare pero a quel «parricidio compiuto» che Marx opera finalmente
nei confronti di Hegel, e che segna 'uscita dallo stato di minorita nel quale il
Moro si trova fin da giovane e in parte anche negli anni Cinquanta e oltre,
occorre focalizzare il concetto chiave di forza-lavoro e di lavoro astratto.
Entrambe le categorie, fra loro evidentemente connesse, originano non da una
presupposizione metastorica che si erge a principio di spiegazione nonché
principio di trasformazione della realta storica, ma proprio dal processo storico
sociale che caratterizza il moderno:

«Nella modernita il sistema forza lavoro-macchina produce quella particolare forma
del lavoratore che consiste nel lavoro astratto [dove] astrazione qui & sinonimo di un
lavoro del tutto normato e normalizzato [...] eliminazione di ogni forma artigianale del
lavorare; superamento, nella tecnologia della grande industria [...], dell’organizzazione
[...] immediatamente precedente».

350



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Gia a partire dai Grundrisse Marx mette in campo un concetto di lavoro
che abbandona I'impianto teorico dell’ Ideologia redesca insieme alla troppo
semplice e ormai inservibile categoria della divisione del lavoro di stampo
hegelo-smithiano, che ha il torto di restituire una concezione assai ingenua del
divenire storico, del progresso e della macchina in quanto strumento. E ora il
sistema macchina-forza lavoro a costituire la cellula fondamentale della societa
moderna e il luogo massimo di produzione del lavoro in quanto astrazione
reale. «Qui astrazione significa propriamente, non negazione di un’essenza
universale dell’essere umano, con la rinuncia alle sue capacita universal-
generiche, bensi, all’opposto, cancellazione di ogni carattere individuale e
personalizzato dell’agire. [...] Ossia astrazione, piu specificamente, significa,
insieme, svuotamento dell’interiore e sovradeterminazione dell’esteriores.
Questa ¢ di fatto I'astrazione reale posta e scoperta da Marx come nucleo
fondativo del Capitale, come principio della produzione capitalistica capace di
svuotare la pratica umana del lavoro da ogni concretezza determinata e, al
tempo stesso, in grado di occultare questo stesso processo storico-sociale con la
superficie delle invarianti dell’agire naturalistico.

Il passaggio assai delicato intrapreso da Marx a questo punto, in modo per
altro non sempre lucido e definitivo, si compie in virtu del fatto che viene
accolta pienamente la concezione hegeliana della scienza come circolo del
presupposto-posto, secondo cui il farsi della realta-verita risponde al
movimento dialettico messo in atto dal soggetto autocosciente, in grado di
interiorizzare progressivamente l’alterita ovvero di negare se stesso nonché
I'iniziale immediata e percio fallace identificazione con sé, concepita libera da
interferenze. La realta, che viene posta come risultato del processo di
interiorizzazione/alterazione dell’identita, risulta percio riprodotta ad un livello
di maggiore complessita e relazionalita.

Tuttavia, il Marx del Capitale mette in campo categorie dialettiche
radicalmente distanti da quelle del maestro: se per Hegel la contraddizione
tramite negazione avviene a partire dalla frattura logico-metafisica
Essere/Nulla, che va via via ricomponendosi e mediandosi; per Marx la
scissura originaria della realta si consuma attraverso la contrapposizione fra
Concreto e Astratto, a partire dalla ambivalenza oppositiva fra valore d’uso e
valore di scambio, presente nella merce come cellula semplice della moderna
societa borghese. II mondo economico moderno esibisce un dualismo
strutturale, non componibile: da una parte; il mondo variopinto di cose ed
esseri umani con i loro multiformi bisogni soddisfatti tramite prassi relazionale
storicamente e culturalmente differenziata e articolata, volta alla produzione di
oggettivita utile alla soddisfazione del bisogno concreto; dall’altra, una
dimensione astratta fatta di mera ricchezza quantitativa, il cui movimento di

351



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

espansione ed accumulazione viene posto in essere da una prassi umana
altrettanto impersonale ed astratta.

«E qui dunque che si compie, nel suo luogo pitt proprio, il parricidio del Marx della
maturita nei confronti di Hegel e del suo sistema filosofico. Non nel suo rifiuto radicale
[...]. Bensi nell’accoglimento, senza residuo alcuno, del modello di scienza e di metodo
conoscitivo che Hegel ha elaborato [...]. Cosi il circolo del presupposto-posto in Marx
¢ analogo e, insieme, profondamente diverso da quello hegeliano».

Cio che fa la differenza ¢ di fatto la sostituzione della categoria della
negazione con quella dell’astrazione reale. Se la negazione da vita a una
dimensione ontologica articolata fondamentalmente sulla contraddizione;
I'astrazione organizza il reale secondo il modo dello svuotamento dell’interno e
della sovradeterminazione della superficie. L’astrazione reale del capitale —
produzione allargata di ricchezza astratta e impersonale — colonizza il concreto
dall’interno, omologandolo e assimilandolo alle sue leggi; lasciandone con cio
al tempo stesso solo la figura estrinseca e residuale, la silhouette piu
superficiale, che rimane paradossalmente 1'unico campo concreto, tangibile e
visibile dell’esperire umano. Tutta la produzione e accumulazione di ricchezza
astratta del capitale e il rapporto di dominio che si instaura a livello produttivo,
viene messa in scena attraverso un operare di esseri umani, di tecnica e di forze
naturali concrete, dietro le quali si nasconde e si dissimula quell’astratto, il
soggetto non antropomorfo del moderno, che produce e riproduce se stesso
riproducendo tutti i propri presupposti di dominio, di sfruttamento della
forza-lavoro e svuotamento del concreto, ma restituendo di sé I'immagine
variopinta e concreta del mondo libero interdipendente ed eguale della
circolazione di merci e di uomini.

Secondo Finelli, la critica dell’economia politica marxiana ci restituisce,
come una sorta di «memoria del futuro», cid che dagli anni Ottanta del
Novecento ai nostri giorni si ¢ realizzato in termini di rivoluzione nelle
innovazioni tecnologiche e nello sviluppo produttivo, ovvero in una parola il
passaggio dal fordismo al postfordismo: «Insomma un transito epocale dal
materiale all'immateriale, simboleggiato dal computer e dal fatto che la
conoscenza sarebbe divenuta la principale forza produttiva di creazione della
ricchezza. Tanto da potersi definire tale genere di societa postindustriale, che
avrebbe conclusa quella moderna per dar vita a una nuova formazione storico-
sociale, la societa appunto del postmoderno».

In tale rivoluzione tecnologica si nasconde proprio leffetto deformante
essenza/apparenza, contenuto/contenitore, descritto sopra, per il quale il
nuovo lavoratore, predisposto mentalmente a interiorizzare il comando della
macchina, senza che appaia traccia di costrizione esterna, si confronta con un

352



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

apparato tecnico la cui natura linguistica ne fa per definizione un’alterita
dialogica, collaborativa, addirittura fonte di creativita. A questo punto,
I'ideologia del postmoderno, sintetizzabile nella formula «L’Essere &
linguaggio», secondo cui non c¢’é pressoché nulla di oggettivamente vero né di
pensabile in via sistematica, viceversa tutto ¢ segno interpretabile attraverso
segni, si adatta perfettamente al postfordismo — cosi come nelle celeberrime
pagine della Fenomenologia dello spirito il linguaggio della disgregatezza si
adeguava perfettamente al mondo liberale della ricchezza — in quanto
specificamente prodotto sulla base di quella rinnovata modalita produttiva che,
oltre alla materialita delle merci, ¢ in grado di generare direttamente anche il
simbolico.

Ed & proprio a quest’altezza della sua lunga e articolata riflessione che
Finelli introduce il fattore Freud. Cio¢ introduce il tema della rimozione del
corporeo, del pulsionale, dell’individuale irripetibile, che & stata condotta a
termine proprio da questa modalita produttiva. L’eclissi del corpo,
I'anaffettivita, la rimozione della dimensione emotiva: tutti fattori che
caratterizzano quello che Finelli ritiene ormai definibile come [leta
dell'ipermoderno: «Nella nostra ipotesi, un nuovo materialismo non potra che
ripartire da qui: dal riconoscere il corpo all’origine di ogni operazione pensante
e dunque dalla natura una e bina dell’essere umano, dove I'Uno ¢ il Corpo e
Bina ¢ la Mente, in quanto psichicita che deve, possibilmente, provvedere a
prendersi cura, e a elaborarli per poterli soddisfare, i bisogni della fisicita».

Al di 1a dell’evidente declino tutt’ora in atto della metafisica destrutturalista
postmoderna, la filosofia dovrebbe ripartire dalla specificita irripetibile
dell’animale/uomo, cioé dall’ambivalenza mai sintetizzabile in via definitiva fra
mentale e corporeo, ovvero fra asse verticale dell’individuazione e asse
orizzontale della socializzazione. Il progetto decisamente utopico di
rifondazione di un nuovo materialismo antropologico, che Finelli mette in
campo, dovrebbe pertanto fare tesoro di una concezione emancipatrice e
liberatoria fondata innanzitutto sulla valorizzazione della radice corporea ed
emozionale dell’individualita, lasciando poi cadere, come ormai inservibile, il
marxismo della contraddizione e recuperando invece il marxismo
dell’astrazione.

I paradigma del riconoscimento di stampo hegeliano insieme alla
psicoanalisi di stampo freudiano vengono fatti interagire al fine di fondare una
«prassi a doppia uscita», laddove il lavoro destinato a produrre 1'oggetto
includerebbe il lavoro volto a riconoscere il mondo-ambiente, nonché I'intero
genere umano, come fonti e limiti al tempo stesso di una soggettivita sottratta
alla manipolazione di sé e dell’altro. L’obiettivo teorico piti generale, tutto da
costruire beninteso, sarebbe allora quello di coniugare felicemente «il
materialismo dell’economia libidica con il materialismo della critica

353



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dell’economia politica, emendata perd da ogni filosofia e metafisica della
storiax.

Il testo di Finelli, in conclusione, potrebbe essere interpretato come un
rilancio di stampo decisamente hegeliano di quella dimensione soggettiva del
Geist che, lungi dall’essere il luogo dell’arbitrio individuale, del singolo ur sic,
espone tutto il dualismo e ’ambivalenza, anche aporetica, nella quale viene a
trovarsi la natura dell'uomo, il Proteo che sempre si trasforma. In questo senso,
la coppia con Freud non puo che essere d’obbligo. D’altra parte, Finelli
tradisce Hegel, ossia esattamente 'intento sistematico della filosofia hegeliana,
per la quale la dimensione soggettiva non puo essere scissa da quella oggettiva
del diritto, della morale e della politica. La filosofia appunto configurandosi
come lo sguardo sintetico superiore che deve abbracciare entrambe.

Anche con il Moro di Treviri, ma ancora di pit con il «marxismo senza
capitale», Finelli sembra fare i conti in via quasi definitiva. Da rifiutare ¢
certamente a suo avviso l'idea di prassi fondata sulla contraddizione/lotta di
classe. Sarebbe quest’ultima una metafisica o una ingenua filosofia della storia,
che non si avvede del fatto che il soggetto della modernita, il soggetto che fa la
storia, non ¢ esattamente e propriamente un soggetto (una classe, un ceto, un
gruppo di potere, lo Stato, ecc.), ma un oggetto, ovvero nient’altro che una
cosa: das Kapital.

I rilievo critico, quello che sorge spontaneo al lettore interessato e catturato
dalla disamina assai articolata offertaci dal testo, ¢ la problematicita dell’esito
cui giunge Finelli. La proposta di un materialismo rinnovato dalle fondamenta,
che abbia forza pratica oltre che teorica, si prospetta in termini utopici, senza
perod che vi sia I'individuazione di una soggettivita, qui ed ora, in grado di
sopportare la fatica, tutta da misurare, di costruire un futuro di liberazione, che
appare oggi assai sfumato, di la da venire, sfuggente e indeterminato.

Carla Maria Fabiani

354



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Domenico Losurdo: Un mondo senza guerre. L’idea di pace dalle promesse del
passato alle tragedie del presente, Carocci, Milano 2016, pp. 382, ISBN 978-
88-4308-187-5.

Nel 1995, a due secoli dalla pubblicazione del progetto kantiano Per la pace
perpetua, Jirgen Habermas notava come fosse stato a partire dalle iniziative
del presidente Wilson e dalla fondazione della Societa delle nazioni che I'idea
kantiana si era finalmente messa in movimento e aveva cominciato a essere fatta
propria dalla politica. Erano tempi in cui la fine della Guerra fredda chiudeva
un secolo carico di tensioni e generava l'attesa di un’umanita conciliata e
avviata verso un’epoca di pace e rapporti democratici tra gli Stati. Tuttavia, la
contemporaneita ci restituisce uno scenario internazionale talmente critico e
bellicoso da costringerci a ricordare, con Sergio Romano, che I'epoca del
conflitto tra blocchi aveva quantomeno costretto i due campi antagonisti a
comportarsi in maniera responsabile e a gestire i loro rapporti di forza
attraverso accordi lungimiranti e distensivi. Mentre dal momento della sua fine
assistiamo all’avanzata di un aggressivo e prepotente «eccezionalismo»
americano che rischia di annullare tutti i passi in avanti compiuti dal diritto
internazionale nel dopoguerra.

Alle ragioni culturali e storiche di questa situazione e ai possibili rimedi
Domenico Losurdo dedica il suo ultimo libro. Attraverso una ricca e articolata
fenomenologia e con il consueto metodo critico-dialettico che contraddistingue
la sua ricerca, il filosofo hegeliano ricostruisce i progetti di pace perpetua
concretamente proposti nella prassi storica, in un cammino scandito in cinque
momenti che inizia perd non certo con Wilson, come vorrebbe il discorso
dominante condotto dai Wesrern globalist, ma con la Rivoluzione francese.

E uno slittamento sorprendente ma necessario, sia per il recupero di un
patrimonio critico-storico spesso trascurato, sia per chiarire la questione di
fondo che oggi come ieri condiziona I'ideale della pace perpetua, ponendosi
come causa delle guerre. Ed ¢ proprio questa mossa filologica che consente a
Losurdo di chiarire come in quella linea feconda che unisce la Rivoluzione
francese alle riflessioni della cultura filosofica e politica pit avanzata del XIX
secolo e poi alla Rivoluzione russa, I'ideale della pace perpetua sia sempre stato
coniugato con la condanna della schiavitt e del colonialismo e quindi con la
lotta anticolonialista. Per cogliere questo punto essenziale, occorre perd
liberare I'ideale della pace perpetua da ogni visione storica lineare e progressiva
e evidenziare semmai il conflitto polemico tra i diversi ideali, prestando
attenzione alle loro battute d’arresto assieme ai loro avanzamenti. Allo stesso
modo, bisogna saper analizzare la situazione concreta con la quale i difensori
della pace sono di volta in volta chiamati a misurarsi.

355



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Almeno tre linee di lettura accompagnano il lettore in questa
fenomenologia. La prima linea & hegeliana, nel senso che Losurdo non vuole
solo insistere sulla critica all’'utopismo kantiano astratto ma vuole anzitutto
valorizzare il bilancio critico che Hegel seppe trarre dal ciclo della Rivoluzione
francese. E cioe¢ da un ciclo storico che, ormai sufficientemente dispiegato ai
suoi tempi, il filosofo tedesco ebbe il privilegio di osservare nelle sue
conseguenze ultime, traendone i criteri logici e etici indispensabili per
sceverare |'universalismo autentico dalla sua manipolazione ideologica. Solo da
Hegel in poi, infatti, & possibile capire perché la storia della pace perpetua vada
incontro ad uno scacco ogni volta che un determinato contenuto empirico o
particolari interessi vengono elevati a valori universali.

La seconda linea ¢ il lungo e originale excursus dedicato a Fichte e ai
dilemmi e alle oscillazioni che lideale della pace perpetua subiscono
nell’evoluzione teorica e politica di questo filosofo, in un arco di tempo che va
dalla Rivoluzione francese agli anni dell’espansionismo napoleonico. Tra le
figure della vita politica e culturale europea presenti nella ricca fenomenologia
losurdiana (Robespierre, Cloots, Lenin, Trotskij...), Fichte assume un posto di
rilievo proprio per il tormentato percorso che lo condurra da una parte alla
stessa consapevolezza di Hegel, dall’altra a farsi portavoce di un programma di
difesa della pace che lo colleghera alle rivoluzioni anticoloniali del “900.

Infine, non meno importante ¢ la linea che segue il percorso di una
dialettica fenomenologica che, mentre rincorre la concretezza dell’oggetto
indagato per condurre all’autocoscienza delle sue contraddizioni e dei suoi
avanzamenti, apprende dalla propria stessa logica. L’universalismo, la
democratizzazione dei rapporti internazionali, il nesso causale che lega la
guerra al capitalismo-imperialismo, sono cosi le tre «bipartizioni» che la storia
ci consegna quali criteri normativi indispensabili per selezionare quale tra i
tanti ideali faccia avanzare la causa della pace perpetua e quale, invece, ne
rappresenta solo la mistificazione.

La dialettica della pace perpetua a partire dalla Rivoluzione francese e da
Kant, 1’ideale della pace perpetua assume una connotazione concreta e
realistica non prima della Rivoluzione francese. Un evento che, abbattendo il
dispotismo politico dell’ Ancien régime, raccoglie anche un lunghissimo
dibattito che ci parla della condanna della schiavitt, della critica del
colonialismo, delle disillusioni a proposito della capacita del modello politico
anglo-americano di rappresentare una reale emancipazione dei popoli.
Universalizzando  pienamente il  riconoscimento  dell’essere  umano,
promuovendo con i suoi principi la rivoluzione degli schiavi di Santo Domingo
e la battaglia internazionale abolizionista, la Rivoluzione francese giunge a
porre in stretta connessione critica dispotismo, colonialismo/schiavitti e guerra,

356



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

e quindi repubblicanesimo, autodeterminazione dei popoli, pace perpetua.
Anche sul piano teorico, ¢ solo con il grandioso progetto kantiano che la pace
perpetua puo essere assunta come orientamento normativo dell’'umanita. Ed ¢
solo in questo momento che avviene un decisivo salto di qualita rispetto sia al
pacifismo erasmiano che a quello di Saint-Pierre, entrambi circoscritti
all’orizzonte europeo della pax christiana.

Molto efficace e conseguente ¢ I'analisi condotta da Losurdo a proposito
dell'impatto che la dinamica storica rivoluzionaria ha avuto sulla riflessione
matura di Kant, a partire dal primo articolo definitivo del suo progetto, che
vincola la condizione della pace alla costituzione repubblicana. Il dispotismo
monarchico che la Francia aveva appena rovesciato, con la sua concezione
dello Stato come patrimonio di monarchi assoluti che ignorano la volonta
popolare e sono stimolati dall’unica ambizione di estenderne i confini, ¢ per
Kant la prova storica dell’origine di tutte le guerre; mentre sarebbe insita al
contrario nel repubblicanesimo la tendenza alla pace e alla fraternita dei
popoli. All’eliminazione degli eserciti permanenti quali corpi separati
addestrati per la guerra e interessati a provocarla in tutti i modi, cui si riferisce
il terzo articolo preliminare, segue cosi I'apprezzamento per la «nazione in
armi» che protegge la patria, una scelta di violenza alla quale il cittadino si
sente chiamato a esclusiva difesa dalle aggressioni. E seguono infine i piu
importanti principi di autodeterminazione dei popoli e di non intervento
militare nella costituzione di un altro Stato, sanciti nel secondo e quinto
articolo preliminare. I quali hanno come sfondo polemico la politica
interventista delle potenze controrivoluzionarie (ristabilire I'ordine divino e
politico sconvolto dai ribelli rivoluzionari) e come orizzonte normativo e
storico la Costituzione del ’93, la quale sanciva I'«amicizia» e [I'«alleanza
naturale» del popolo francese con tutti gli altri popoli, assieme al principio
reciproco di non intervento nel governo delle nazioni (artt. 118-119).

Era la sintesi straordinaria che Kant traeva dalla difesa della sovranita
statale come coessenziale alla difesa della pace. Con la conseguente
precisazione, che va ben oltre la contingenza storica, che ¢ certamente piu
inaccettabile interferire con le armi nella costituzione di uno Stato giudicata
dall’aggressore come peggiore della propria che il permanere di quello Stato
nella costituzione giudicata cattiva. Una considerazione alla quale segue, come
¢ noto, la condanna del colonialismo di rapina di quegli Stati commerciali che,
spinti dalle esigenze dei loro traffici, invadono militarmente territori,
assoggettano interi popoli, li riducono in schiavitti, praticano la tratta della
merce umana. In questo contesto, I'ideale cosmopolitico e il progetto di una
libera federazione dei popoli non potra dirsi realizzato né sotto 'egida di una
monarchia universale, di uno Stato che si imponga universalmente sul piano

357



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

militare e politico; né sotto quello di uno Stato mondiale o di una repubblica
universale. Le sue imprescindibili condizioni di garanzia rimangono infatti la
sovranita repubblicana, I'eguale dignita e autonomia dei singoli Stati, la
cooperazione internazionale.

Gia in Kant, pero, proprio la denuncia del colonialismo, che finisce per
mettere sotto accusa anzitutto la Gran Bretagna, mette subito in crisi il
rapporto tra democrazia e pace. Nel momento in cui emerge come potenza
commerciale e coloniale, il paese che aveva superato I'Ancien régime e
istaurato un ordine costituzionale parlamentare dimostrava a sua volta, con il
suo aggressivo spirito imperialistico, di comportarsi in maniera non diversa da
una monarchia assoluta che fa le guerre senza il consenso del popolo.

Kant non scioglie questa contraddizione e rimane fermo al nesso che lega lo
spirito bellicistico al dispotismo monarchico. Per Losurdo ¢ importante notare
come, nonostante questi limiti, Kant avesse comunque edificato un progetto
che, tenendo insieme politica interna e politica estera, offriva un efficace
potenziale critico per condannare anche la politica interna di uno Stato che si
atteggiava a democrazia ma di fatto, ricorrendo alle guerre commerciali e
coloniali, si comportava come una monarchia universale. La contraddizione di
Kant rinvia piuttosto al piano storico, che ci consente di capire come la
questione della guerra fosse ormai condizionata dai rapporti di forza nei quali
le potenze europee entravano di volta in volta e a prescindere dal proprio
regime politico, al fine dell’affermazione del proprio predominio economico.
In questi rapporti entrera presto anche la Francia post-termidoriana e
napoleonica, in un’epoca che con le sue guerre di rapina segna il limite del
laboratorio rivoluzionario della pace perpetua e I'inizio di una dialettica storica
nuova, nella quale I'esigenza di un rapporto giuridicamente paritario tra gli
Stati si contendera la scena e spesso si confondera con il rovesciamento
dell'ideale della pace in quello di una monarchia universale chiamata a
tutelarla.

E proprio questo il bilancio che dai medesimi eventi seppe trarre Hegel.
Hegel sa anzitutto sciogliere la contraddizione di Kant e, pur da sostenitore
della Rivoluzione francese, sa riconoscere le guerre di rapina della Francia,
guerre che non sono imputabili al tradimento degli ideali rivoluzionari o a una
ricaduta nell’ Ancien régime. E invece la nuova politica di conquista e di
accumulazione della ricchezza, ispirata dalla borghesia ormai ascesa al potere
politico, che ¢ ora in grado di scatenare la guerra attraverso quegli stessi organi
rappresentativi invocati da Kant come condizione della pace perpetua. Su
queste basi, Hegel comprende che ¢ proprio in nome dell’'universalismo dei
valori illuministici e repubblicani che la Francia post-termidoriana travalica i

358



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

propri confini e conquista i territori tedeschi. Un interesse determinato finisce
qui per essere trasfigurato e considerato come espressione dell’'universale

E il rovesciamento dell’'universalismo in empirismo assoluto, che consacra
come universale una particolare empiria e estende a questa I'assolutezza e
Puniversalita del principio. E dunque un universalismo che si rivela astratto, al
contrario di quell'universalismo che ¢ tanto piu reale quanto pit abbraccia la
concretezza del particolare. Esso si nutre di un «crasso nominalismo» che
determina cosa ¢ umano, civile, etico, democratico - e dunque cosa ¢ sotto-
umano, rozzo, barbaro, dispotico - a seconda dell’empiria che di volta in volta
si afferma, rifiutando in tal modo il concetto universale di uomo. Esso, infine,
sfocia nell’eccezionalismo, un atteggiamento politico che rivendica per la
particolare empiria egemonica del momento un trattamento diverso e
privilegiato, che lo autorizza a sottrarsi a quei vincoli universalistici del diritto
che sono stati faticosamente costruiti. Siamo di fronte a un’analisi assai potente,
dunque, tramite la quale Hegel puo criticare ad un tempo la pax christiana
imposta dalla controrivoluzione restauratrice della Santa Alleanza e tutte le
guerre che vorrebbero affermare la pace sotto la specie dell’'universalita.

Le guerre di popolo e Fichte precursore del ‘900. In Fichte le condizioni
storiche condizionano un processo di apprendimento piu articolato e sofferto
ma non meno significativo. Un processo che parte dalla piena adesione
all’ideale kantiano ma che, dopo una serie di slittamenti teorici, conduce il
filosofo tedesco a legittimare I'esportazione della rivoluzione al fine di
instaurare in tutti gli Stati la condizione costituzionale funzionale alla
costruzione della pace internazionale.

Si tratta di uno snodo teorico e storico molto istruttivo, nel quale il
principio di non intervento viene indebolito e poi sacrificato ideologicamente
all’eccezionalita della situazione, uno snodo che segna il passaggio
dall’internazionalismo legittimista e controrivoluzionario, contro cui la Francia
pre-termidoriana e lo stesso Kant si erano scagliati, ad un internazionalismo
rivoluzionario non meno interventista ed espansionista del primo. E uno snodo
che ha il suo corrispettivo storico nella dialettica politica che infervora i lavori
della Costituente e della Convenzione giacobina. E che vede opporre alla
lucidita politica di Robespierre, contrario all’esportazione della rivoluzione e
autentico interprete di un universalismo che per rimanere fedele a se stesso
deve rinunciare a incarnare il punto di vista dell'umanita, sia il fervido
“internazionalista” Cloots (per il quale la guerra per I'universale affermazione
del repubblicanesimo porrebbe anche le condizioni del definitivo superamento
della guerra stessa), sia gli stessi girondini (che con la loro proposta di
Costituzione elaborano un’ideologia della guerra che piega gli ideali
rivoluzionari alla politica espansionistica).

359



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Fichte finira per superare l'internazionalismo rivoluzionario e maturera la
consapevolezza che vede la causa della mancata realizzazione della pace
perpetua nell’espansionismo commerciale e coloniale, rappresentato dalla Gran
Bretagna e poi dalla Francia napoleonica. In una Germania ormai soggiogata
dalla potenza francese dopo la pace di Jena, Fichte puo cosi ripensare I'ideale
della pace, rilanciando la questione nazionale attraverso una severa critica delle
mistificazioni di una pax napoleonica che era stata affermata con la guerra e
che imponeva una sorta di monarchia internazionale dispotica e predatoria. A
tal fine, sviluppera un programma rivoluzionario che coniuga la sollevazione
contro I'assoggettamento coloniale, e quindi la liberazione nazionale, con un
progetto di trasformazione dell’assetto politico e sociale tedesco ispirato alle
spinte piu avanzate della Rivoluzione francese, un progetto che la nazione in
armi, i cittadini coscienti dei loro interessi e diritti violati, deve ora attuare.

Si comprende allora perché 'excursus su Fichte sia un momento decisivo
nella fenomenologia losurdiana. Maturando la convinzione che «la causa della
pace ¢ la causa dello sradicamento di un regime che ha strutturalmente bisogno
dell’espansione coloniale o neocoloniale», la lotta contro un regime nuovo e
moderno a cui si pud porre un limite solo con una «guerra di popolo», Fichte
coglie e anticipa la questione di fondo che vizia e condiziona I'idea di pace e
che solo la Rivoluzione russa e le rivoluzioni anticoloniali faranno esplodere in
tutta la sua portata. Con Clausewitz, contemporaneo e interlocutore di Fichte,
si potrebbe dire di essere al cospetto di un tipologia di guerra animata da una
sorta di spirito partigiano ante litteram, che si ricollega direttamente alle
rivoluzioni anticoloniali del ‘900, «guerre di popolo» contro il dominio
colonialista e capitalista che intendevano debellare alla radice la causa di tutte
guerre.

La teoria della rivoluzione di Lenin versus pax britannica e guerre coloniall.
E contro questa ricca tradizione storica e critica che si affermano il secondo e il
terzo momento della storia della pace perpetua. In polemica con il parhoslaico,
antifeudale e antiassolutistico della Rivoluzione francese, la breve stagione della
Santa Alleanza declina l'ideale della pace come esportazione della
controrivoluzione per la tutela della cristianita e la ricomposizione della sua
unita. Pit lungo e complesso invece il terzo momento, che si intreccia con le
vicende della costruzione degli Stati Uniti, del predominio britannico e dei vari
imperialismi che si andavano affermando. Esso trova espressione teorica in
figure come Washington, Constant o Barnave e in maniera piu critica in Comte
e Spencer. E una visione che vede la pace e i rapporti filantropici tra le nazioni
come effetti benefici del libero commercio e dello sviluppo dell’industria, la
quale ¢ lasciata coesistere senza problemi con lo sterminio degli amerindi e con
la schiavitt di cui quel commercio si alimentava. E che rimuove il ruolo che la

360



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Gran Bretagna svolgeva tanto nelle guerre controrivoluzionarie, quanto nelle
guerre coloniali e nella repressione della ribellione irlandese.

La lunga Pace dei cento anni contribuisce a questa potente mistificazione,
che contrappone l'epoca della pace e del cosmopolitismo a quella della
violenza e dei conflitti tra i popoli ma che vede le «nazioni mercantili»
affermarsi grazie al commercio e all’'industria contro i «popoli guerrieri» (la
Francia rivoluzionaria e napoleonica) e la razze guerriere (i popoli colonizzati).
Da questa prospettiva si poteva evocare una pax britannica solo perché le
guerre coloniali - che proliferavano intanto dal Nord America all’Australia,
dall'India all’Africa e alla Cina, preparando la catastrofe della Prima guerra
mondiale - venivano declassate a non guerre. A missioni di civilizzazione
dell’'umanita evoluta contro popoli incapaci di dedicarsi al lavoro e al
commercio o a operazioni di polizia attraverso le quali le potenze occidentali
cooperavano per il ristabilimento dell’ordine mondiale nelle rispettive aree di
influenza e dominio.

A smascherare questa visione intervengono il genio politico di Lenin e la
Rivoluzione russa. Quarto momento di una dialettica tra pace e guerra che
eredita l'universalismo della Rivoluzione francese, ponendo al centro del
proprio programma politico una pace che deve estendersi al mondo intero, la
Rivoluzione russa introduce nel tormentato processo di apprendimento della
storia umana una serie di istanze che la accomunano e in la parte differenziano
da quella francese. Comune & la riflessione critica e autocritica del
colonialismo, ancora pitt matura nella riflessione di un Lenin che sa recuperare
la lezione di Marx e Engels e denunciare I'intreccio di conflitti da cui risulta la
Prima guerra mondiale (guerra tra le grandi potenze per le colonie e guerra
contro le colonie conquistate). L’abitudine degli europei a non considerare
guerre i conflitti al di fuori del mondo occidentale ¢ la verita piu potente che
Lenin lascia in eredita al problema della pace. Un problema che non potra mai
essere seriamente affrontato fino a quando I'Occidente continuera a rimuovere
le guerre che si svolgono oltre i propri confini e a ignorare il legame tra la pace
e il superamento dei rapporti di sfruttamento dentro le nazioni e tra le nazioni.

Anche la Russia rivoluzionaria, con i proclami di Trotskij, finisce perd per
sentirsi investita da una missione internazionalista irrispettosa dei confini
nazionali e tendenzialmente imperialista. Una dialettica simile colpisce quindi
tutte e due le principali rivoluzioni: le guerre che i protagonisti della
rivoluzione avevano promesso di liquidare si trasformano in nuove guerre di
carattere imperialistico, le quali scatenano a loro volta altre guerre di popolo
per la liberazione nazionale. La Rivoluzione russa conduce percio alla
sollevazione di Jugoslavia, Ungheria, Cecoslovacchia, mentre la stessa tenuta
del campo socialista ¢ costantemente minacciata dai tensioni che sfoceranno in

361



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

altrettante guerre (Vietnam e Cambogia). Ereditando la critica di Engels al
napoleonismo, Lenin ribadisce percido che non c’¢ esportazione della
rivoluzione fatta valere con la forza delle armi che non si possa facilmente
rovesciare in una guerra imperialista, la quale legittimerebbe altrettante guerre
di liberazione nazionale contro gli oppressori “napoleonici” di turno. Di
conseguenza Lenin mette in guardia contro I'illusione che il rovesciamento del
capitalismo metta automaticamente fine alla questione nazionale e possa
rendere obsoleti i principi di autodeterminazione dei popoli e di sovranita.

Da questo punto di vista, secondo Losurdo la disgregazione del campo
socialista ¢ esattamente la diretta conseguenza dell’oblio della lezione
rivoluzionaria di Lenin: come la Rivoluzione francese, anche quella russa ha
rafforzato i sentimenti di riscatto nazionale di quei popoli che, pur avendo
contribuito alla costruzione del campo socialista, non si vedevano trattati
secondo i principi di eguaglianza e rispetto reciproco che avevano
accompagnato le speranze iniziali della pace perpetua e della fratellanza
universale tra i popoli.

Lideologia della pax americana e le guerre della democrazia. Se I'ideale
della Santa Alleanza e della pax britannica sono agitati in polemica contro
I'ideale francese e socialista, 'ideale della pace definitiva di Wilson puo essere
letto anche come reazione al modello nel frattempo maturato da Lenin e dai
bolscevichi. Con Wilson si entra nel quinto momento di questa storia e si avvia
la lunga stagione del passaggio alla pax americana. Che comincia con il crollo
del predominio britannico, passa per I'intervento degli Stati Uniti nella Prima
guerra mondiale e da qui sino al trionfo dell’Occidente e del suo paese guida
nella Guerra fredda, per culminare nella «svolta neoconservatrice» che
presiede ai rapporti internazionali contemporanei.

E un’ideologia che Losurdo sintetizza nel «teorema di Wilson»: I'intervento
degli Usa nella Prima guerra mondiale viene presentato dal presidente come
una crociata contro la Germania guglielmina per il trionfo della liberta e della
pace definitiva. Il modello del nuovo ordinamento internazionale che sarebbe
dovuto scaturirne & ispirato alla dottrina Monroe nell’interpretazione fatta
valere da Theodore Roosevelt, il quale affidava agli Usa la protezione della
democrazia e della pace attraverso un potere di polizia internazionale sul
continente americano e dunque anche sull’America Latina, abitata da popoli di
razza mista e selvaggia.

Sotto la parola d’ordine della pace definitiva, Wilson estendeva di fatto
I'egemonia statunitense dal continente americano a quello europeo, il quale
dopo essere stato sostenuto militarmente entrava anche in una posizione di
dipendenza finanziaria. Prosegue in questi anni il regime di White Supremacy
con un inasprimento della discriminazione a danno dei neri, mentre sul piano

362



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

internazionale gli USA fanno fallire il tentativo di inserire nello Statuto della
Societa delle nazioni il principio dell’eguaglianza razziale. Mentre la Germania
viene punita e umiliata, la questione coloniale viene riproposta negli stessi
termini della dottrina Monroe, dichiarata «compatibile» con lo Statuto delle
nazioni visto che i «popoli civili e progrediti» hanno la missione e la
responsabilita di prendere sotto la loro tutela i popoli che non lo sono (artt. 21-
22).

Finita la Guerra fredda, il «teorema di Wilson» torna prepotentemente
sulla scena internazionale con la Prima guerra del Golfo, quando si annuncia
I'aurora di un nuovo ordine mondiale liberale e pacifico di cui gli Stati Uniti,
paese della pace e della liberta, sarebbero dovuti essere gli unici mandatari.
“Operazioni di polizia internazionale” e “interventismo democratico” a favore
dei popoli oppressi sono i nomi con cui vengono trasfigurate le nuove guerre,
mentre si impone una lettura moralistica dello scontro internazionale come
lotta tra democrazia e dispotismo. Una lettura sostenuta da intellettuali come
Popper e Fukuyama ma anche dalla sinistra intellettuale e politica, che -
incapace di comprendere gli interessi economici e materiali e i rapporti di forza
geopolitici alla base del conflitto, e quindi il nesso tra ideale della pace e lotta
anticapitalista-anticolonialista - rimuoveva completamente la lezione di Lenin.

Sotto l'egida di un Consiglio di sicurezza Onu reso ormai compatto,
cominciano allora le «guerre di Kant», cioé le guerre condotte in nome della
realizzazione della democrazia nel mondo. Con buona pace di Kant, la Nato
puo ora intervenire in Jugoslavia senza mandato dell’Onu, mentre lo stato di
guerra consente agli Usa di installare una base militare nel Kosovo e di
controllare i Balcani, cosi strategicamente importanti sul piano geopolitico. Ma,
nemmeno tutto questo ¢ sufficiente per stimolare intellettuali come Popper,
Habermas o Negri a una saggia autocritica su operazioni internazionali che,
lungi dal favorire il transito a un ordinamento cosmopolitico liberale e pacifico,
si presentano come guerre coloniali foriere di nuovi e pitu disastrosi disordini.

La seconda Guerra del Golfo, ancora senza mandato dell’Onu e con la
decisa disapprovazione di Germania e Francia, membri della Nato, segna un
ulteriore passaggio nel consolidamento dell’ideologia della pax americana, che
dopo la rivoluzione neoconservatrice assume il volto di un internazionalismo
imperialistico esaltato ed esplicito. Questo “internazionalismo” pone I'esigenza
di una polizia internazionale che faccia a meno del’Onu e che si assuma il
compito dell’esportazione della democrazia e del bene morale nel mondo «non
civilizzato» anche in spregio dei vincoli sanciti dal diritto internazionale.

Si tratta di un internazionalismo radicale che - al contrario di quello di
Cloots, del primo Fichte o di Trotskij, il quale mai si identificava con un paese
determinato - € nazionalista e sciovinista. E che si inscrive nella prassi del

363



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

napoleonismo, in quanto vuole farsi garante della pace perseguita tramite le
guerre e il dominio.

Assumendo a proprio arbitrio il principio di ingerenza come prassi per
provocare cambi di regime nelle nazioni considerate di volta in volta piu o
meno ostili, la rivoluzione neoconservatrice si rivela nella sostanza una
controrivoluzione coloniale che sotto il sacro dovere della diffusione della
democrazia ribadisce il dominio economico, militare e politico dell’Occidente
e del suo paese-guida. In una prospettiva di esaltazione etnocentrica che mina
alle fondamenta la prassi di un organismo internazionale come 1'Onu, fondato
sull’eguaglianza dei suoi membri. La monarchia universale contro la quale Kant
metteva in guardia rivela cosi sul piano della prassi geopolitica tutta la
prepotenza di quell’empirismo assoluto e di quel crasso nominalismo con cui
Hegel definiva sul piano logico la negazione dell’universalismo.

Non a caso, 'esercizio della sovranita dilatata, che in passato non ha esitato
a contrapporre lo spazio sacro della civilta a quello profano della barbarie,
ricorre oggi a un’ideologia piu sottile. Senza rinunciare alla delimitazione
etnocentrica tra civilta e barbarie, ne modifica i termini assumendo la morale
dei diritti umani quale vincolo superiore alla norma di diritto internazionale
che sancisce I'inviolabilita della sovranita di tutti gli Stati.

Ci troviamo di fronte a un’ideologia tanto piu potente quanto ingannevole,
con la quale il paese o la civilta che ritiene di rappresentare la causa morale dei
diritti umani avoca a sé il diritto di giudicarne e proteggerne la violazione,
anche a prescindere da risoluzioni internazionali. E chiaro il presupposto
etnocentrico e falsamente universalista di questa prospettiva. Che eleva a
giudice indiscusso della violazione dei diritti chi poi li andra a sua volta a
violare, spargendo morte e distruzione, nel tentativo demagogico di tutelarli,
anche in spregio della Rule of law e della giustizia internazionale. Una potenza
militare e politica che incontra crescenti difficolta economiche nel
mantenimento del proprio apparato bellico e crescenti resistenze politiche da
parte dei paesi emergenti infrange percio deliberatamente quel principio
dell’eguaglianza tra le nazioni che considera un intralcio.

Il «teorema di Wilson» ¢ fondato sul mito ideologico che identifica la causa
della democrazia con quella della pace: se le democrazie sono pacifiche per
definizione e quindi non entrano in guerra tra di loro, allora per realizzare la
pace definitiva bisogna diffondere, anche con la guerra, la democrazia su scala
planetaria. Questa costante mistificazione ci costringe a tornare alla lucidita
analitica di Lenin, nel senso che questa identificazione ¢ possibile solo se si
prescinde dalle guerre di sterminio condotte dai paesi “democratici”. Se si
ignora cioé¢ il ruolo che la societa civile di questi paesi ha avuto nella storia del

364



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

colonialismo o il peso che svolgono oggi negli Stati Uniti le lobbies
dell’apparato militare-industriale.

Ma anche volendo prescindere da Lenin e ritornando invece a Kant, la
ripresa del «teorema Wilson» ¢ l'esatta negazione di quell’unita di politica
interna e politica estera che consentiva al filosofo di denunciare la
democraticita stessa di un paese che si impegnava in guerre coloniali assieme
alla autentica sua volonta di pace. Al contrario, in base alla separazione della
politica interna da quella estera, assistiamo oggi al rovesciamento ideologico
per cui un paese in quanto democratico pud giustificare le sue guerre in nome
della diffusione della democrazia e della pace perpetua e puo
autorappresentarsi come piu democratico di prima, in totale spregio del
pacifismo universalista kantiano che viene qui del tutto deformato.

Che questa ideologia della guerra mascherata da ricerca della pace
attraverso ’esportazione della democrazia possa aver contribuito alla
transizione verso un ordinamento cosmopolitico kantiano ¢ oltretutto
potentemente smentito dal susseguirsi di guerre in Afghanistan, Irak, Libia,
Siria, dalla conseguente crisi mediorientale, dalla prepotente espansione della
Nato nell’Europa orientale, dalla crisi ucraina, dalle tensioni con la Cina. Dalle
tipologie dei diversi conflitti che mutano a seconda dei rapporti di forza, per
cui alle guerre militari si affiancano quelle economiche (come I'embargo,
un’arma non meno distruttiva di quella militare) e le guerre civili indotte,
aggressioni spesso programmate e condotte con il sostegno armato alle
opposizioni moderate e radicali. Interventi cosiddetti “umanitari”, che
avrebbero dovuto indurre alla democrazia paesi considerati recalcitranti, hanno
infatti prodotto in Medio Oriente la frantumazione di Stati sovrani, morti e
distruzioni materiali, migrazioni di profughi, crisi della laicita, conflitti religiosi,
formazione di gruppi fondamentalisti ingrassati con aiuti economici e militari
da quei paesi occidentali contro i quali questi stessi gruppi oggi combattono.

E tuttavia questa smentita storica, invece di indebolire, sembra radicalizzare
ulteriormente il «teorema di Wilson» e preparare nuovi conflitti. La
documentata ricostruzione di Losurdo, a cui si puo solo accennare, evidenzia
di conseguenza tutti i pericoli che scaturiscono dalle politiche americane di
aggressione e di contenimento (si pensi al «pivot cinese»), da quelle strategie
che puntano a interventi di regime change o scatenano guerre non
convenzionali per creare instabilita e sfiducia politica nei paesi nemici senza
nemmeno escludere un eventuale attacco nucleare capace di neutralizzare
preventivamente ogni eventuale risposta.

Criteri normativi e realismo politico. L’attuale fase storica vive dunque un
rovesciamento distopico dell’ideale della pace perpetua, ma pit che a un
bilancio decostruttivo, siamo ricondotti ad un processo di apprendimento che

365



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

apprende dalla propria logica per indirizzare I'ideale della pace verso finalita
pit realistiche. E la logica con la quale Losurdo assume, in una prima
bipartizione, I'«universalismo» quale criterio a cui affidarsi per una reale
promozione della pace, per cui si rivelano ingannevoli quegli ideali di pace
perpetua che rimuovono dal proprio orizzonte la questione coloniale e
I'eguaglianza tra i popoli e le nazioni.

Conseguente a questa, la seconda bipartizione chiama in causa la
«democraticizzazione dei rapporti internazionali» e dunque la limitazione del
potere di tutti gli Stati, che alcune visioni della pace invocano come
contenimento dell’anarchia internazionale, ma da cui altre visioni prescindono,
rivendicando per 'Occidente o per il suo paese guida un diritto di ingerenza
sempre piu sottratto al controllo di un’istanza sovranazionale. La terza
bipartizione pone I'alternativa tra visioni che insistono sul «nesso democrazia-
pace» e quelle che insistono sul «nesso capitalismo-imperialismo-guerra».
Proprio queste ultime si rivelano assai piu fondate e istruttive, perché sanno
andare alla radice dell’ideologia della guerra e prospettarne il superamento.
Occorre tuttavia liberare 'idea di pace perpetua, questo progetto costante
dell’'umanita, dalle spinte astratte e ingenue a cui ha spesso ceduto. E
ripensarlo in una prospettiva di realismo politico che mentre eredita le spinte
pit avanzate della tradizione che si & maggiormente adoperata per la sua
realizzazione universalistica, quella delle rivoluzioni francese e russa, sa farsi
stimolare anche dalla tradizione liberale, che si rivela assai utile per la lezione di
realismo politico che sa offrire.

Sostenitori del liberalismo politico americano come Hamilton e Toqueville,
hanno infatti ben compreso che I'identificazione della democrazia con la pace
tra gli Stati non € scontata, perché interessi materiali ma anche passioni e
contrapposti orgogli patriottici possono far entrare in conflitto anche Stati con
istituzioni politiche affini. Sul versante comunista, Lenin e Mao fanno un
bilancio analogo quando avvertono che il superamento del sistema capitalista-
imperialista pud per lungo tempo continuare ad essere condizionato da
conflitti economici o da passioni nazionaliste e scioviniste che rendono piu
remoto di quanto non si creda 'obiettivo della pace perpetua. Quand’anche il
superamento del capitalismo-imperialismo riuscisse a cancellare i conflitti tra
gli Stati, come nell’auspicio di Lenin, 'Onu sarebbe sempre chiamata a
svolgere un importante ruolo di mediazione tra le diverse individualita statali,
le quali che non cesserebbero di sussistere.

Ma questo possibile esito realistico non deve far perdere di vista il filo
conduttore della fenomenologia dell’ideale della pace perpetua, che rimane «il
progressivo affermarsi dell’'universalita» e soprattutto 1'affermazione del
principio di eguaglianza tra i popoli. In un processo di apprendimento, spesso

366



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

controverso e tragico, nel corso del quale la dialettica del rovesciamento in
empirismo assoluto ¢ sempre possibile. E’ una lezione che fa retroagire tanto
Hegel quanto Lenin ancora una volta su Kant. Perché ci riconduce ai punti di
forza progettuale dell’ideale kantiano, il quale nell’escludere la monarchia
internazionale indica come condizioni imprescindibili per la pace perpetua sia
I'autodeterminazione e 'eguaglianza dei popoli, sia la lotta contro tutte le
mistificazioni di questi principi.

Elena Maria Fabrizio

367



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Giovanni Sgro’: MEGA-Marx. Studi sulla edizione e sulla recezione di Marx in
Germania e in Iralia, Orthotes, Napoli-Salerno 2016, pp. 206, ISBN 978-88-
9314-054-6.

Che la teoria di Marx sia una delle poche ad avere qualcosa da dire per dar
conto delle dinamiche sociali ed economiche tuttora in atto ¢ dimostrato dal
crescente interesse che essa continua a riscuotere, a dispetto di chi la vorrebbe
morta e sepolta sotto le macerie del cosiddetto “socialismo reale”.

Tutto cid nonostante, a livello ufficiale/accademico, si cerchi di farne a
meno, anche attraverso una capillare operazione tesa a rimuovere quelle
cattedre, quegli insegnamenti, quei corsi che qualcosa avrebbero a che fare con
'autore tedesco e la storia successiva che a lui, a torto o a ragione, si ¢ ispirata.
I tempi tuttavia sono maturi per riprendere un discorso interrotto; si tratta di
una maturita che sta, pit che nei discorsi, nelle cose; concetti come
accumulazione, sfruttamento, esercito industriale di riserva (leggi
disoccupazione di massa strutturale), capitale finanziario ed ancora lotta di
classe, mondializzazione, concorrenza transnazionale ed imperialismo: difficile
capire qualcosa del “mondo attuale” senza avere queste categorie alle spalle e
'unica teoria — o una delle poche — che si ¢ assunta la responsabilita di pensare
criticamente tutto cid ¢ quella di Karl Marx. Con buona pace dei suoi
detrattori che hanno proposto, in genere, timide alternative, salvo ammantarle
di paroloni e formalizzazioni matematiche per nasconderne la pochezza
esplicativa.

Tra le varie pubblicazioni che negli ultimi quindici anni si sono occupate
dell’autore tedesco non tutte, come inevitabile, si sono distinte per originalita.
Marx era stato un autore molto letto, studiato ed interpretato, quindi non era
(non &) facile aggiungere, approfondire, andare avanti. Il rischio era (¢) quello
di ripetere, di ripercorrere, anche senza rendersene conto, strade gia molto
battute, al limite per cambiare qualche virgola o accento. Oppure di
sovrapporte, pill 0 meno intenzionalmente, le proprie idee a quelle del testo;
non perché non si debba utilizzare una teoria in una prospettiva personale, ma
dietro 'angolo sta talvolta la tentazione di far dire all’autore quello che
I'interprete pensa (in certi casi al di 1a di ogni ragionevolezza).

In queste difficolta non cade la recente pubblicazione di Giovanni Sgro’,
MEGA-Marx. Studi sulla edizione e sulla recezione di Marx in Germania e in
Iralia, Napoli-Salerno, Orthotes, 2016, pp. 206, ISBN 978-88-9314-054-6.
Come si evince dal titolo, I'autore si occupa di Marx nella prospettiva aperta
dalla pubblicazione della nuova edizione storico-critica, la Marx-Engels-
Gesamtausgabe, che, come io stesso ho avuto modo di sostenere in altre sedi,
apre nuovi orizzonti a una comprensione filologicamente piu rigorosa
dell’'opera dei due autori tedeschi, soprattutto perché ne modifica la base

368



Materialismo Storico”, n° 1-2/2016 (vol. |)

testuale, mettendo a disposizione degli interpreti una ricchissima messe di
materiali inediti. Essi cambiano non tanto le interpretazioni, ma, come si
diceva, la base testuale stessa sulla quale tali interpretazioni vanno a basarsi,
ponendo in questione la struttura e, in certi casi, 'esistenza stessa di diverse
opere celebri come [ manoscritti economico-filosotici del 1844, L’ideologia
tedesca e, soprattutto, I/ capitale.

L’opera di Sgro’, in questo contesto, ha il merito di mettere a disposizione
del lettore un quadro complessivo dello stato dei lavori relativi a MEGA e
dintorni, per quanto concerne soprattutto Italia e Germania, vale a dire i due
paesi dove piu ci si ¢ interessati a questa pubblicazione (se si esclude il
Giappone, dove sono stati addirittura curati e pubblicati alcuni
importantissimi volumi della MEGA e, piu recentemente, il Brasile dove in
alcune nuove edizioni si ¢ tenuto conto dei nuovi materiali). Essa ¢ in questo
senso molto precisa e chiara, piu di altri testi in qualche modo analoghi, in cui
la presentazione della MEGA era funzionale ad un’argomentazione che poi
andava oltre il tema specifico.

Sgro’ raccoglie in questo volume una serie di saggi scritti negli anni,
aggiornandoli ed integrandoli ove necessario; essi testimoniano, da un lato, il
suo costante impegno su queste tematiche e, dall’altro, la sua capacita di
quadro e di sintesi che risultera estremamente utile al lettore in cerca di una
presentazione delle questioni dibattute e dello stato dei lavori editoriali.

L’opera si divide in quattro parti: la prima ¢ dedicata alla MEGA, di cui si
ripercorre la storia e si presentano le riviste e i gruppi di studio che intorno ad
essa sono sorti; questo anche per quanto riguarda I'Italia, dove un certo
interesse emerse gia negli anni Ottanta del Novecento. La seconda tratta della
ripresa degli studi in Germania, il paese in cui la parte pit importante
dell’edizione fu ed & realizzata. La rerza parte presenta la ripresa della
pubblicazione delle Opere di Marx ed Engels in Italia, fra i primi paesi in cui si
¢ tenuto conto della MEGA nella preparazione di nuove edizioni. La quarta
parte si occupa, infine, degli studi italiani degli ultimi quindici anni.

Se di primo acchito la prima sezione potrebbe sembrare la meno innovativa
in quanto riespone cose in parte gia note attraverso altre pubblicazioni, il
merito di Sgro’ sta, qui come altrove, nel realizzare un quadro preciso e
completo. Senza fronzoli e retoriche, presenta al lettore la storia dell’edizione,
le sue premesse, le sue difficolta, ecc. per passare poi a utilissime schede
informative sulle pubblicazioni afferenti, sui gruppi di ricerca attivi con le loro
riviste e via dicendo. A chi fosse in cerca di un accesso a questo mondo
(“MEGA e dintorni”), qui ¢ offerta una chiara e sintetica porta di accesso.
Stessa cosa si pud dire per la presentazione delle pubblicazioni italiane che
della MEGA si sono occupate. Come gia accennato, in Italia diversi studiosi si

369



Materialismo Storico”, n° 1-2/2016 (vol. |)

sono accorti della rilevanza di questa pubblicazione e si sono dati da fare tanto
per divulgarne i risultati quanto per utilizzarla interpretativamente. Ma su
questo si tornera piu avantl.

Di estrema utilita sono la seconda e la quarta parte, rispettivamente
dedicate alla ricostruzione del dibattito tedesco ed italiano su Marx negli ultimi
quindici anni, afferente alla MEGA ma non solo. Chi non vorrebbe avere un
amico che legge decine e decine di libri per poi fartene una rassegna? Questo
gravoso compito se lo ¢ assunto Sgro’, che delinea le complesse discussioni
svoltesi intorno a temi delicati come il dibattito sui Grundfrisse in occasione dei
150 anni dalla loro stesura; sul metodo e sui limiti dell’esposizione dialettica; il
dibattito sulla teoria economica. Non solo Marx, ma anche Engels, soprattutto
I'ultimo periodo della sua vita, il suo testamento politico, la sua edizione del
Feuerbach e molto altro ancora.

Un capitolo a parte & dedicato alla cosiddetta Neue Marx-Lektiire (Nuova
lettura di Marx) e alle tematiche tradizionali di questo approccio come la forma
di valore e il metodo. Particolare rilievo ¢ dato al piu recente libro di Reichelt
che si propone come una specie di summa di questo approccio. Nella stessa
prospettiva ricostruttiva complessiva sono i contributi di Elbe e Hoff,
rispettivamente per il dibattito tedesco ed internazionale. Infine, si presentano
le posizioni, soprattutto sul concetto di crisi, di Michael Heinrich, uno dei piu
autorevoli ed ascoltati interpreti di Marx in Germania oggi.

Anche per quanto riguarda il dibattito italiano si ha una carrellata molto
istruttiva su quanto di buono si & visto nel nuovo millennio nel nostro paese.
Gli autori sono noti: Cingoli, Finelli, Fineschi, Tomba, Basso ed altri. Il confine
che l'autore si da ¢ sempre quello dell’analisi di contributi teoretici e non
immediatamente politici. Non per questo, tuttavia, le implicazioni di teoria
politica sono tralasciate, anzi ad esse ¢ dedicata una buona parte della rassegna.
Anche qui i temi sono classici: materialismo ed idealismo, rapporto Marx-
Hegel, teoria della storia e delle classi.

La terza parte ¢ invece dedicata alla ripresa della pubblicazione delle Opere
di Marx ed Engels in lingua italiana, alla quale Sgro’ stesso ha collaborato. Un
primo saggio introduce la storia della pubblicazione, le sue traversie editoriali
ed interruzione, infine la sua ripresa. In particolare ci si dedica all’analisi degli
ultimi due volumi apparsi: il XXII, con i materiali piu interessanti che
riguardano gli scritti di Marx sulla Comune di Parigi e quelli di Engels sulla
guerra franco-prussiana; ed il XXXI con la nuova edizione del primo libro de 2/
Capitale, con tutte le varianti delle varie versioni curate personalmente da
Marx o da Engels (ed altri materiali dal 1863 in poi). Entrambi i volumi fanno
tesoro delle novita editoriali della Marx-Engels-Gesamtausgabe e si auspicano
di aprire la strada ad una nuova stagione di pubblicazioni e traduzioni.

370



Materialismo Storico”, n° 1-2/2016 (vol. |)

Per concludere, credo si possa dire che il libro di Sgro’ ¢ un ottimo punto
di partenza per chi oggi, digiuno di Marx, voglia aggiornarsi sullo stato della
questione, soprattutto per quanto riguarda la MEGA e dintorni. Per chi non ¢
digiuno, ma da un po’ non si interessa del Moro, questo ¢ un libro che
permette di riprendere le fila del discorso. Per chi gia se ne interessa, ¢ una
buona sintesi di pubblicazioni varie che non sempre si riesce a conoscere
direttamente. Quello che, insomma, si dice “un libro utile”.

Roberto Fineschi

371



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Luca Nivarra: La grande illusione. Come nacque e come mori il marxismo
giuridico in Italia, Torino, Giappichelli, 2015 (Analisi e diritto, Serie storica, n.
6), pp. XI1I-112, ISBN 978-88-3485-952-0.

Il colto volume di Nivarra riapre la discussione su alcuni temi poco
frequentati nella recente letteratura giuridica. Si tratta, sinteticamente, dei
rapporti tra la tradizione marxista e il diritto italiano negli anni ‘60 e ‘70,
ricompresi sotto letichetta del marxismo giuridico'. L’opera, degna
d’attenzione per quanti s’interessano alle contaminazioni prodotte dal
marxismo nelle scienze sociali, si struttura in tre parti.

Nel capitolo I ¢ presentata una ricostruzione dell’opera di Pasukanis,
dall’ Autore considerato il migliore interprete dell’approccio marxista al diritto.
D’interesse cruciale risultano le osservazioni sulla natura del diritto nella fase di
transizione al comunismo, da PaSukanis ritenuto, insieme a Nivarra, sprovvisto
di una sua specifica identita rispetto al diritto borghese.

Si tratta del punto teorico costituente il perno delle tesi dell’ Autore e del
suo scetticismo circa le prospettive aperte dal marxismo giuridico. Secondo
questa visione, posto che la fase di transizione non costituirebbe una
formazione sociale specifica, la relativa forma giuridica sarebbe
inscindibilmente legata alla precedente forma di merce, non superata, e al
perdurare dello scambio come meccanismo fondamentale della societa.
Rinviando all’opera stessa per i dettagli di questa impostazione, Nivarra se ne
fa sostenitore richiamando il Marx della Critica al programma di Gotha, ove si
teorizza la differenza tra prima e seconda fase della societa comunista. La
conclusione ¢ lapidaria: «sotto 'unico profilo rilevante per Marx, che ¢ quello
della forma giuridica, parlare di un diritto sovietico (o di un diritto proletario)
¢ semplicemente un non senso» (p. 27).

Si vedra come il riferimento alla Critica, rispetto alla quale ¢ stato
dimostrato l'influsso anarchico?, unitamente alla centralita della tesi
dell’estinzione dello Stato con I'avvento della societa comunista, costituiranno
la chiave di lettura dell'incontro tra marxismo e cultura giuridica italiana.
Ovviamente, la posizione di Pasukanis non esaurisce la riflessione sovietica in
materia di teoria del diritto, come ricordato dall’Autore nella critica svolta
verso Stucka, difensore della tesi sulla possibilita e necessita dello Stato e del

! L’incontro tra questione sociale e pensiero giuridico aveva gia dato luogo al socialismo
giuridico, secondo una nozione problematica introdotta in Italia da Loria, a sua volta
ripresa dalla polemica di Engels e di Kautsky contro il cosiddetto Juristen-Sozialismus
di Merger.

> D. Losurdo, Marx e il bilancio storico del Novecento, La scuola di Pitagora, Napoli
2012, p. 209 (prima ed. Bibliotheca, Gaeta 1993).

372



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

diritto proletario nella fase di transizione, e contro Vysinsky, teorico
dell’entificazione del diritto sovietico come autonoma forma giuridica.

Corollario di questa negazione di una specificita del diritto durante la
transizione, riferita all’esperienza sovietica ma estensibile a future ipotesi di
transizione, € 'interesse per la problematica dell’estinzione del diritto. Secondo
I'’Autore, infatti, il marxismo giuridico italiano, dimenticata la lezione di
Pasukanis, si sarebbe contraddistinto per un duplice difetto: avrebbe
sopravvalutato le capacita trasformative del diritto in una societa non
comunista e, al contempo, avrebbe colpevolmente accantonato il tema
dell’estinzione del diritto e dello Stato’.

Cosi fissate le coordinate teoriche, Nivarra inizia a esaminare la vicenda
italiana. Nel capitolo II vengono presi in considerazione due grandi dibattiti
promossi negli anni 50 e ‘70 da Bobbio, dimostratosi abilissimo nell'impostare
la discussione secondo le proprie coordinate, insieme a diversi esponenti
appartenenti all’intellettualita comunista®.

Esito di questi dibattiti, che considerarono la concezione liberale e
comunista della liberta e I'esistenza o meno di una dottrina marxista dello
Stato, fu la dimostrazione delle difficolta degli intellettuali comunisti,
autolimitatisi a collocare la propria battaglia nel ristretto orizzonte della
Costituzione cosi riducendo il problema del socialismo in una questione
istituzionale’. Dunque, quanto rimprovera Nivarra, vale a dire lo smodato
interesse per le istituzioni, & proprio cid che, al contrario, Bobbio riteneva
insufficiente nella posizione assunta dai comunisti®.

> Questa prospettiva, tuttavia, poteva farsi forte della riflessione di Gramsci sulle
prospettive della transizione alla nuova “societa regolata”, su cui cfr. A. Burgio,
Gramsci. Il sistema in movimento, DeriveApprodi, Roma 2014, pp. 357-360.
4 Sul primo dibattito vedi le annotazioni di Losurdo in La lotta di classe. Una storia
politica e filosofica, Bari 2015, p. 294 e, del medesimo autore, la corrispondenza con
Bobbio riportata in Marx e il bilancio storico del Novecento, cit., p. 121.
> C¢ chi ha sintetizzato questa posizione con una formula semplificante ma significativa:
Nivarra avrebbe sostenuto la tesi «secondo cui i limiti di quel movimento di pensiero
sarebbero consistiti nell’essere stato troppo poco anarcocomunista ed invece incline ad
un riformismo statalistico» (M. Libertini, Diritto civile e diritto commerciale. Il metodo
del diritto commerciale in Italia (II), in “Orizzonti del diritto commerciale”, 2015, n° 3,
p. 28, n. 66).
¢ Secondo Dintellettuale torinese, la scienza politica marxista non aveva nulla da dire
«sul parlamento e sulle commissioni parlamentari, sul rapporto tra parlamento e potere
esecutivo, sul capo dello stato e i suoi poteri, sullo stato amministrativo, compresi il
consiglio di stato e la corte dei conti, sul potere locale e sui suoi rapporti col potere
centrale, sui sistemi elettorali» (N. Bobbio, Quale socialismo? Discussione di
un ‘alternativa, Einaudi, Torino 1976, pp. 93-4).

373



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Venendo all’oggetto principale della ricerca di Nivarra, cui ¢ dedicato il
capitolo III, va apprezzata la considerazione dell'incontro tra diritto e
marxismo come una forma di modernizzazione della cultura giuridica (p. 61).
Colpisce, pero, I'enfasi con cui si riprende la discussione sul ruolo della
Costituzione, incaricata di «disinnescare il conflitto di classe convertendolo,
anche attraverso il riconoscimento di importanti diritti sociali (...), in un
conflitto come gli altri e depotenziandolo, quindi, di tutta la carica sovvertitrice
che, invece, gli appartiene in ragione della sua verticalita» (p. 66).

L’Autore si scaglia contro chi, accogliendo I'idea borghese di neutralita del
diritto, avrebbe finito, soprattutto tra i giuristi d’area PCI, per sposare un
«esasperato volontarismo» e un «esasperato feticismo istituzionale» (p. 66),
anticamera di una vocazione politica riformista.

Eppure, di fronte alla carenza di proposte percepibili per la realizzazione di
politiche capaci di invertire D'attuale tendenza dominante, si potrebbe
rimpiangere il dibattito, tipico di quella stagione, sul governo democratico
dell’economia, fondato sugli strumenti piti avanzati della Costituzione ma
ritenuto da Nivarra, forse ingiustamente, il frutto di una «vistosa torsione della
prospettiva della transizione» (p. 76)". Piu positivo, invece, ¢ il bilancio fornito
circa i frutti maturati nell’ambito degli studi di diritto privato.

Prescindendo comunque dallo scetticismo espresso verso le possibilita
aperte dal costituzionalismo democratico, in forme che non sono pero
esaminabili solo con le lenti interpretative di Marx e di Pasukanis perché da
questi non conosciute (quantomeno nei termini in cui si presentano a partire
dal secondo dopoguerra), si deve comunque concordare con Nivarra su un
punto: anche I'uso progressivo della Costituzione muta natura in ragione della
permeabilita della stessa a diversi scopi. Una volta limitata la parte economica
della Costituzione tramite i Trattati europei, che cosa rimane ad esempio del
principio di eguaglianza sostanziale?

" A questo proposito, Nivarra cita come passaggio cruciale dell'incontro tra marxismo e
cultura giuridica critica un convegno svoltosi a Catania nel maggio del 1972. In
quell’occasione, come raccontato da uno dei protagonisti di quella fase di convergenza,
si introdusse la formula dell’“uso alternativo del diritto”, cioé «un uso del diritto che
prendesse sul serio la costituzione: cioé quel dover essere giuridico-costituzionale del
diritto, allora largamente ignorato, in Italia, dalla dottrina e dalla giurisprudenza
dominanti, in alternativa al suo essere costituzionalmente illegittimo» (L. Ferrajoli,
Intervista a cura di A. G. Figueroa, “Diritto & questioni pubbliche”, 2005, vol. 5). C’¢,
dunque, una concordanza con quanto sostenuto da Nivarra circa la centralita del ruolo
della Costituzione all’interno di questa stagione. Diverse risultano, pero, le valutazioni.

374



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

«l’art. 3, comma 2 Cost. oggi non viene piu invocato per riequilibrare la relazione
capitale/lavoro dentro e fuori la fabbrica (proclamandosi, viceversa, la necessita che uno
squilibrio vi sia a favore del primo dei due termini) quanto, piuttosto, per argomentare a
sostegno della tesi che rivendica la legittimita del matrimonio omossessuale» (p. 86).

Dopo aver messo sul tavolo della discussione, in poche ma dense pagine, un
numero corposo di questioni, il volume si chiude riflettendo sul movimento dei
beni comuni, ritenuto la prima forma di rottura del paradigma liberista
egemone nella cultura giuridica degli ultimi decenni.

A questo proposito, la cornice nella quale La grande illusione colloca la
propria riflessione & quella elaborata da Negri®. Nivarra presenta il movimento
dei beni comuni come una risposta a uno dei caratteri con cui si manifesta la
finanziarizzazione del capitalismo, secondo I'analisi postoperaista, cioe
I'attenzione riservata dal capitale «all’acquisizione e al controllo di beni
pubblici» (p. 92). Qui I'’Autore ripercorre alcune tappe del legame tra
capitalismo e proprieta, ricordando il passaggio storico in cui la tutela della
seconda fu subordinata alla sua funzione sociale per arrivare alla piu recente
torsione impressa dalla «giurisprudenza filoproprietaria» (p. 97) di matrice
europea. All'interno di questo quadro di arretramento, «la teoria e la pratica
dei beni comuni esprimono una contestazione ab imo della proprieta, sia
privata, sia pubblica pienamente all’altezza della pervasivita acquisita dal
paradigma proprietario nell’attuale fase storica» (p. 99).

Nel contesto italiano, due sarebbero i momenti di maggiore emergenza di
tale pratica: il referendum per l'acqua pubblica e il movimento per le
occupazioni degli spazi abbandonati. Questi ultimi, infatti, «stanno al capitale
introverso e proprietario di inizio XXI secolo come i primi scioperi stavano al
capitale produttivo di meta del XIX secolo» (p. 107).

Il paragone desta qualche perplessita per la diversa portata delle due
esperienze. Quella anteriore ha costituito un formidabile strumento di conflitto
tra lavoro e capitale, oggi appannato ma dalla storia gloriosa; la seconda si
trova ancora ai suoi albori ed ¢ difficile, per ora, valutarne le potenzialita. Puo
stupire allora il distinto giudizio pronunciato nei confronti dei progetti di
trasformazione democratica del governo dell’economia, tacciati di riformismo,
rispetto a quello espresso per i movimenti per l'occupazione degli spazi
abbandonati.

® L’impronta di Negri, peraltro, era gia emergente nella ripresa del giudizio espresso dal
teorico operaista, all’epoca del gia ricordato dibattito con Bobbio, circa gli intellettuali
del PCI, piegati da quest’ultimo alle proprie argomentazioni e vittime di un
«appassionato feticismo per le istituzioni» (Esiste una dottrina marxista dello Stato?,
“Aut aut”, 1976, n°® 152-153, p. 37).

375



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Anche in questo caso, tuttavia, la genealogia di questa valutazione va
rintracciata nella lettura negriana dell’odierno capitalismo, ove il profitto &
sostituito dalla rendita e la posizione del capitalista non ¢ piu quella
dell’organizzatore del lavoro ma risulta assimilabile a quella del proprietario
fondiario. Simmetricamente, dunque, cambiano anche le forme principali del
conflitto.

In conclusione, 'opera ha il pregio di riportare all’attenzione dibattiti di
sicuro interesse in un ambito, come quello del diritto, oggi poco recettivo nei
confronti del pensiero critico. Al contempo, la ricerca dell’ Autore, che tenta di
rilanciare la riflessione intorno a temi come quello dell’estinzione del diritto’, si
presenta coerente con le proprie premesse teoriche, consentendone un’efficace
comprensione.

Juan José Allevi

? La ripresa di tale prospettiva non & inedita nella recente letteratura, ma non & esente
da problematiche gia ben messe in evidenza anche tra coloro che si rifanno alla
tradizione marxista. Si possono ricordare, da un lato, D’Albergo, a giudizio del quale
rimane piu che attuale il tema dell’estinzione del diritto, come necessario punto di
ripartenza della cultura marxista (Diritto e Stato tra scienza giuridica e marxismo, Roma
2004, p. 30) e, dall’altro, Losurdo, che lo ha definito il «punto pit debole della teoria di
Marx» (Utopia e stato d'eccezione. Sull'esperienza storica del «socialismo reale,
Laboratorio politico, Napoli 1996, p. 35) nonché, sulla base di un paradosso che ¢ solo
apparente, uno dei presupposti della sclerotizzazione del socialismo reale.

376



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Marco Gatto: Nonostante Gramsci. Marxismo e critica letteraria nell Italia del
Novecento, Quodlibet, Macerata 2016, pp. 192, ISBN 978-88-7462-945-9.

Il libro di Marco Gatto — pubblicato a giugno per la casa Quodliber di
Macerata — indaga il rapporto tra la critica letteraria marxista in Italia e gli
spunti (perché soltanto di questo si puo parlare) che Gramsci ha saputo offrire
su questo tema ai lettori delle sue note carcerarie. Nonostante Gramsci &
I'emblematico e suggestivo titolo dell'ultima pubblicazione del ricercatore
calabrese che gia in passato si era occupato della teoria culturale
(prevalentemente letteraria) di ispirazione marxista e del suo declinare, a
partire dagli anni Settanta, in ambiti critici eterogenei ma decisamente piu
“levigati”, come i Cultural Studies o il decostruzionismo.

Senza correre il rischio di anticipare le conclusioni, ampiamente prevedibili,
cui giunge il libro, si deve dire che 1'obiettivo dichiarato dell'autore ¢ qui
leggere la critica letteraria dal Dopoguerra alla luce di un “tradimento” delle
indicazioni gramsciane che pure avviene da parte di un marxismo italiano
«forse meno gramsciano di quanto abbia amato credersi» (p. 12). E, infatti, un
rapporto di attrazione-repulsione nei confronti dell'intellettuale sardo quello a
cui danno luogo gli esponenti principali di una critica sulla quale il giudizio
non pud non essere in ultima analisi negativo. E un'atmosfera di disillusione ¢
anche quella che si staglia sui lettori col passare delle pagine, almeno per coloro
che sentono in maniera non distaccata il peso degli avvenimenti storici (quasi
sempre taciuti) che fanno da sfondo al mai saldato legame tra intellettuali e
masse, ovvero, in altri termini, fra la critica letteraria e la «questione della
direzione politica e dell'emancipazione di classe» (p. 9), secondo la posizione
espressa dallo stesso Gramsci.

La particolarita di questa pubblicazione sta tuttavia soprattutto nella
scoperta di un «deficit storico tutto italiano» interno alla critica letteraria. Il
percorso del libro prende le mosse da un'indagine degli scritti gramsciani —
quasi esclusivamente quelli carcerari, nonostante non siano di poco conto gli
articoli giovanili del pensatore sardo su questo argomento — considerando due
punti fermi della sua trattazione necessariamente asistematica: «la distinzione
tra critica artistica e critica politica» (p. 17) e la lettura di ogni fenomeno
culturale come parte di un complesso sociale (da considerarsi nella sua totalita)
e come elemento per l'affermazione di una lotta politica egemonica tra visioni
culturali differenti.

Per meglio comprendere entrambi gli aspetti appena citati ¢ necessario fare
riferimento al concetto gramsciano di «umanesimo integrale», attraverso il
quale sia il giudizio estetico (specifico di un'opera) sia quello politico-morale
(relativo al suo contesto storico-sociale) vengono mantenuti ma anche superati
dalla «critica letteraria al servizio della filosofia della praxis» (p. 23).

377



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Gatto rinviene la superiorita della critica di Gramsci rispetto ai suoi
continuatori nell'utilizzo da parte del primo delle categorie hegelo-marxiste di
«dialettica» e di «totalita», che permettono al prigioniero sardo di considerare
l'opera d'arte nella sua storicita e al di fuori degli opposti meccanicismi
idealistico e materialistico-sensistico: il primo prevalente in Croce e nella sua
concezione dell'arte come fenomeno trascendente, il secondo proprio di una
concezione settecentesca, cid che da luogo ad una meccanica causazione tra
contesto sociale e opera d'arte. D'altronde Gramsci deve lottare contro una
concezione privilegiata dell'arte e in primo luogo della letteratura, la quale in
Italia assume vieppiu «le sembianze di un'opzione classista e di casta» (p. 45);
ma cio non ¢ altro che espressione viva del “cosmopolitismo” degli intellettuali
italiani che genera distacco e incapacita di una manifestazione artistica
popolare, o meglio «nazionale-popolare».

Modello della critica portata avanti da Gramsci € senza dubbio Francesco
De Sanctis e la sua “militanza” critica, il suo non essere astrattamente
“intellettuale”, ma fervido combattente in campo culturale. E proprio grazie al
confronto con De Sanctis che Gramsci tiene viva la capacita di coniugare — in
maniera pienamente dialettica — I'universale nel particolare, ossia nel
«nazionale-popolare», solo luogo in cui l'universalita della forma artistica
assume valenza storica concreta.

Infine, nell'analisi della critica letteraria gramsciana non mancano i
confronti con Ungaretti e il «neolalismo», verso i quali Gramsci ha parole
demolitrici, con il futurismo e D'annunzio, ma anche con Manzoni (ed il suo
paternalismo aristocratico), e soprattutto con Dante e Pirandello: due esempi,
questi ultimi, entrambi analizzati sia nel periodo giovanile che nei Quaderni,
che dimostrano la profondita dell'indagine letteraria dell'intellettuale sardo,
non confinata nella “torre d'avorio” del comune critico.

Nei successivi capitoli 1'autore disegna lo scenario dell'opera di
ricostruzione da parte della critica letteraria del Dopoguerra, dovendosi essa
muovere in un contesto sociale del tutto rinnovato rispetto agli anni
precedenti. Se il riferimento a Gramsci da parte di una certa generazione di
critici ¢ quasi d’obbligo, in realta Gatto non pud che rilevare come il
“gramscismo” si sia realizzato in una «formula di supporto o una forma
congelata di impegno generico» (p. 74). Avviene cosi che anche il richiamo ad
un certo realismo, evidente ad esempio nella letteratura resistenziale, sia invece
una riproposizione dell'autonomia del fatto letterario rispetto ad una realta
contraddittoria. E il caso del romanzo Metello di Pratolini, in cui forte &
I'assenza della dialettica di classe, secondo la chiave di lettura di Carlo
Muscetta, cosicché puo dirsi, per l'autore, che alcune opere del neorealismo
(insieme alla letteratura dedicata al problema del Meridione) siano da

378



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

annoverare fra quegli «esperimenti fin troppo letterari» (p. 97) rei di rinnovare
il distacco intellettuale dalle masse.

La critica letteraria di Franco Fortini, nonostante si sappia parte di questo
problema, non riesce a fuoriuscire dalla logica di distacco e soprattutto di oblio
dei concetti di totalita e dialettica. E tuttavia con Alberto Asor Rosa che si
procede alla liquidazione della lezione di Gramsci. Non a caso il 1965 viene
individuato da Gatto come una data-soglia: questo ¢ infatti 1'anno di
pubblicazione di  Scrittori e popolo, vero e proprio «classico
dell'antigramscismo degli anni Sessanta» (p. 112), nel quale piti accentuate
appaiono le critiche al moralismo della letteratura popolare e, in generale,
all'umanesimo, sintomo di un pit ampio attacco che in questi anni 1'operaismo
muove sul piano filosofico allo storicismo e alla dialettica e, sul piano politico,
al PCI. Tuttavia la posizione di Asor Rosa non intende presentare
un'alternativa alla cultura borghese che rappresenta per cio stesso il punto piu
alto e, insieme, di dissoluzione della critica culturale, sostituita dallo
«sbilanciamento consapevole sulla prassi» e dalla «rinuncia alla teoria» (p.
122).

Se dopo il 1965 ¢ da registrare, in ogni caso, che «un piano di
emancipazione culturale alternativa al capitalismo restava un appuntamento
mancato sull'agenda del marxismo italiano» (p. 145), ¢ da considerare come
una vera e propria «resistenza gramsciana» il tentativo di Arcangelo Leone De
Castris di opporsi a tale logica. Gatto, del resto, privilegia esplicitamente la
posizione del critico pugliese rispetto a quelle di Fortini e di Asor Rosa,
ambedue lontane dai concetti critici di Gramsci. Anche con De Castris tuttavia
la critica permane sul piano dell'annotazione di un processo di progressiva
«autonomizzazione», la quale ultima diventa «la forma ideologica della critica
letteraria», che ora non puo che esemplificare «l'idea di una totalita sociale
esplosa» (p. 149).

Con la fine della critica marxista — cio¢ del sistematico benché eterogeneo
complesso di teorie marxiste, certamente avvisaglia di una possibilita di
alternativa in dissoluzione — si aprono deboli prospettive di utilizzo delle
opportunita offerte dallo strutturalismo e dal formalismo, a patto perd che esse
vengano pensate come strumenti in mano al critico che sappia coniugare una
visione d'insieme, come suggerito da Romano Luperini: cio significa anzitutto
la riscoperta del valore fondante della storia. In tal modo solamente sara
possibile fondare in maniera rinnovata, e su basi necessariamente gramsciane,
una critica letteraria all'altezza dei tempi.

Nonostante Gramsci si dimostra un libro profondamente interessante, a
partire dalla chiave di lettura (perfettamente mantenuta per l'intero corso del
libro) e dalla bibliografia esaustiva che ha saputo mettere a disposizione del

379



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

lettore. Gli si possono perd muovere alcune critiche. A partire dai pochi rinvii
agli scritti precarcerari di Gramsci, nei quali pure potevano essere trovati
interessanti spunti sul tema (a cominciare forse dall'affermazione gramsciana
che cultura significa organizzazione). Piti importante risulta annotare che il
particolare deficit italiano sembra tuttavia perdersi fra le maglie di avvenimenti
che investono (lo stesso Gatto lo afferma) la totalita delle societa capitalistiche
avanzate. L'autore, nel commentare i suggerimenti di Luperini, annota
lapidariamente: «La chiusura delle possibilita critiche corrisponde a una
scomparsa del destinatario collettivo» (p. 173). Egli sembra percio fare
riferimento a un fenomeno ben pit ampio e complesso: il caso italiano
costituirebbe soltanto una parziale lettura, di cui pero il libro di Gatto ha
saputo offrire un'importante contributo.

Matteo Contu

380



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Primo Levi: o che vi parlo. Conversazione con Giovanni Tesio, Einaudi,
Totino 2016, pp. XI-122, ISBN 978-88-0622-929-0,

The complete works of Primo Levi, 3 voll., a cura di Ann Goldstein, prefazione
di Toni Morrison, Norton Liveright, New York 2015, pp. 3.008, ISBN 978-08-
7140-456-5.

Marco Belpoliti: Primo Levi di fronte e di profilo, Guanda, Parma 2016, pp.
736, ISBN 978-88-6088-445-9.

«Avere conosciuto Primo Levi» — scrive Giovanni Tesio nelle pagine
introduttive di Jo che vi parlo — «significa anche questo: riconoscere nel
linguaggio scritto la stessa grana della sua voce parlante, antiretorica ma non
inerte, domestica ma quasi festiva, monotonale ma dotata di un suo scatto
espressivo.

La stessa che si ritrova in questa conversazione, tra Levi e Tesio, pubblicata
da Einaudi col titolo Jo che vi parlo. Un titolo che inizia con una prima
persona singolare che, se nei testi di Levi ¢ sempre stata evidente ma discreta,
qui si scopre un po’ per lasciare intravedere una parte piu intima di sé.
Possiamo immaginare i due seduti nello studio di Levi, questi accomodato con
le mani rilassate in grembo, mentre la sua voce dal forte accento torinese
pronuncia parole come se fossero scritte, con poche accelerazioni piti 0 meno
impercettibili — cosi lo descrive Marco Belpoliti in Primo Levi di fronte e di
profilo. Nel trasporto dal parlato allo scritto del dialogo con Tesio, quindi,
quello che va perduto ¢ davvero pochissimo.

La conversazione si sviluppa in tre giorni: 12 e 26 gennaio, 8 febbraio, anno
1987. Un lavoro interrotto. A cui, nel libro, si aggiunge una parte introduttiva
scritta da Giovanni Tesio. L’obiettivo, diciamo formale, della conversazione, &
la raccolta di materiale per una «biografia autorizzata». I due si conoscono gia
e Levi accetta senza obiezioni. L’obiettivo ultimo ¢ un gesto di soccorso: Tesio
avverte in Levi «un’incrinatura» e cerca di aiutarlo prescrivendogli una
medicina gia testata, il raccontare. Due voci, un registratore e «nessun piano di
battaglia» se non I'idea di massima di seguire 1'ordine cronologico dei fatti.

A partire da quel nonno Michele, ingegnere morto suicida, che gli da il
nome, Primo Michele Levi. Dai suoi primi ricordi delle estati in campagna,
I'infanzia comune con sua sorella Anna Maria. Di lei ricorda perfino la nascita,
quando lui ha un anno e mezzo, ricorda una tappezzeria, lui in braccio a
qualcuno mentre sua madre ¢ a letto. Ancora prima ricorda, di Torre Pellice,
qualcuno che distrugge un formicaio in sua presenza. Le formiche, gli animali
in generale, inventati o reali, abiteranno spesso i suoi futuri racconti, sia come
metafore che come loro stessi. Un bestiario leviano piuttosto accurato si trova

381



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

in Primo Levi di fronte e di profilo: in oltre sessanta pagine vengono analizzati
in ordine alfabetico tutti gli animali citati da Levi, compreso I'uomo, piu alcune
parole-chiave come etologia e metamorfosi.

Frutto del lavoro di un ventennio, quello di Belpoliti, pubblicato da
Guanda nel 2015, ¢ forse il testo di critica pitt completo su Primo Levi, un
«libro-universo» come scrive l'autore nella presentazione, o un «libro-
mosaico». Ciascun libro di Levi da il titolo e il tema a un capitolo, e ciascun
capitolo ¢ suddiviso in paragrafi e corredato da un lemmario. Il testo si presta
ad essere consultato per singoli temi, come se fosse un’enciclopedia; ma per i
numerosi collegamenti tra i capitoli, possiamo pensare ai paragrafi come ai
pezzi di un gioco a incastro senza soluzione, o con soluzioni molteplici.

Della famiglia di Levi abbiamo letto nel Sistema periodico e non solo. Con
Tesio torna sull’argomento. Grazie al bon vivant di suo padre, ebreo
antitradizionale, Levi gode di un’ottima biblioteca, e si tratta di un
inconsapevole retaggio ebraico, «perché gli ebrei sono il popolo del libro»,
perché vi ¢, tra la parola libro e la parola ebreo, «un rapporto falsamente
etimologico». Il padre Cesare ama i libri e le donne, ma non discute mai di
politica, ¢ uno «disgustato dal fascismo» ma non antifascista: sceglie, come
tanti, «la via piu facile».

Cresciuto con 1/ giornalino di Gian Burrasca, Levi preferisce la matematica
all'italiano. Legge Jerome, preferisce Verne a Salgari, gli piace la tecnica
poetica dell’Ariosto, quella di Dante nell’Inferno. Legge La montagna
Incantata, ma scopre presto Darwin e cosi la sua passione per la scienza. Nella
scienza stanno la chimica, la fisica e la grammatica. Si laurea con una tesi in
stereo-fisica e una «sottotesi di fisica che era piu grossa della tesi» e se non
prosegue la carriera universitaria ¢ per via delle leggi razziali. La letteratura di
Pascoli, Carducci e D’Annunzio la apprezza molto piu avanti, anche se a scuola
sono passaggi obbligatori e come tali tollerati. Non puo certo dirsi gentiliano,
anzi, sostiene che la riforma Gentile abbia «certamente privato I'Italia di alcuni
potenziali geni fisici e matematici che venivano scoraggiati fin dall’inizio».
Oltre ai libri, da buon borghese, Levi apprezza il cinema, il teatro, la musica.
Va spesso ai concerti, quelli a cui ¢ abbonato. Si tratta di un interesse
«affascinante, ma passivo», perché le lezioni di pianoforte, che risalgono a
quando ha sei-sette anni, sono solo un tentativo familiare fallito. Belpoliti ¢
convinto che la memoria di Levi funzioni attraverso il suono: lo afferma per via
dei numerosi passaggi sonori dei suoi libri, costruiti con aggettivi e verbi, per
via dei ricordi delle musiche d’infanzia, dalla canzone popolare intonata dalla
madre alle arie di Offenbach cantate dal padre, per via delle parole sconosciute
memorizzate in Lager e dell'indelebile musica infernale di quel luogo. Non
solo, secondo Belpoliti I'importanza attribuita da Levi a suoni e rumori &

382



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

evidente anche dalle soluzioni adottate nella riduzione radiofonica di Se guesto
é un uomo. Eppure alla domanda diretta di Tesio sul suo tipo di memoria,
visiva o uditiva, Levi risponde di avere una memoria «senza specificita», mista,
potremmo dire, in parte visiva e in parte uditiva.

Verso i quattordici anni per Levi inizia un periodo difficile a causa della sua
timidezza nei confronti delle ragazze. «<Ho avuto una vita da inibito, di cui ho
sofferto tremendamente e ho cercato di compensarla appunto con la
montagna». Si da alle corse in bicicletta e alle scalate, si da all'imprudenza.
Durante gli anni universitari nasce I'amicizia con Sandro Delmastro, di cui
narra in Ferro, nel Sistema periodico, Sandro e il fratello fanno la traversata
dell’intero arco del bacino di Cogne. Quando vive a Milano, il sabato sera va in
bicicletta fino alla Grigna, per la scalata dell'indomani. A quel periodo risale la
poesia Crescenzago, un periodo di poche letture e di «amicizia complicata»,
sono sette inseparabili, tutti matti per la montagna.

Tornando alla sua famiglia, di sua mamma gli riesce difficile parlare,
essendo lei ancora viva. Ecco che la riservatezza di Levi diventa uno spazio
bianco.

Racconta del mestiere di chimico. Di un laboratorio in proprio, che non &
lo stesso di Arsenico, perché ce n’¢ uno precedente. Con lo stesso amico
Emilio, ovvero Alberto Salmoni, producono reattivi titolati per uso analitico. A
questa breve esperienza succede la proposta di Balangero narrata in NVichel.
Dopo diverse esperienze come chimico di laboratorio, alla Siva, diventa
direttore, e trascorre qui trent’anni. // sistema periodico ¢ la sua autobiografia,
la sua vita raccontata attraverso il suo mestiere. Ma «un’autobiografia per
modo di dire», dice Tesio, perché non ¢ esplicita. Belpoliti la descrive come il
libro «che contiene pit “segreti” biografici della sua esistenza, testo pubblico
in cui si ¢ confidato, seppur con grande asciuttezza, ai suoi lettori». Levi la
scrive di notte e nei finesettimana: ¢ il suo secondo mestiere.

Primo Levi ¢ un ibrido, dopo il chimico, fa lo scrittore, ¢ un uomo diviso
tra la scienza e la letteratura, ma & anche un exdeportato, un ebreo e un
italiano. Nel suo ibridismo si riflette la sua lingua: secondo Belpoliti «’incrocio
tra classicismo e linguaggi tecnici e speciali (la lingua dei chimici, a cui Levi ha
dedicato due scritti in L altrui mestiere) predispone il terreno per quel pastiche
che & I'elemento piu originale della sua prosa e anche un modo attraverso cui si
esprime il suo umorismox. E il classicismo sta alla disperazione come la tecnica
sta all’ottimismo: due tensioni opposte che si riscontrano nell’opera leviana.
Sono dunque molte le coppie di opposti nascoste in quel «centauro» che lo
stesso Levi ha usato in diverse occasioni per definirsi. Nel Sisrema periodico, fa
notare Belpoliti, ¢ il popolo ebraico, simbolo dell’essere umano in generale, a
essere un centauro.

383



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

Levi, dice lui stesso durante la conversazione, scrive I/ sistema periodico
solamente all’avvicinarsi della pensione. Anche qui, una sorta di pudore,
«un’inibizione». Come se non potesse raccontare le cose dal di dentro.

Ci sono cose che non vanno raccontate. C’¢ la riservatezza di Levi, che non
¢ un blocco involontario, ma una barriera oltre la quale non si vuole spingere.
Oltre la quale resta solo silenzio. Eppure questo dialogo diventa un modo per
parlarne, per andare oltre il gia detto e il gia scritto.

Queste confessioni, come Levi avverte a piu riprese, sono «da tradurre». E
sembra cercarlo, un traduttore. Strano, per uno che di solito si prende la briga
di scegliere cosa tradurre e cosa no. Penso ai silenzi di Se quesro é un uomo
non tradotti, alla babele di Auschwitz tradotta in un universo comprensibile
seppure complesso. Penso ai forestierismi disseminati nei suoi testi, tradotti o
no; alla traduzione alla lettera di appeal («appello») in questo dialogo, riferita
al fascismo, alla «punta acuta del mito fascista». Strano, per uno scrittore che fa
della chiarezza e dell’economia le sue peculiarita stilistiche. Per uno le cui voci
parlante e scritta si sovrappongono, per uno che alle elementari tenta «di fare
le virgole come sono nei libri stampati»; per uno scrittore orale, potremmo
dire, scombinando il titolo di un paragrafo di Belpoliti in cui si afferma
'origine orale di molti racconti di Levi, e la sua, si badi bene, «non ¢ I'oralita
del narratore spontaneo di ascendenza popolare — scrive Belpoliti — quanto
piuttosto quella del narratore colto, di origine intellettuale, uno scrittore che ¢
stato prima di tutto un lettore». Strano, infine, per uno che ¢ traduttore lui
stesso. Penso alla traduzione del Processo di Kafka: lo stile pitu onirico, piu
oscuro, dello scrittore praghese, mette a dura prova il traduttore, ma ancor pit
di questo ¢ la somiglianza di alcuni temi, come la vergogna, a far scrivere a
Levi, proprio in nota alla traduzione, di essere uscito da questo lavoro «come
da una malattia» (Belpoliti, nel suo testo, ne da conto in diversi punti, sia nel
capitolo sulla 7regua, per esempio, che in quello dedicato a Se non ora,
quando?).

Facciamo un salto, continuando a seguire il filo della traduzione. L’anno
scorso, per la prima volta, esce I'edizione inglese dell’intera opera leviana: 7he
complete works of Primo Levi, pubblicata in America da Liveright-W.\.
Norton in tre volumi, un progetto iniziato quindici anni prima. Ann Goldstein,
curatrice insieme a Toni Morrison, scrive nell’introduzione che il lavoro
risponde al bisogno di raccogliere, tradurre e presentare ai lettori I'eterogeneita
della produzione primoleviana; lettori che, fin’ora, hanno avuto a disposizione
solo un’opera frammentaria, e che hanno conosciuto soprattutto il Levi
testimone. Tanto accurata ¢ questa edizione, che non si limita a tradurre
materiale nuovo, ma ritraduce cid che ¢ gia stato tradotto: con 'obiettivo di
mantenere «l’espressivita e la purezza dell’originale» — spiega Ann Goldstein —

384



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

dimostrando quella «sensibilita linguistica» descritta da Levi in 7radurre ed
essere tradotti.

Tornando invece alle confessioni di Levi «da tradurre»: di che tipo di
traduzione parliamo? Linguistica? Forse temporale, perché «in un periodo
diverso darei risposte diverse, ne parlerei con molto pit entusiasmo»? Di
un’interpretazione psicologica?

Levi torna sull’episodio della sua cattura, che I'ha sorpreso in montagna
durante la sua breve esperienza di partigiano, reso prigioniero ad Aosta,
trasportato al campo di Fossoli, e da qui ad Auschwitz. I militi lo scoprono
all’alba, mentre si trova insieme a Vanda Maestro nel Col di Joux. Per questo
arresto Levi prova un forte senso di colpa, gia accennato in Se guesto é un
uomo: lui & innamorato della ragazza che ¢ con lui, mentre ne causa in un certo
senso la morte. Il suo ricordo, dialogando con Tesio, prende la forma di una
confessione — scrive questi in nota — «tanto piu lancinante». La montagna
prima, la scrittura e sua moglie Lucia poi, sono «fattori di salvazione». Gia
conosciuta in quanto amica della sorella, di Lucia parla in Cromo e nella poesia
11 febbraio 1946. In entrambi i casi non viene nominata, per una «sorta di
pudore» suggerisce Belpoliti. 11 loro rapporto lo guarisce, lo rende
all'improvviso euforico e vincente.

La conversazione non arriva a toccare Auschwitz, non ce n’¢ il tempo.
Eppure Auschwitz & sempre al centro della scrittura e dell’attivita testimoniale
di Levi, della salvazione che non trova mai il suo compimento, Auschwitz ¢&
I’ occasione. Belpoliti lo ripete piu volte, che Levi si definisce uno «scrittore
d’occasione», un uomo che se non avesse vissuto I'esperienza di Auschwitz non
sarebbe diventato scrittore. Conversando con Tesio, dice che il successo lo ha
squilibrato, «mi ha messo nei panni di qualcuno che non sono io», e dopo tanta
notorieta, tante lotte e tanta vita, si sente un uomo «in crisi», «incapace di
scrivere». Ma Primo Levi ci parla ancora, ci parla sempre. Il suo terzo mestiere,
il testimone, il parlatore, gli sopravvive. Abbiamo ancora modo di imbatterci,
leggendolo o ascoltandolo, nella sua «intelligenza», cito ancora Ann Goldstein,
«versatile, fantasiosa, curiosa, cristallina».

Non ci sono pit incontri dopo febbraio. A marzo subisce un’operazione e
ad aprile muore nella sua casa di Torino.

Forse non ¢ un caso se la parola che conclude la conversazione ¢ quella che
forse racchiude il senso delle sue crisi, che trasforma le parole in silenzi. Forse
non ¢ un caso se 'ultima parola ¢ proprio questa, che vedo; e che sento, che
fortunatamente mi impedisce di continuare a formulare congetture: inibizione.

Roberta Garavaglia

385



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

386



Materialismo Storico, n° 1-2/2016 (vol. |)

PERSONE

JUAN JOSE ALLEVI. Laureato in Giurisprudenza presso 1'Universita degli Studi
di Pavia, & avvocato dal 2016. Tra il 2015 e il 2016 & stato borsista di ricerca
presso 1'Istituto Eupolis, dove ha realizzato uno studio su "Il ruolo del
Consiglio Regionale tra prassi e nuova riforma della Costituzione".

MATTEO CONTU. Nato a Cagliari nel 1991, ha studiato nelle facolta di Scienze
Politiche dell'universita di Cagliari e di Roma "La Sapienza", concludendo gli
studi con una tesi in Storia del pensiero politico sulla "filosofia della praxis" in
Antonio Gramsci. I suoi principali campi di studio sono la storia del pensiero
politico marxista del XX secolo e i rapporti fra marxismo e idealismo.

CARLA MARIA FABIANI Docente di storia e filosofia nei licei; dirige la rivista
“Dialettica e Filosofia” on line; si occupa principalmente di Marx e di Hegel.

ELENA MARIA FABRIZIO. Docente di storia e filosofia nei licei e redattrice della
rivista “Dialettica e Filosofia” on line. Dottore di ricerca, come borsista e
assegnista ha pubblicato saggi e articoli sull'utopia storica, sulle questioni etico-
politiche della modernita (universalismo, pluralismo, riconoscimento,
differenza), su Habermas e la Scuola di Francoforte, sul marxismo.

ROBERTO FINESCHI. Insegna alla Siena School for Liberal Arts. E’ autore di
numerosi libri e articoli su Marx, soprattutto sulla logica del Capirale, e sulla

MEGA?Z

ROBERTA GARAVAGLIA. Classe 1984. Tra le altre cose & stata assistente sociale
e libraia. Laureata in Sociologia con la tesi La discussione intorno a “I
sommersi e 1 salvati” di Primo Levi,

MATTEO GIANGRANDE. Docente di storia e filosofia nei licei.

SILVESTRE GRISTINA. Nato a Palermo nel 1994, maturita classica nel 2013.

Dopo la laurea triennale (Gentile lettore di Fiche) studia Scienze Filosofiche,
sempre a Bologna.

387






Periodico semestrale edito dall’Universita di Urbino, Dip. di studi umanistici
Reg. Trib. di Urbino n. 2/2016 — ISSN in assegnazione

MATERIALISMO STORICO

RIVISTA DI FILOSOFIA, STORIA E SCIENZE UMANE

A lungo protagonista del dibattito filosofico e storiografico, il
materialismo storico non ha oggi piu casa nell’accademia italiana e
sembra definitivamente relegato al ricordo di una stagione conclusa.

Questa rivista vuole contribuire alla riscoperta e al rinnovamento della
piu originale versione italiana del marxismo e del suo legame con il
pensiero dialettico di ispirazione hegeliana, rafforzando in tal modo
anche il pluralismo del dibattito culturale nelle universita.

Proponendo agli studiosi una riscoperta e un rinnovamento del metodo
storico-materialistico e aprendosi alle piu ampie proposte di
collaborazione — e guardando in particolar modo a una nuova
generazione di ricercatori che in Italia come altrove si avvicina con
interesse a queste problematiche — “Materialismo Storico” vuole infine
contribuire all’arricchimento del patrimonio culturale e al prestigio
scientifico dell’Universita di Urbino e del Dipartimento di studi
umanistici.

Materialismo Storico




