MATERIALISMO STORICO

RIVISTA DI FILOSOFIA, STORIA E SCIENZE UMANE

DIPARTIMENTO DI STUDI UMANISTICI

UNIVERSITA DI URBINO -

2017 /1

Giu gno
info@materialismostorico.it
> EDITORIALE
> SAGCGI Frosini, Cospito, Burgos,
Cortés, Mc Nally, Sotiris,
> STUDI Maltese, Candioti e altri.
Gli ultimi testi di André Tosel
> NOTE e Alessandro Pandolfi.
Un ricordo di Sergio Manes.
> RECENSIONI

L'EGEMONIA
DOPO GRAMSCI:
UNA RICONSIDERAZIONE

a cura di Fabio Frosini

Periodico semestrale. Reg. Trib. di Urbino, n. 2/2016 - E-ISSN 2531-9582 - Vol. Il

INTERNATIONALE GESELLSCHAFT HEGEL-MARX FUR DIALEKTISCHES DENKEN




Materialismo Storico, n° 2/2017 (vol. lll)

Direttore scientifico: Stefano G. Azzara (Univ. di Urbino).
Condirettore per l'estero: Fabio Frosini (Univ. di Urbino).
Direttore responsabile: Anna Tonelli (Univ. di Urbino).

Redazione

Emiliano Alessandroni, Diego Angelo Bertozzi, Renato Caputo, Riccardo Cavallo, Carla
Maria Fabiani, Elena Maria Fabrizio, Gianni Fresu, Giorgio Grimaldi, Leonardo
Pegoraro, Rosalinda Renda.

Comitato scientifico

Presidente: Domenico Losurdo

Filosofia. José Barata-Moura (Universidade de Lisboa), Giuseppe Cacciatore (Univ.
Federico II di Napoli), Mario Cingoli (Univ. di Milano Bicocca), Roberto Finelli (Univ.
di Roma Tre), Francesco Fistetti (Univ. di Bari), Wolfgang Fritz Haug (Historisch-
kritische Worterbuch des Marxismus HKWAM), Giacomo Marramao (Universita di
Roma Tre), Nicola Panichi (Scuola Normale Superiore di Pisa), Stefano Petrucciani
(Univ. La Sapienza di Roma), Joao Quartim de Moraes (Universidade Estadual de
Campinas, SP, Brasil), Jan Rehmann (Union Theological Seminary, New York), Tom
Rockmore (Duquesne University, USA), Bernard Taureck (Universitat Braunschweig), T
André Tosel (Univ. de Nice Sophia Antipolis), Claudio Tuozzolo (Univ. di Chieti-
Pescara).

Storia. Angelo d’Orsi (Univ. di Torino), Francesco Germinario (Fondazione “Luigi
Micheletti” di Brescia), Marina Montesano (Univ. di Messina), Gianpasquale
Santomassimo (Univ. di Siena), Anna Tonelli (Univ. di Urbino).

Pedagogia. Massimo Baldacci (Univ. di Urbino).

Discipline economiche. Riccardo Bellofiore (Univ. di Bergamo), Guglielmo Forges
Davanzati (Univ. del Salento), Vladimiro Giacché (Presidente del Centro Europa
Ricerche, Roma; Vicepresidente Ass. Marx XXI).

Discipline giuridiche e storico-giuridiche. Antonio Cantaro (Univ. di Urbino), Federico
Martino (Univ. di Messina).

Materialismo Storico. Rivista di filosofia, storia e sclenze umane ¢ una pubblicazione
dell'Universita di Urbino con il patrocinio della Internationale Gesellschaft Hegel-
Marx.

Lo sviluppo e la manutenzione di questa installazione di OJS sono forniti da UniURB
Open Journals, gestito dal Servizio Sistema Bibliotecario di Ateneo.

E-ISSN in assegnazione (Online).
Registrazione presso il Tribunale di Urbino n. 2/2016.

@@@@ Se non diversamente indicato, i contenuti di questa rivista sono
arranmpubblicati  sotto licenza Creative Commons Attribuzione 4.0

Internazionale.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2017/1, vol. 11
(giugno)

L’egemonia dopo Gramsci:
una riconsiderazione (3)

Dal seminario di Pavia, 13-15 settembre 2016

a cura di Fabio Frosini



Internationale Gesellschaft

fiir dialektisches Denken




Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

SOMMARIO

EDITORIALE
EGEMONIA DOPO GRAMSCI
Fabio Frosini

SAGGI

INTERPRETAZIONI DEL CONCETTO DI EGEMONIA IN ITALIA E
IN FRANCIA (1948-1975)
Giuseppe Cospito

ETICA, PROGRESSO, MARXISMO

I NODO LATINOAMERICANO DELL’EGEMONIA: DA “PASADO
Y PRESENTE” AL SEMINARIO DI MORELIA (1980). PER I
QUARANT’ANNI DI LOS USOS DE GRAMSCIDI JUAN CARLOS
PORTANTIERO

Ratl Burgos

“IL TEMPO DELLA POLITICA”: LEGEMONIA IN JOSE ARICO
Martin Cortés

THE NEO-GRAMSCIANS IN THE STUDY OF INTERNATIONAL
RELATIONS: AN APPRAISAL
Mark McNally

ALTHUSSER AND POULANTZAS: HEGEMONY AND THE STATE
Panagiotis Sotiris

GRAMSCI E FOUCAULT, FOUCAULT E GRAMSCI
Pietro Maltese

FOUCAULT: BIOPOTERE, BIOPOLITICA E EGEMONIA
Alessandro Pandolfi

STUDI DIVERSI

EL IDEALISMO MORAL REVOLUCIONARIO INHERENTE AL
MATERIALISMO PRACTICO DE KARL MARX
Miguel Candioti

5-13

16-39

40-77

78-92

93-114

115-163

164-202

203-219

222-296



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

HENRI LEFEBVRE LETTORE DI ANTONIO GRAMSCI?
André Tosel 297-322

GOVERNARE LO SVILUPPO: IL PCI E LA PROGRAMMAZIONE
ECONOMICA NEGLI ANNI SESSANTA
Mattia Gambilonghi 323-359

FRA SCIENZA E POESIA: IL. METODO STORICO DEL COMMUNIST
PARTY HISTORIANS’ GROUP

Alberto Pantaloni 360-381

I PRIMI INSEDIAMENTI ARABI IN CALABRIA

Antonio Maurizio Loiacono 382-400
NOTE

WOLFGANG FRITZ HAUG, LA NEUE MARX-LEKTURE E LA
«&PRASSEOLOGIA»

Alessandro Cardinale 402-409

SERGIO MANES, UN RICORDO

Gianni Fresu 410-412
RECENSIONI

Commisso (Cavallo), Bodei (Finocchiaro), Byung-Chul Han
(Giangrande), Mészaros (Bifone) 414-442

PERSONE 443-446



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Egemonia dopo Gramsci
Fabio Frosini

After a retracement of the history of the seminar on Hegemony after Gramsci: A
Reassessment, and a reconstruction of its origin and purposes, the paper presents the
special issue hosted by this journal. The articles included in this section deal with a wide
series of topics, ranging from the contributions on the category of hegemony produced
in Italy and France in the first decades after the publication of Gramsci’s Prison
Notebooks, ro the Gramsci/Foucault connection, Portantiero’s and Arico’s
interpretations of hegemony, translatability and the notion of conjuncture; Althusser’s
and Poulantzas’s contributions to the theory of the State; and the so called “neo-
gramscian” school in the study of international relations. More generally, this issue
intends to be a first contribution to the more general aim of the seminar, that is, to
realise a meticulous and possibly complete mapping of the uses of hegemony after
Gramsci.

Keywords: Hegemony atter Gramsci, Latin American Gramscli.

1. 1l progetro, il seminario

I testi raccolti in questa sezione hanno un’origine comune: il
seminario su Egemonia dopo Gramsci: una riconsiderazione, tenuto a
partire dal 2014 da un gruppo di studiosi che fanno riferimento a
istituzioni prevalentemente, ma non esclusivamente, italiane. L’idea
originaria del seminario risale al 2013, e pud essere riassunta
nell’esigenza di “fare il punto” sulla straordinaria diffusione che la
categoria di egemonia ha conosciuto nell’ultimo mezzo secolo
all'interno delle discipline piu diverse e in relazione a contesti geografici
e culturali disparati. Una prima seduta si celebro nell’ottobre 2014 a
Urbino, seguita, presso la stessa universita, da una analoga riunione
nell’ottobre 2015 e da una terza, ospitata nel settembre del 2016
dall’Universita di Pavia (e co-organizzata, insieme a quello pavese, dagli
atenei di Urbino e Milano Bicocca).

L’iniziativa di avviare il seminario, vale a dire I'esigenza di esplorare
le intricate vicissitudini della categoria di egemonia, trae la sua origine
da un’esigenza che chi scrive condivise inizialmente con un piccolo
gruppo di amici e colleghi. Il progetto ¢ stato quindi sottoposto sia alla
Fondazione Gramsci, sia alla International Gramsci Society Italia,
ricevendone l'appoggio. Grazie a questo legame, il convegno su

5



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Egemonia e modernita. Il pensiero di Gramsci in Italia e nella cultura
internazionale, organizzato da queste due istituzioni in collaborazione
con I'Istituto della Enciclopedia Italiana, e tenutosi a Roma dal 18 al 20
maggio 2017', ha recepito in buona parte lo schema della ricerca
tracciato dal seminario nelle sue prime tre sessioni di lavoro.

Questo ¢, per sommi capi, il contesto nel quale il seminario su
Egemonia dopo Gramsci & nato e si ¢ sviluppato. Al gruppo iniziale si ¢
venuta aggiungendo, nel corso degli anni, una nutrita schiera di altri
ricercatori, fino a formare una éguipe molto ampia e articolata sia
geograficamente, sia dal punto di vista disciplinare, e che anche per
questa ragione aspira a rappresentare uno sviluppo coerente della
ricerca su questo argomento. L’obiettivo finale del progetto consistera
nella realizzazione di un manuale che possa utilmente orientare il lettore
desideroso di ricostruire la complessa storia dell’egemonia dopo (e a
partire da) Gramsci, una storia nella quale si intrecciano e
sovrappongono slittamenti semantici, innovazioni e salti teorici,
interferenze disciplinari e transiti geo-culturali. Rispetto a questo
obbiettivo, la pubblicazione di questo dossier rappresenta un primo
abbozzo e raccolta di materiali, che possa servire, per il momento, a far
conoscere una parte del lavoro che il gruppo di ricerca ha svolto
nell’ultimo triennio.

2. Lo scenario

Come si ¢ accennato, nel dibattito teorico attuale “egemonia” ¢ un
termine utilizzato in numerose discipline, con due accezioni prevalenti,
rispettivamente come “egemonia culturale”, in quanto potere di
persuasione degli apparati ideologici rispetto ai comportamenti delle
grandi masse di consumatori, e come “prevalenza ” sul terreno geo-
politico. Mentre la nozione di “egemonia culturale” deriva
originariamente  dall’elaborazione di  Gramsci, con successive

! Se ne veda il programma all'indirizzo:
http://www.fondazionegramsci.org/convegni-seminari/egemonia-e-modernita/.
La videoregistrazione completa dei lavori ¢ disponibile nel sito della
Enciclopedia Italiana, all’indirizzo:
http://www.treccani.it/webtv/videos/Conv_Gramsci 80.html.




Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

modificazioni e arricchimenti, non sempre omogenei; quella di
“prevalenza” geo-politica risale alla cultura italiana e tedesca della meta
del secolo XIX. Tuttavia, essa ¢ presente anche nei Quaderni del
carcere, anzi si puo dire che un tratto di originalita del contributo di
Gramsci consiste appunto nell’aver prodotto un collegamento organico
tra la dimensione “nazionale” dell’egemonia culturale e quella
“internazionale” dell’egemonia come equivalente di superiorita geo-
politica. Di questa integrazione ¢ testimone il fatto che nel dibattito
italiano, e sopratutto in quello internazionale, dell’ultimo sessantennio,
tra le due accezioni si ¢ andato istituendo un intreccio molto stretto.
Prendendo in considerazione il periodo successivo alla prima
pubblicazione, in edizione tematica, dei Quaderni del carcere (1948-
1951), si osserva che, a una prima stagione, sopratutto italiana, derivata
dal suo pensiero e dalle interpretazioni a esso relative (negli anni
Cinquanta e Sessanta), sono seguiti e in parte si sono sovrapposti
almeno cingue snodi di riflessione sull’egemonia, che qui
schematicamente elenco: a) quello francese (anni Sessanta-Settanta),
con L. Althusser, N. Poulantzas, P. Bourdieu e M. Foucault; b) quello
inglese (anni Sessanta-Settanta), con R. Williams e S. Hall; ¢) quello
latino-americano (anni Settanta-Ottanta), con J. C. Portantiero, J. Aricd,
R. Zavaleta Mercado, E. Laclau; d) quello indiano (anni Ottanta), con la
cosidetta “scuola di Calcutta” dei “subaltern studies” (R. Guha, P.
Chatterjee, D. Arnold); e) quello nordamericano (anni Ottanta-
Novanta), con la scuola neo-gramsciana di studio delle relazioni
internazionali e dell’economia politica internazionale (R. Cox, S. Gill), e
per altro verso le nuove indagini su linguistica e materialismo (P. Ives).
In ciascuno di questi cinque snodi si sono riflesse preoccupazioni e
interessi determinati (gli apparati ideologici e formativi/repressivi dello
Stato nel neo-capitalismo; la potenza della cultura come mezzo di
controllo della massa di consumatori; il nesso tra egemonia e
costruzione del popolo-nazione; I'articolazione di popolo, nazione e
Stato in contesti “periferici”, cioé non riconducibili al classico schema
evolutivo dello Stato nazione moderno; lo spostamento della societa
civile sul piano internazionale; il nesso tra linguaggio, ideologia e senso
comune. In seguito, a partire dalla seconda meta degli anni Ottanta e
fino a questo ultimo quindicennio, il concetto si & arricchito e
differenziato ulteriormente. Nuove elaborazioni si sono avute nella



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

teoria politica’, che hanno inaugurato la riflessione sull’egemonia
nell’ambito della “teoria del discorso” e che a sua volta ha avuto
numerose derivazioni (con M. Angenot, T. van Dijk, N. Fairclough),
nell’antropologia, nello studio del sistema sesso/genere (con R.
Connell), nella nozione di “contro-egemonia” o addirittura, da qualche
anno, di “post-egemonia”, ecc. Su questa vicenda esistono gia alcune
indagini ed esplorazioni parziali’, ma manca tuttora una ricerca
complessiva e che si proponga di ricostruire tutti i suoi snodi
fondamentali, dal periodo immediatamente successivo alla
pubblicazione dei testi di Gramsci fino al momento attuale

3. Oltre Ia vulgata

Per poter affrontare questa ricostruzione, ¢ perd necessario fare
chiarezza, in via preliminare, su un aspetto che riguarda almeno uno dei
presupposti che orientano la discussione internazionale sull’egemonia.
Mi riferisco all’idea che I'egemonia sta alla sovrastruttura come la critica
dell’economia politica sta alla base. Questa idea fu formalizzata da
Norberto Bobbio nel 1967, ma essa risale almeno al modo in cui, nel
corso degli anni Cinquanta, Eugenio Garin presentd la concezione
gramsciana degli intellettuali e prolungo nel decennio seguente la sua
analisi critica della storia d’Italia e della questione degli “intellettuali™.
In questa luce, Gramsci sarebbe il marxista che, ponendo I’accento sulla
cultura, ha non solo arricchito la dottrina, ma I’ha infine sottoposta a
una completa eversione, rovesciando — cosi Bobbio — l'ordine di
determinazione tra base e sovrastruttura®.

Questa lettura si lega a due diverse e alternative interpretazioni di
Gramsci: quella, secondo la quale la teoria dell’egemonia si riferisce a
un paese arretrato e quindi trae origine dal modello negativo offerto dal
Risorgimento, contrastato con dquello positivo rappresentato dalla

2 Cfr. LACLAU AND MOUFFE 2001.

> Cfr. p. es. HOWSON AND SMITH (EDS.) 2008, LANGENSIEPEN 2009, OPRATKO
2012.

4 BOBBIO 1969-1970.

> Cfr. GARIN 1969-1970.

¢ Cfr. BOBBIO 1969-1970, pp. 88-91.



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

politica giacobina tra il 1789 e il 1794; e quella che individua nel
concetto di egemonia la chiave per intendere i processi politici nelle
societa occidentali, “complesse” e “democratiche”, in alternativa a
quelle orientali. Da una parte, dunque, il marxismo come teoria dello
sviluppo ineguale, dall’altra, come teoria della rivoluzione democratica;
da una parte il “nazional-popolare” come strategia di recupero
dell’incompiuto processo di formazione dello Stato nazione; dall’altra la
politica delle alleanze nella societa civile come effetto del passaggio
dalla guerra di movimento alla guerra di posizione.

La lettura di Bobbio e quella di Garin vanno bene per entrambe le
interpretazioni, perché esse condividono precisamente /accentuazione
della cultura come momento decisivo per la formazione di un’unita piu
ampia della classe. Che cio sia dovuto all’arretratezza italiana, o alla
differenza specifica occidentale, per fare la rivoluzione & necessario
coinvolgere le masse, il popolo, formando un’aggregazione che va o
verso i contadini, o verso i ceti medi, comunque fuori della classe
operaia intesa in senso stretto. Ma per fare cio, ¢ necessario indebolire
la determinazione economica, e la logica che la sorregge, spostando
nella sovrastruttura il luogo di un’unita che non & gia data nella
dinamica dello sviluppo, vuoi perché questo ¢ troppo stentato (prima
variante), vuoi perché questo si ¢ complicato in modo tale da offuscare
il rapporto diretto tra economia e politica (seconda variante).

Con questa distinzione tra due distinte immagini «apparentemente
contraddittorie» di Gramsci, e con una proposta di soluzione, inizia il
capitoletto a lui dedicato nel libro Hegemony and Socialist Strategy di
Ernesto Laclau e Chantal Mouffe’. La soluzione proposta dai due autori
¢ la seguente: dato che sia nei paesi arretrati, sia in quelli avanzati, «le
condizioni della lotta politica si allontanavano sempre piu da quelle
immaginate dallo stadialismo ortodosso, le categorie gramsciane si
adattavano allo stesso modo a entrambi i casi». Conclusione teorica:
«La [...] rilevanza» di queste categorie «dovrebbe pertanto essere
collocata al livello della teoria generale del marxismo, e non riferita a
contesti geografici specifici»®,

" LLACLAU AND MOUFFE 2001.
® Ivi, p. 66.



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Questo ¢ esattamente il punto a partire dal quale Laclau e Mouffe
interpretano la nozione gramsciana di egemonia come una logica
dell’articolazione (come alternativa alla logica della rappresentazione), o
per dirla in maniera piu precisa, come una logica generale
dell’articolazione. Articolare significa combinare politicamente elementi
eterogenei, il cui nesso & pertanto esterno alla rispettiva natura e anzi la
modifica. Da cio segue che le “classi” esistono solo dentro il discorso
che le articola nel popolo o nella massa democratica, e quindi esistono
solo in maniera dileguante in una totalita piu vasta.

Le conseguenze di questa riformulazione della teoria dell’egemonia
nei termini di una teoria del discorso sono abbastanza note: anti-
essenzialismo, congedo dal concetto di classe e di politica di classe, da
quello di determinazione in ultima istanza, affermazione dell’autonomia
della politica e della sua natura ontologica, rispetto a quella ontica del
potere. Piu in profondita, la conseguenza ¢ il postulato della
trascendenza tra piano ontologico e ontico. Infatti, come si & appena
letto, il fatto che le categorie gramsciane si adattino sia alle situazioni
“arretrate”, sia a quelle “avanzate”, alla periferia come alla metropoli,
testimonia secondo Laclau e Mouffe del fatto che esse sono «teoria
generale». Siamo di fronte a una precisa concezione del nesso tra
generale e particolare: generale ¢ cio che ¢ puro, trascendentale; di
conseguenza, l'egemonia gramsciana stabilisce le condizioni di
possibilita dell’agire politico, che poi, di volta in volta, si riempiono
empiricamente con le circostanze concrete. La «politica» ¢ un’ontologia
nel senso kantiano, come delimitazione delle condizioni a priori, anche
se il nesso tra ontologico e ontico non viene pensato come riempimento,
ma, seguendo Heidegger, Lacan e Derrida, come produzione di
un’unita impossibile e assente (di qui anche la precarieta di ogni
formazione egemonica, di ogni tentativo di “suturare” il sistema sociale
mediante un ordine simbolico). Ma in ogni caso il nesso tra logica
politica e storia effettiva rimane quello che passa tra I'essere e ’evento:
un nesso trascendente e contingente.

10



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

4. Il dossier

Quello qui sopra illustrato ¢, a grandi linee, il presupposto implicito
di un’amplissima gamma di letture dell’egemonia. Esso infatti si ritrova
non solamente nelle interpretazioni che da Laclau e Moulffe
immediatamente discendono, ma in buona parte dei culrural studies e,
in forma ancora pit marcata, in tutto cid che si definisce come
approccio decolonial o nella seconda stagione dei subaltern studies,
quella cioe successiva all’intervento di Spivak. Per altro verso, I'idea che
I’egemonia sia essenzialmente culturale, per cui essa rinvia a un’idea di
societa civile come luogo nel quale si ricerca e conquista il consenso, ¢
anche alla base, in modo piu generico, dello studio delle contro-culture,
della nozione di societa civile internazionale, ecc. In definitiva, si & in
presenza di un riferimento all’egemonia come luogo opposto da una
parte all’economia, dall’altra agli apparati statali di repressione e
coercizione. L’egemonia ritaglierebbe cioé dentro la societa una sorta di
zona franca, nella quale sono possibili negoziazioni su molteplici livelli,
e nella quale & possibile alimentare e irradiare focolai di protesta e
costruzione “contro-egemonica’.

Esattamente questo presupposto, cosi influente nella storia delle
interpretazioni, ¢ stato posto in questione nel modo stesso in cui il
seminario ¢ stato impostato. Esso infatti ha da subito puntato a risalire
alle origini di questa svolta concettuale, a metterla in discussione e a
presentare tutto I’elenco delle alternative che, in questo modo, erano
state messe in sordina. Il saggio di Cospito su Interpretazioni del
concetto di egemonia in lIralia e in Francia (1948-1975) ¢ in questo
senso molto utile, nel mettere in luce la ricchezza di temi e motivi che
alimentano il dibattito italiano e francese nel primo trentennio post-
bellico, e che troveranno nel libro di Christine Buci-Glucksmann su
Gramsci et I'Etar in qualche modo una sintesi e un punto di svolta,
Tutto questo dibattito & senza dubbio alla base del libro gia ricordato di
Laclau e Mouffe, ma esso va posto anche alla radice, e in un modo assai
differente, dei contributi che dall’Argentina iniziarono proprio negli
anni Settanta a profilarsi. I contributi di Burgos e di Cortés — dedicati
rispettivamente al gruppo di «Pasado y Presente» e, piu
particolarmente, a Juan Carlos Portantiero, e a José Aricé — esplorano
questa congiuntura, mostrando come in questo caso la nozione di

11



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

“specificita” storica e sociale, e il nesso tra egemonia, specificita e teoria
marxista, trovino una declinazione del tutto alternativa rispetto a quella
di Laclau, che del resto ha la stessa origine intellettuale, nell’Argentina
degli anni Cinquanta e Sessanta.

Con il saggio di Mark McNally (7he Neo-Gramscians in the Study
of International Relations: An Appraisal) ci spostiamo verso altre
latitudini, ma non verso un’altra problematica. Infatti McNally mostra
come nella scuola neogramsciana degli studi sulle relazioni
internazionali sia attiva una concezione cosmopolitica sia del potere, sia
della resistenza a esso, complice una concezione dell’egemonia e della
societa civile che non riesce ad articolare in modo coerente il nesso
nazionale/internazionale. Il ritorno alla questione gramsciana del
“nazionale popolare” potrebbe, secondo I’A., aiutare a sviluppare in
modo piu realistico e coerente la ricerca delle alternative politiche al
potere del capitale globalizzato. Il testo di Panagiotis Sotiris (A/thusser
and Poulantzas: Hegemony and the State) sviluppa invece il versante
“continentale” della storia dell’egemonia, a partire dai risultati esposti
da Cospito. Sotiris mostra come la diade formata da Althusser e
Poulantzas in relazione alla problematica gramsciana dello Stato e
dell’egemonia sia rappresentativa di una serie di mancati incontri. La
questione degli apparati ideologici in Althusser, come la teoria dello
Stato in Poulantzas, sono straordinariamente prossimi alle elaborazioni
di Gramsci, ma in entrambi i casi, probabilmente per I'altra prossimita
— di Gramsci con I'elaborazione del PCI e poi del campo eurocomunista
— questo legame obbiettivo non riesce a convertirsi in un vero e aperto
confronto storico e teorico.

11 dossier & chiuso da due articoli, rispettivamente di Pietro Maltese e
di Alessandro Pandolfi, dedicati al versante foucaultiano. Quello del
rapporto di Gramsci e Foucault ¢ un capitolo in gran parte inesplorato.
Nella sua accurata rassegna Maltese mostra infatti che la ricchissima
messe di scritti che in qualche modo, negli ultimi decenni, hanno
proposto una relazione dei due (a partire dal primo o dal secondo), si
orientano quasi esclusivamente verso un tentativo di integrare,
comparare e assimilare (o arricchire), ma non si preoccupano di mettere
a fuoco le genealogie che hanno prodotto questa parziale somiglianza.
Anche il testo di Pandolfi, proprio in quanto mette in evidenza la
presenza, in Foucault, di una problematica che puo essere definita in

12



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

senso generale “egemonica”, apre numerosi interrogativi circa i modi in
cui la sensibilita verso il potere non solo coercitivo, ma di
interpellazione, di formazione e promozione, degli apparati non
solamente statali, ma sociali nel senso piu ampio, si & affermata nella
cultura francese e ha trovato espressione nelle pagine di Foucault.

Riferimenti bibliografici

BOBBIO, NORBERTO, 1969-1970
Gramsci e la concezione della societa civile, in Gramsci e la cultura contemporanea. Atti

del convegno internazionale di studi gramsciani tenuto a Cagliari il 23-27 aprile 1967, 2
Voll., a cura di P. Rossi, Editori Riuniti, Roma,Vol. 1, pp. 75-100.

GARIN, EUGENIO, 1969-1970
Politica e cultura in Gramsci (il problema degli intellettuali), in Gramsci e la cultura

contemporanea. Atti del convegno internazionale di studi gramsciani tenuto a Cagliari il
23-27 aprile 1967, 2 Voll., a cura di P. Rossi, Editori Riuniti, Roma,Vol. 1, pp. 37-74.

HoOwSsON RICHARD AND SMITH, KYLIE, 2008
Hegemony: studies in consensus and coercion, Routledge, New York and London.

LACLAU, ERNESTO AND MOUFFE, CHANTAL, 2001
Hegemony and Socialist Strategy. Towards a Radical Democratic Politics. Verso,
London.

LANGENSIEPEN, ANDREAS, 2009
Hegemoniediskurs. Kommentierte  Bibliographie, Universitat Konstanz,
Exzellenzcluster «Kulturelle Grundlagen von Integration»

OPRATKO, BENJAMIN, 2012

Hegemonie. Politische Theorie nach Antonio Gramsci, Westfalisches Dampfboot,
Munster.

13



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

14



Saggl



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Interpretazioni del concetto di egemonia in Italia e in Francia (1948-
1975)
Giuseppe Cospito (Universita di Pavia)

This essay aims at understanding the different “uses” of the concept of hegemony in
Iraly and abroad by reconstructing how such term has been interpreted in the different
moments (and fortunes) of the reception of Antonio Gramsci’s thought. A limited
portion of such history will be analyzed: Italy from 1948 to 1975, i e. from the
publication of the first volume of the thematic edition of Gramscis Prison
Notebooks zo the publication of the critical edition by Valentino Gerratana, and France
from 1953 ro 1975, i. e from the first anthology of Gramsci’s writings to the
presentation in Paris of the critical edition of the Notebooks. A recognition of the
remarkable amount of secondary literature dealing with such subject will highlight some
tendencies of the first decades of the debate in Italy and France. Such tendencies can be
traced in a pattern which includes the growing awareness of the importance of the
concept of hegemony, in the whole of Gramsci’s writings, as well as the issue of the
relation between hegemony, dictatorship and democracy, direction and dominion; and,
further than this, the mapping of the various field of application of the concept of
hegemony.

Keywords: France; Hegemony; History of interpretations; Italy; Marxism.

Lo scopo del presente lavoro non ¢ quello di proporre una personale
ricostruzione storico-critica del dibattito su Gramsci e ’egemonia, su
cui disponiamo ormai di numerosi e preziosi strumenti critici', dei quali
ci avvarremo per cercare di mettere in rilievo — al di l1a dei singoli autori
e testi citati, che vanno intesi come rappresentativi di posizioni piu
ampie e articolate — alcune linee di tendenza di medio-lungo periodo gia

* Nel rivedere per la pubblicazione la mia relazione al seminario Egemonia
dopo Gramsci: una riconsiderazione (2), Urbino 6-8 ottobre 2015, ho tenuto
conto delle osservazioni dei partecipanti alla discussione. Colgo I'occasione per
ringraziarli collettivamente.

' Si vedano almeno, per il dibattito italiano, CHIAROTTO 2008 e LIGUORI 2008,
per il periodo rispettivamente prima e dopo il 1956-58; e, ancora, le numerose
pagine dedicate alla questione da LIGUORI 2012. Anche per il coté francese
faccio riferimento studi ormai consolidati, dalle Note su Gramsci in Francia di
TEXIER 1975 ai Malintesi dell’egemonia (titolo di per sé gia significativo) di
TOSEL 1995a (e cfr. anche TOSEL 1995b), fino alle piu recenti ricostruzioni di
DI MAGGIO 2013 del dibattito su Gramsci tra gli intellettuali piti 0 meno vicini
al PCF.

16



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

presenti nei primi decenni di discussioni intorno alla questione. Il
nostro intento & anche quello di contribuire a comprendere meglio, per
analogia e/o per differenza, il dibattito attuale sull’egemonia e, piu in
generale, i diversi “usi” ai quali i testi gramsciani sono stati sottoposti
dal loro primo apparire e fino ai nostri giorni.

1. 1] dibattito italiano (1948-1975)

Per quanto riguarda I'Italia, fissiamo come termini post quem e ante
guem del nostro discorso rispettivamente l'uscita del primo volume
dell’edizione tematica dei Quaderni del carcere e la loro pubblicazione
nell’edizione critica, a cura di Valentino Gerratana’. Questa
delimitazione temporale si giustifica per il fatto che, prima del 1948,
non si puo parlare di una reale conoscenza delle opere di Gramsci al di
la della cerchia ristretta di coloro che erano stati a diretto contatto con
lui; mentre dopo il 1975 il dibattito sul concetto di egemonia si avvale
dei nuovi strumenti filologici messi a disposizione dall’opera di
Gerratana e dalle discussioni da questa suscitate (esemplare la seconda
parte di Francioni 1984 a confutazione delle presunte Antinomies of
Gramsci denunciate da Anderson 1977), si inserisce in un contesto
teorico-politico in rapido mutamento (il dibattito tra intellettuali
comunisti e socialisti tra 1976 e 1977, 'apogeo e successiva crisi della
proposta politica dell’eurocomunismo nello stesso giro d’anni) e si
allarga ad ambiti fino allora trascurati (per esempio il nesso tra
egemonia e pedagogia, o egemonia e linguistica: il primo anticipato da
Urbani 1967 e Broccoli 1972°; il secondo messo per primo in rilievo da
Lo Piparo 1979°). Pertanto, pur consapevoli dei rischi di

* 1l riferimento & ovviamente al celebre saggio di PORTANTIERO 1977.

> GRAMSCI 1948.

* GRAMSCI 1975a.

> 1l tema, pur di grande interesse, non rientra nel taglio prescelto per la nostra
trattazione, per cui ci limitiamo a rimandare alla ricostruzione proposta da
MALTESE 2000.

® Su questo e sui successivi interventi dell’autore sull’argomento, al di la
dell'unilateralita dell’interpretazione proposta (che lo induce a misconoscere il
rapporto con la tradizione marxista e soprattutto leninista in favore di una

17



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

semplificazione,  superficialita e  generalizzazione che ogni
schematizzazione porta necessariamente con sé, proponiamo di
rileggere il periodo preso in considerazione sotto cinque aspetti, che
peraltro appaiono strettamente intrecciati tra loro:

— la progressiva presa di consapevolezza dell'importanza del
concetto di egemonia nel complesso dell’opera di Gramsci;

— la questione del rapporto di tale concetto con il pensiero di Marx e
soprattutto con quello di Lenin e con il leninismo (continuita, sviluppo,
traduzione piti o meno libera, superamento, rovesciamento);

— il problema della relazione tra 'egemonia gramsciana e la
tradizione comunista successiva, nazionale e internazionale (incarnate
da Togliatti e Stalin, in primis, e dai rispettivi successori): continuita,
discontinuita, tradimento ecc.;

— il tema del nesso tra egemonia e, da una parte, dittatura (del
proletariato), e dall’altra  democrazia: sinonimia, dialettica,
contrapposizione, negazione;

— la scoperta della polisemicita e complessita del concetto di
egemonia, a partire dal nesso fondamentale tra direzione e dominio.

Oggi quella di egemonia ¢ considerata una delle fondamentali
categorie teorico-politiche del pensiero di Gramsci, se non la piu
importante in assoluto, alla quale si lega buona parte della sua fortuna
in ambito soprattutto internazionale: basti pensare al fatto che la
Bibliografia gramsciana on line, su un database di poco piu di 20000
titoli, risponde attualmente alla ricerca per egemon® con 1355 records e
che Egemonia risulta largamente al primo posto per frequenza
nell’ordinamento per soggetto’. Tale consapevolezza si ¢ tuttavia diffusa
pienamente solo a partire dagli anni Settanta, cioeé dalla fine del periodo
da noi preso in considerazione, mentre appare decisamente piu precoce
il riconoscimento della figura di Gramsci come grande intellettuale

derivazione univoca del concetto di egemonia da quello di “prestigio” proposto
dal glottologo italiano Graziadio Isaia Ascoli), cfr. SCHIRRU 2008.

7 Cfr. http://bg.fondazionegramsci.org/biblio-gramsci/bibliografia  (ultima
consultazione, 5 maggio 2017).

18



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

nazionale, combattente e martire antifascista, oltre che, ovviamente,
leader del movimento operaio italiano e internazionale.

Tutto questo appare legato anche alle particolari modalita di
svolgimento di quella che & stata definita Operazione Gramsctf, a
partire dalla pubblicazione di una prima scelta di Lettere dal carcere’ e
quindi dei gia ricordati volumi tematici dei Quaderni. Prendiamo per
esempio i §§ 43-44 del Quaderno 1, in cui compare per la prima volta il
concetto di egemonia negli scritti del carcere, manifestando gia due
fondamentali innovazioni rispetto alla concezione leniniana, fatta
propria dal Gramsci politico fino al 1926 (come si evince ancora dal
saggio sulla Quistione meridionale® e dalla Lettera al CC del Pcb',
scritti che precedono di poche settimane il suo arresto). In queste
pagine, vergate nel febbraio-marzo 1930, non si parla piu di
«egemonia del proletariato», ma di «egemonia politica» (poi si dira
«civile»: Q 8, § 52), che una classe o un ceto (in questo caso quello di
cui erano espressione i moderati nel corso del Risorgimento italiano)
esercita sugli altri anche prima della conquista del potere politico ed
economico; il che implica un’estensione del concetto di egemonia dal
piano strategico-tattico a quello teorico e storico-politico. Inoltre, gia a
quest’altezza, esso appare destinato a superare la dicotomia tra
direzione e dominio, forza e consenso, per comprendere e riassumere in
sé entrambi gli aspetti”. Le note in questione, che il lettore dell’edizione
critica incontra quasi in apertura del primo volume, essendo i primi
appunti di una certa lunghezza oltre che di spessore teorico del
Quaderno 1, verranno trascritte da Gramsci nel Q 19, §§ 24 e 26. Chi
aveva a disposizione |'edizione tematica (che ignorava le note di prima

® Per una ricostruzione accurata della modalita e delle scelte relative alle prime
pubblicazioni di scritti gramsciani, cfr. CHIAROTTO 2011 e la letteratura ivi
discussa.

> GRAMSCI 1947,

' GRAMSCI 1930.

" GRAMSCI 1971, pp. 125-31.

2 Per la datazione delle note carcerarie mi avvalgo delle indicazioni
cronologiche contenute in numerosi lavori di Gianni Francioni, da me
riassunte nell’ Appendice a COSPITO 2011b, pp. 896-904.

P Su questo tema mi permetto di rimandare a COSPITO 2011a, pp. 77-126,
oltre che a VACCA 2017, pp. 21-93.

19



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

stesura), trovava solo queste seconde versioni nel bel mezzo del volume
sul Risorgimento” che seguiva, oltre al citato Materialismo storico,
quelli su GIi intellettuali e Machiavelli”, e quindi difficilmente riusciva
ad apprezzare la centralita e il carattere fondativo di queste pagine. E si
potrebbe allargare il discorso a molte altre note significative, come il §
38 del Quaderno 4, sui Rapporti tra struttura e superstrutture (trascritto
nel Q 13, §§ 17-18, e quindi destinato a confluire nel volume tematico
su Machiavelli'®), o a numerosi appunti del Quaderno 6 — quello che
solo molto pitl tardi verra riconosciuto come «il quaderno dello Stato»'’
— sul nesso tra egemonia, Stato e societa civile.

Anche per questo, ancora nel 1958 (data del primo convegno
gramsciano), qualcuno rilevo il fatto che il concetto di egemonia non
fosse stato ancora «sufficientemente studiato ed approfondito»'®. In
effetti una riflessione specifica sul tema si puo dire abbia inizio solo
dopo i traumatici eventi del 1956 (rapporto Chruséév, repressione della
rivolta ungherese), ma soltanto negli anni Settanta si assistera a un vero
e proprio salto qualitativo della ricerca, con la prima monografia
sul’argomento, pubblicata da Luciano Gruppi nel 1972, che
raccoglieva un ciclo di lezioni tenute sul tema dall’autore all'Istituto
Gramsci, precedute da un saggio di qualche anno prima'. Quindi,
dopo la pubblicazione dell’edizione critica dei Quaderni, si aprira una
nuova stagione, i cui primi episodi significativi sono il gia ricordato
dibattito su Egemonia e democrazia tra intellettuali comunisti e
socialisti (1976-77) — in cui non ¢ tanto in questione Gramsci quanto la
legittimita dei suoi presumibili eredi e prosecutori di aspirare al governo
di una nazione occidentale — e i convegni del 1977 (quarantesimo
anniversario della morte di Gramsci), che preludono alla grande fortuna
internazionale del pensiero gramsciano e, in particolare, del concetto di
egemonia, oggi al centro di diversi filoni di ricerca (Cultural Studies,

' GRAMSCI 1950, pp. 69-89 e 124-34,

> GRAMSCI 1949a, 1949b.

¢ GRAMSCI 1949b, pp. 41-50 e 29-36.

7 Cfr. BUCI-GLUCKSMANN 1975, pp. 89 sgg.
8 TAMBURRANO 1958, p. 276.

Y Cfr., rispettivamente, GRUPPI 1972 e 1967.

20



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Subaltern Studies, Postcolonial Studies e cosi via), proprio mentre in
Italia il gramscismo conosceva una lunga stagione di eclissi®.

E Gramsci stesso nei Quaderni ad attribuire «la teorizzazione e la
realizzazione dell’egemonia» a Lenin, definendo tale operazione «anche
un grande evento “metafisico” (Q 7, § 35); altrove egli sostiene
peraltro che «laspetto etico-politico della politica o la teoria
dell’egemonia e del consenso, oltre all’aspetto della forza e
dell’economiax», sarebbe «contenuto», sia pure «in nuce», nello stesso
Marx (Q 10,11, § 41.X), nei cui scritti peraltro il termine non compare.
Per quanto riguarda il significato da dare a queste e altre simili
espressioni, nel periodo da noi preso in considerazione sono state
fornite le interpretazioni piu disparate, a partire da chi, come Carlo
Ottino, vi ha visto la riprova di quella rigorosa ortodossia marxista-
leninista che egli riteneva di cogliere in tutti i Concetti fondamentali
nella politica di Gramscr'. Ma tesi analoghe sono state sostenute, in
quegli anni e nei successivi, anche con intento valutativo opposto, allo
scopo di negare I'originalita della proposta gramsciana, riconducendola
a una mera variante lessicale dell’inviso marxismo sovietico: ¢ il caso per
esempio di Rodolfo Mondolfo, che con Gramsci aveva polemizzato fin
dal 1917 (a proposito della rivoluzione bolscevica), e che al piu e
disposto a riconoscere, in alcuni passi dei suoi scritti, «un Gramsci
profondamente marxista, che insorge con noi contro quello leninista e
stalinista»”®. Tra coloro che si sono sforzati di collocare Gramsci nel
solco dell’opera di Lenin, riconoscendogli tuttavia elementi di
originalita e innovazione, va ricordato innanzitutto Palmiro Togliatti
che, nel convegno del 1958, parlo in proposito di «un nuovo capitolo»
del leninismo, mettendolo in relazione agli sviluppi ulteriori del
movimento operaio internazionale®,

Negli anni successivi vi € stato inoltre chi, come Ernesto Ragionieri,
ha insistito su come il pensiero dello stesso Lenin riguardo all’egemonia

2 Sulla questione rimandio a COSPITO 2015 e alla letteratura ivi discussa.

2L Cfr. OTTINO 1956, in part. pp. 69 sgg., ma l'intero volume risponde
all’obbiettivo di ricondurre Gramsci alla linea genealogica Marx-Lenin-Stalin.
22 MONDOLFO 1955, p. 61.

» TOGLIATTI 1958, p. 35; nel solco di questa interpretazione si collocano i
saggi di GRUPPI 1967 e 1972 (quest’ultimo piu attento a segnalare gli elementi
di originalita della posizione di Gramsci rispetto a Lenin).

21



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

conosca sviluppi e fasi differenti, ponendo particolarmente 'accento
sull’'ultima, coincidente con il soggiorno moscovita dello stesso Gramsci
(1922-23), nella quale prevarrebbe la preoccupazione su come
conservare ed estendere il consenso per il regime sovietico,
corrispondente sul piano politico con I'avvio della tattica del fronte
unico e della nuova politica economica; non ¢ casuale che solo a partire
dal 1924 Gramsci inizi a utilizzare il concetto di «egemonia del
proletariato» sui contadini nell’ambito di una politica di alleanze tra ceti
popolari urbani e rurali**. Altri interpreti, pur non negando I'influenza
leniniana nella genesi del concetto di egemonia in Gramsci, hanno
sottolineano l'audace ibridazione tra questa e altre fonti del suo
pensiero: e cosi Nicola Matteucci, autore della prima monografia in
assoluto dedicata all’autore dei Quaderni, ha richiamato I'importanza
anche sotto questo profilo della filosofia crociana, senza proporre un
«sincretismo di Croce e di Lenin, o un Croce che spiega Lenin e un
Lenin che critica Croce, ma sviluppi sintetici»” tra il marxismo e il neo-
idealismo, che costituirebbero I'aspetto piu originale e fecondo
dell’opera di Gramsci. Negli stessi anni Valentino Gerratana chiamava
invece in causa la figura di Antonio Labriola, nei cui scritti il termine
egemonia non compare testualmente, ma & in qualche modo sotteso
all’attenzione per gli aspetti “sovrastrutturali” delle dinamiche storico-
politiche e al loro nesso non meccanico né deterministico con la
struttura economica®.

All’estremo opposto rispetto a coloro che hanno insistito sulla
rigorosa ortodossia leninista della concezione gramsciana dell’egemonia
vi sono infine quegli interpreti che hanno sottolineato la distanza tra le
rispettive impostazioni, ma ancora una volta con intenti valutativi
opposti. Separare Gramsci da Lenin ha infatti significato, per
I’antigramscismo cosiddetto di sinistra, a partire da Bordiga (che pure
spesso, come gia a suo tempo Trockij, leggeva Lenin pro domo sua,
sorvolando e minimizzando su divergenze e contrasti), rifiutare come

# RAGIONIERI 1969, in part. pp. 116-19.

» MATTEUCCI 1951, p. 141; ma una simile argomentazione ¢ sottesa a CAROCCI
1948, di cui diremo poco piu avanti.

26 GERRATANA 1955. Su Antonio Labriola e I'egemonia, nonché sul rapporto
con Gramsci, si veda ora PUNZO 2008.

22



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

non marxista la concezione gramsciana dell’egemonia®. D’altro canto,
per tutta una tradizione liberal-socialista, il cui rappresentante
esemplare da questo punto di vista ¢ il primo Norberto Bobbio,
separare Gramsci dalla matrice marxista e soprattutto leninista era
funzionale a una sua interpretazione non incompatibile con la
tradizione democratica occidentale®.

Strettamente connessa alla questione del rapporto con il marxismo e
il leninismo appare quella della continuita o meno tra I'egemonia
gramsciana e le strategie successive del partito comunista italiano;
esemplare sotto questo profilo la linea interpretativa tracciata da
Togliatti, tesa a rivendicare tale continuita con accenti differenti nelle
diverse fasi della vita politica nazionale e internazionale: dalla
pubblicazione del saggio di Gramsci su Alcuni temi della quistione
meridionale, dove per la prima volta il concetto di egemonia assume
accenti destinati a essere sviluppati nei Quaderni, nel 1930, alla
commemorazione di Antonio Gramsci capo della classe operaia italiana
(e «primo leninista italiano») subito dopo la sua morte, nel 1937, dalla
prima messa in circolazione delle Lettere e dei Quaderni nell’ambito
della gia ricordata Operazione Gramsci, al fondamentale saggio su
Gramsci e il leninismo del 1958, fino al Gramsci antesignano della
“democrazia progressiva” e precursore della via italiana al socialismo
delineata negli scritti togliattiani degli ultimissimi anni””. La stessa
continuita che, nel corso dei decenni, viene denunciata dalla sinistra
bordighista, trockista, operaista ed extraparlamentare, che vede in
quello che definisce gramscismo il tradimento del classismo sul piano
politico e una forma di revisionismo su quello teorico™.

"' Su La critica di Bordiga alla nozione gramsciana di egemonia cfr. BORRELLI
2008.

%% Si veda in particolare BOBBIO 1969; successivamente lo stesso Bobbio, come
molti altri intellettuali di area liberalsocialista, ha insistito maggiormente sulle
analogie piuttosto che sulle differenze tra Gramsci e Lenin, modificando
almeno in parte le proprie posizioni precedenti in chiave di polemica
anticomunista.

? Cfr. rispettivamente GRAMSCI 1930, TOGLIATTI 1937 e 1958, nonché la
raccolta di tutti gli interventi su Gramsci in TOGLIATTI 2011 (e I'introduzione
di Guido Liguori).

% Cfr. ancora COSPITO 2015 e la letteratura ivi citata.

23



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Altrettanto divergenti le ragioni di chi sottolinea le differenze tra
Gramsci, Togliatti e la tradizione successiva (e quindi il “tradimento”
dell’eredita di Gramsci da parte dei suoi eredi), a seconda che questo
avvenga da “sinistra”, fino agli entusiasmi per il Gramsci “maoista”™",
oppure da “destra”, da parte di liberali e socialisti, allo scopo di
sottolineare le potenzialita democratiche dell’egemonia gramsciana, che
non sarebbero state sviluppate dalla politica del PCI nel dopoguerra.
Negli anni Settanta, infine, diversi “intellettuali organici” al partito
comunista, come Leonardo Paggi o Paolo Spriano, iniziano a
sottolineare la crescente distanza, innanzitutto di contesto storico-
politico, tra il pensiero di Gramsci degli anni Venti-Trenta e la linea
attuale del partito, da cui la necessita di andare «oltre Gramsci», pur
senza ovviamente rinnegarne leredita’®, mentre altri, come il gia
menzionato Gerratana, continuano a ritenere non incompatibile «una
realta pluralistica con I'esercizio di una qualche forma di egemonia»”.

Venendo alle interpretazioni del concetto di egemonia, fin dal piu
volte ricordato intervento di Togliatti su Gramsci e il leninismo (1958)
emerge la consapevolezza della problematicita del suo nesso con la
dittatura (del proletariato), che non appare né di semplice sinonimia (o
sostituzione per ragioni di censura carceraria) né di mera
contrapposizione: lo stesso Togliatti ammetteva che «una differenza vi
¢, ma non di sostanza. Si puo dire che il primo termine si riferisca in
prevalenza ai rapporti che si stabiliscono nella societa civile e quindi sia
piu ampio del secondo», ma si tratterebbe, per dirla in termini
gramsciani, di una distinzione «soltanto metodologica, non organica.
Ogni Stato ¢ una dittatura, e ogni dittatura presuppone non solo il
potere di una classe, ma un sistema di alleanze e di mediazioni»’*; ne
consegue un ancor piu problematico rapporto tra egemonia e
democrazia. Ciononostante vanno registrati precoci tentativi di leggere
I'egemonia gramsciana come differente se non contrapposta alla
dittatura marxista, leninista e stalinista, a partire da quello di Giampiero
Carocci che gia nel 1948 (I'anno della pubblicazione del primo volume

L Cfr. BONOMI 1973 e soprattutto MACCIOCCHI 1974, che vede un parallelo
tra il concetto di egemonia e la rivoluzione culturale cinese.

’2 Si vedano per esempio PAGGI 1970 e SPRIANO 1977.

> GERRATANA 1977, pp. 59-70.

* TOGLIATTI 1958, p. 34.

24



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

dei Quaderni) sosteneva come in Gramsci «il concetto duramente
politico di dittatura si risolve in quello di egemonia, in cui all’elemento
politico (la forza) si affianca quello genericamente culturale (la “societa
civile”)», che a sua volta comporta una ridefinizione del concetto di
intellettuale”. Tentativi che si moltiplicheranno soprattutto dopo i gia
ricordati fatti del ’56, per opera di ex comunisti come Antonio Giolitti,
che subito dopo aver lasciato il partito in dissenso con la linea adottata
rispetto all’invasione sovietica dell’'Ungheria, giustificava la propria
opzione riformista richiamandosi proprio al concetto di egemonia,
inteso come «un altro modo per conquistare il potere ed esercitarlo,
adeguato a una situazione del tutto diversa da quella per la quale era
stata elaborata la dittatura del proletariato»’®; interpretazione che
trovava d’accordo, pur con diverse sfumature d’accenti, oltre al
socialista Tamburrano, una serie di intellettuali accomunati da una
lettura non ortodossa dei testi gramsciani, di cui ¢ esemplare il volume
collettivo del 1959 La citta futura’.

La distinzione/opposizione tra egemonia e dittatura, che questi e
altri autori utilizzano con una valutazione di segno positivo, era gia stata
impiegata, con un giudizio opposto, da Bordiga fin dagli anni Venti per
accusare la concezione gramsciana di volontarismo, idealismo,
gradualismo, soggettivismo e cosi via’®. Negli anni che ci interessano
questa differenza viene negata o quantomeno ricondotta a un piano
strategico-tattico, non solo come abbiamo visto dagli intellettuali rimasti
legati al Pci, a partire dal suo /eader Togliatti, ma anche da una serie di
pensatori socialisti, liberali e cattolici che, pur riconoscendo la distanza
dell’egemonia gramsciana rispetto alla teoria e soprattutto alla pratica
della dittatura staliniana, ne denunciano il potenziale rischio
“totalitario”, sottolineandone il carattere antidemocratico o comunque
la sua estraneita rispetto all’orizzonte della democrazia parlamentare’:

» CAROCCI 1948, p. 441.

¢ GIOLITTI 1957, p. 29; come ricorda LIGUORI 2012, p. 138, alle posizioni
espresse di Giolitti fece seguito un intervento del vicesegretario del Pci Luigi
Longo, «con un pamphlet di replica, in cui tra 'altro si respingeva in modo
scolastico la contrapposizione tra egemonia e dittatura del proletariatos.

7 TAMBURRANO 1958; CARACCIOLO, SCALIA 1959.

’8 Cfr. ancora BORRELLI 2008.

’? Si vedano, per esempio, GAROSCI 1954; NARDONE 1971; JOCTEAU 1973.

25



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

un tema che verra ripreso e sviluppato dagli intellettuali vicini al PSI nel
gia menzionato dibattito su egemonia e democrazia del 1976/77.

I1 limite comune a tutte queste letture — pur cosi diverse tra loro dal
punto di vista sia teorico sia politico — ¢ stato quello di sovrapporre
schemi concettuali lontani nel tempo e nello spazio: termini come
dittatura (in Marx piu vicina all’antica magistratura romana, circoscritta
nel tempo e negli scopi, oltre che generalmente esercitata in favore e
con il consenso delle classi popolari, che alle forme di governo
autoritario novecentesche), roralitario (che all’epoca — da Mussolini a
Gramsci — conosce un’accezione neutra se non positiva, ed & usato
prevalentemente in senso descrittivo, a differenza di quanto non avverra
a partire dalla meta del Novecento) e cosi via hanno negli anni Venti e
Trenta un significato diverso se non opposto a quello assunto in seguito
alle drammatiche esperienze storiche di regimi che l'autore dei
Quaderni fa appena in tempo a vedere sorgere, come il nazismo e lo
stalinismo. E un discorso analogo andrebbe fatto per democrazia, che
solo nel secondo dopoguerra ¢ stata intesa, almeno nel mainstream del
pensiero politico occidentale, come sinonimo di parlamentarismo (del
quale a sua volta Gramsci e i suoi contemporanei avevano un’esperienza
ben diversa rispetto all’attuale: suffragio ristretto, subordinazione del
legislativo all’esecutivo, forti limitazioni della liberta di espressione e di
stampa e cosl via).

Piu interessanti appaiono pertanto i primi tentativi di storicizzare la
riflessione gramsciana sull’egemonia nelle sue diverse fasi in relazione
all’evoluzione dello scenario nazionale e internazionale (tentativi
relativamente tardivi rispetto alle sistemazioni basate sull’analisi dei soli
Quaderni, la prima pubblicazione parziale degli scritti precedenti la
carcerazione essendo iniziata soltanto nel 1954%): dagli scritti giovanili
(progressiva acquisizione del marxismo dall’articolo del 1917 sulla
Rivoluzione contro il “Capitale”in avanti), in cui mancano sia il termine
sia il concetto di egemonia, a quelli ordinovisti (i Consigli di Fabbrica,
valorizzati da una parte della sinistra operaista), nei quali almeno
implicitamente & presente il concetto, alla fase leninista (sulla cui
valutazione — come gia visto — le interpretazioni divergono), in cui
finalmente Gramsci parla apertamente di «egemonia del proletariato,

10 GRAMSCI 1954 (che contiene una prima raccolta degli scritti del periodo
ordinovista).

26



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

agli scritti del carcere nei quali secondo alcuni si assisterebbe
all’abbandono della prospettiva rivoluzionaria in favore di una strategia
riformista e democratica. Il rischio tuttavia ¢ quello di irrigidire le
singole tappe di un’evoluzione che appare invece coerente e continua®,
pur in presenza di momenti di svolta decisivi, a partire dal soggiorno
moscovita di Gramsci®.

La questione del rapporto tra egemonia e dittarura si lega al nesso
fondamentale, all’interno del concetto stesso di egemonia, tra il
momento della direzione (e quindi del consenso) e quello del dominio
(esercitato anche con la forza), che fin dalla prima ricezione dei testi
gramsciani, anticipando ancora una volta questioni attualmente oggetto
di discussione, alcuni videro contrapposti, altri semplicemente
giustapposti e comunque strettamente interconnessi. L.’ambivalenza era
del resto presente negli stessi Quaderni, laddove Gramsci sottolinea fin
dalla prima occorrenza del termine egemonia che «una classe ¢
dominante in due modi, ¢ cioe “dirigente” e “dominante”»,
rispettivamente delle classi alleate e avversarie (Quaderno 1, § 44), salvo
poco dopo distinguere tra un «esercizio “normale” dell’egemonia nel
terreno divenuto classico del regime parlamentare [...] caratterizzato da
una combinazione della forza e del consenso che si equilibrano, senza
che la forza soverchi di troppo il consenso» (egemonia come direzione
+ dominio), e situazioni in cui «l’apparato egemonico si screpola e
I'esercizio dell’egemonia diventa sempre piu difficile», per cui la lotta
per conquistare o riconquistare |'egemonia-direzione appare
subordinata all’esercizio del dominio-forza (Quaderno 1, § 48) .

Mentre chi, come abbiamo visto in precedenza, avvicinando se non
sovrapponendo il concetto di egemonia alla dittatura del proletariato,
sottolineava la prevalenza dell’elemento del dominio, sia pure in
qualche modo mascherato dagli apparati ideologici di propaganda,
insistettero sull’elemento della direzione (che a sua volta si svolgerebbe

*! Esemplare da questo punto di vista la ricostruzione di SPRIANO 1967-1969,
ma ancor piu le posizioni unilaterali di tutti coloro che contrappongono il
Gramsci buono di una certa fase a quello meno buono (se non addirittura
cattivo) di altre fasi, precedenti e successive.

2 Cfr. ancora il lavoro per molti aspetti pionieristico di PAGGI 1970.

¥ Mi permetto di rimandare al riguardo ancora a COSPITO 2011a, in part. pp.
81-85.

27



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

su un piano prevalentemente culturale o comunque sovrastrutturale)
autori come Bobbio, che considerava in Gramsci «il momento della
forza strumentale, e quindi subordinato al momento dell’egemonia»,
mentre in Lenin «dittatura ed egemonia procedono di pari passo, e
comunque il momento della forza & primario e decisivo»™. Il prevalere
del momento del consenso — e quindi dell’organizzazione culturale
mediata dagli intellettuali — era stato peraltro gia messo in evidenza da
studiosi di parte comunista come Mario Alicata e Paolo Spriano, attenti
tuttavia a sottolineare 1'aspetto anche materiale-strutturale di tale
organizzazione®, e in seguito da Nicola Auciello, che proprio contro
Bobbio ribadira «il fondamento economico-strutturale della egemonia»,
in quanto «il grado di espansivita egemonica di un gruppo sociale ¢
anzitutto di carattere obiettivo, relativo cioé alla sua posizione
economica»®,

Piu attento alla compresenza di direzione e dominio, che come
abbiamo visto si manifesta fin dalle prime occorrenze del concetto di
«egemonia politica» nei Quaderni, e alle oscillazioni a riguardo presenti
nei testi successivi, si mostrod invece il gia citato Gruppi, secondo cui
«per Gramsci il concetto di egemonia comprende, di norma, quello di
direzione e di dominio insieme»"’; a suo giudizio, inoltre, questo poteva
essere compreso solo alla luce di una rilettura del rapporto tra Stato e
societa civile. Un altro tema, questo, destinato a grande sviluppo e che
era stato anticipato, all’inizio degli anni Cinquanta, da un saggio del
giurista Vezio Crisafulli, che da una parte aveva sottolineato la
«distinzione» e insieme '«unita dialettica» tra i due piani e dall’altro il
fatto che in Gramsci lo Stato inteso «come societa integrale, come
“unita storica fondamentale” di societa politica e societa civile»,
comprende anche il momento dell’egemonia, intesa come «ordinamento
morale e intellettuale, oltre che giuridico ed economico di una
determinata societa»*®,

“ BOBBIO 1969, p. 61; ma una tesi analoga si trova gia in TAMBURRANO 1958,

* Cfr. almeno ALICATA 1956 e SPRIANO 1958; aveva peraltro gia definito
I'egemonia come «consenso della direzione culturale» lo storico socialista
Franco Catalano (CATALANO 1949, p. 39).

% AUCIELLO 1974, pp. 119-20.

47 GRUPPI 1967, p. 78.

* CRISAFULLI 1951, pp. 583 sgg.

28



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

2. L'egemonia in Francia (1953-1975)

Per quando riguarda le letture francesi dell’egemonia, riteniamo piu
proficuo seguire un criterio cronologico (pressappoco per decenni),
rispetto a quello tematico utilizzato per I'Italia; restano ovviamente
valide le precisazioni di cui sopra riguardo al carattere inevitabilmente
semplificato e approssimativo di questa come della precedente
schematizzazione.

La nostra ricognizione puo prendere le mosse dal 1953, anno di
pubblicazione della prima «raccolta molto epurata»® di Lettres de
prison: come accaduto in Italia qualche anno avanti, infatti, il primo
contatto del grande pubblico con la figura di Gramsci avviene tramite
’epistolario carcerario che pero, in questo caso, viene pubblicato da un
editore di partito — le Editions Sociales del PCF — e con una prefazione
del segretario dell’omologo partito italiano, Togliatti. Ne risulta un
Gramsci non solo marxista-leninista, come allora quello togliattiano (nel
quale pure cominciavano a emergere differenziazioni, destinate come si
¢ visto ad accentuarsi nei successivi interventi del Migliore, a partire dal
saggio del 1958), ma stalinista come era allora (e restera a lungo) il
partito francese, che peraltro continuera per molto tempo a manifestare
«una ostilita sorda e costante» nei suoi confronti, che andra di pari
passo con il mancato riconoscimento della sua originalita’®. Da questo
punto di vista pu0 essere considerato esemplare il saggio di Richet 1954,
uno dei primi lavori in assoluto usciti su Gramsci in Francia, in cui il
concetto di egemonia viene equiparato esplicitamente a quello di
dittatura del proletariato, per il quale si rimanda, oltre a che Lenin, alle
Questioni del leninismo di Stalin. Dopo il ’56 Richet diventera
ferocemente anticomunista, ma anche in chi rimarra fedele al PCF
cadra il riferimento almeno esplicito al leader georgiano: per esempio
I'intellettuale e  parlamentare  comunista Georges Cogniot,
nell’introduzione all’antologia di Oeuvres choisies, uscita sempre preso
le Editions Sociales nel 1959, definira Gramsci «un disciple de Lénine»,
per quanto «véritablement créateur», che lavorava per la costruzione di
un nuovo blocco sociale dominante formato da operai industriali e

¥ TOSEL 1995b, p. 6, con riferimento a GRAMSCI 1953,
Y TOSEL 1995b, p. 5.

29



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

lavoratori agricoli,”' cercando di «rinchiudere la tematica dell’egemonia
nella strategia di fronte popolare ed arginare il revisionismo attribuito a
Togliatti, ritenuto fedele interprete di Gramsci», come testimoniano le
«numerose note correttive (dovute forse a Cogniot medesimo), che
prendono le distanze dall’idealismo della filosofia della prassi,
riaffermano la realta del mondo esterno, 'anteriorita della natura
rispetto al pensiero» e riducono 'egemonia «a persuasione preferibile
alla coercizione»’”,

Negli anni Sessanta anche in Francia cresce I'interesse per il concetto
gramsciano di egemonia nell’ambito di una piu vasta Gramsci-
Renaissance”. Inizialmente questo avviene per opera degli studenti di
sinistra in polemica con il partito e degli intellettuali gauchisti che
saranno tra gli ispiratori del Sessantotto, anche in reazione ai fatti di
Praga: esemplare la figura di Roger Garaudy, da tempo esponente
eterodosso del PCF, che di qui a poco ne verra espulso, che immagina il
movimento giovanile di protesta come portatore di un «nuovo blocco
storico» e legge 'egemonia in chiave di politica di alleanze™. Agli anni
Sessanta risale anche il primo incontro con Gramsci da parte di
Althusser, che da un lato ne riconosce la grandezza e I'originalita,
soprattutto per quanto riguarda la teoria politica, ma dall’altro ne rifiuta
come idealistica la matrice filosofica storicistica e umanistica del suo
marxismo”. Per certi aspetti vicino ad Althusser, e per altri attento a
prendere le distanze da certe sue rigidita, Nicos Poulantzas tenta una
(difficile) sintesi tra gramscismo e althusserismo, sottolineando
I'importanza del concetto di egemonia, anche in relazione alla questione
strategica delle alleanze, salvo poi criticare Gramsci per aver insistito
eccessivamente sull’elemento della direzione a scapito di quello della

>t G. Cogniot, Une grande figure marxiste, in GRAMSCI 1953, pp. 7-13.

°2 TOSEL 1995b, pp. 7-8.

> PULINA 1978.

>* Cfr. almeno GARAUDY 1969.

> Cfr. ALTHUSSER 1965 e ALTHUSSER ET AL. 1965, in part. pp. 320-37. Non
potendo addentrarmi nella complessa questione dei rapporti tra Althusser,
althusserismo e Gramsci, rimando al recente numero monografico della rivista
«Décalages», vol. 2, n. 1 (2016), http://scholar.oxy.edu/decalages/, e alla
bibliografia ivi discussa.

30



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

forza®. Probabilmente anche sulla spinta di questi lavori,
successivamente lo stesso Althusser 1970 riprendera il confronto critico
con Gramsci, mettendo in relazione la propria teoria degli apparati
ideologici di stato con gli apparati egemonici, pubblici e privati, di cui si
discute ampiamente nei Quaderni. A partire dalla fine del decennio un
altro intellettuale marxista come Texier 1969 mette al centro della sua
analisi questa categoria per comprenderne, all'interno del «blocco
storico», il carattere anche strutturale, economico-sociale, e non solo
politico-ideologico, che altrimenti si ridurrebbe a mera strategia per la
conquista del consenso elettorale (come tendevano a fare alcuni
esponenti revisionisti del PCF, per questo ribattezzati Jes italiens’).
Texier inoltre polemizza espressamente contro linterpretazione di
Bobbio 1969 discussa in precedenza, ed ¢ significativo che, forse per la
prima volta, le letture francesi su Gramsci escano dai confini nazionali,
perdendo cosi il loro carattere per cosi dire “d’importazione”, e si
confrontino direttamente (la discussione con Bobbio si svolse durante il
convegno del 1967) con quello che ancora rappresenta il centro degli
studi gramsciani, vale a dire I'Italia, dove del resto nello stesso giro
d’anni, in seguito alla traduzione di Leggere il Capirale, si inizia a
discutere — spesso in modo polemico — la lettura althusseriana di
Gramsci.

Nel decennio successivo tali discussioni procedono con Portelli 1972
(subito tradotto in italiano, a conferma di quanto dicevamo poco
prima), che, oltre a sottolineare le differenze tra egemonia e dittatura
del proletariato, diversamente da Texier insiste sul primato
dell’elemento ideologico rispetto a quello economico-sociale nell’ambito
del «blocco storico». Tuttavia, nell’'introduzione a una nuova scelta di
scritti di Gramsci, sempre per I'editore del Partito francese, Francois
Ricci scrive ancora nel 1975 che “filosofia della prassi” ed “egemonia”
sono sostanzialmente sinonimi di “marxismo” e “dittatura del
proletariato”, ai quali verrebbero preferiti solo per ragioni legate alla
censura carceraria (rappresentando al piu delle nuances rispetto a
questi’®), oltre a riproporre la tradizionale lettura “frontista” della
strategia politica gramsciana. Nel frattempo un gruppo di intellettuali

%6 Cfr. POULANTZAS 1965 e 1968.
7 Cfr. DIMAGGIO 2013, pp. 58-59 e 69-74.
*8 Introduction a GRAMSCI 1975b, p. 16.

31



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

legati al PCF (alcuni dei quali destinati a uscirne in seguito), prendono a
simpatizzare per l'eurocomunismo (interpretandolo per lo piu da
“sinistra”) e per il PCI, giungendo cosi ad approfondire il pensiero di
Gramsci, a torto o a ragione considerato ancora la fonte ispiratrice della
politica del partito italiano”. Esemplare a riguardo la figura di Christine
Buci-Glucksmann, che pure proveniva dall’althusserismo e che, tra il
1972 e il 1983, pubblica una serie di importanti lavori su Gramscdi,
culminati nel volume del 1975, anch’esso immediatamente tradotto in
italiano®. Qui, oltre a sottolineare contro Bobbio I'importanza degli
«apparati» per la conquista e soprattutto la conservazione dell’egemonia
(che quindi non puo essere esclusivamente o prevalentemente culturale)
e a insistere sul leninismo di Gramsci, svolge un’indagine pionieristica
sull’evoluzione del concetto stesso di egemonia, identificandone
'origine (pur in mancanza del termine) negli scritti ordinovisti, la prima
occorrenza nel 1924 dopo il soggiorno russo, insistendo sull’ importanza
dello scritto sulla Questione Meridionale e soprattutto sull’evoluzione
interna del manoscritto carcerario (che ¢ tra le prime a leggere almeno
parzialmente nell’edizione critica): dal Primo Quaderno, ancora legato
agli scritti politici precedenti la carcerazione, al Quaderno 4 in cui
emerge la teoria delle superstrutture, al Quaderno 6, il gia ricordato
«quaderno dello Stato» (da intendersi in senso integrale, nel suo nesso
dialettico con la societa civile), alle successive serie di Appunti di
filosofia nei Quaderni 7e 8 e cosi via. Sia pure con tutte le rigidita e gli
schematismi tipici di una certa temperie culturale, Buci-Glucksmann
1975 costituisce uno dei primi esempi di quella lettura diacronica dei
Quaderni oggi diffusa in Italia ma non ancora a sufficienza all’estero
(esemplare per differenza il di poco successivo e gia ricordato saggio di
Anderson 1977 sulle Antinomies di Gramsci, che non a caso incontrera
I'approvazione dell’Althusser che in quegli anni vedeva nell’ egemonia
gramsciana il fondamento teorico dell’eurocomunismo a lui inviso), e
che ancora oggi appare fondamentale per affrontare un tema complesso
e diffuso come quello dell’egemonia a partire dalle modalita con le quali
si & venuto costituendo nella mente e negli scritti di Gramsci.

> Cfr. a riguardo FABRE ET AL. 1977, nonché i numeri monografici su Gramsci
delle riviste «Dialectiques» (3/4, 1974) e «Temps Modernes» (343, 1975).

% Sul complesso della lettura gramsciana di Buci-Glucksmann, cfr. COSPITO
2016.

32



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Nello stesso 1975, la prima presentazione — a Parigi anziché in Italia
— dell’edizione critica dei Quaderni, segnava uno dei punti piu alti
dell'interesse per Gramsci (e per 'egemonia) in Francia, destinato a
declinare rapidamente negli anni successivi, come testimonia la stessa
lentezza con cui verra portata a termine la traduzione integrale dei
Cahiers de prison, iniziata nel 1978 e terminata soltanto nel 1996.

Riferimenti bibliografici

AA.VV., 1958
Studi gramsciani, Atti del Convegno tenuto a Roma nei giorni 11-13 gennaio, Editori
Riuniti-Istituto Gramsci, Roma.

AAVV., 1977a
Egemonia e democrazia. Gramsci e la questione comunista nel dibattito di
Mondoperaio, “Quaderni di Mondoperaio”, VII, 1977.

AAVV., 1977b
Egemonia, stato, partito in Gramsci, Atti del seminario di studio presso I'Istituto P.
Togliatti, 27-29 gennaio 1977, Editori Riuniti, Roma, 1977.

ALICATA, MARIO, 1956
Troppo poco gramsciani (il dibattito sulla cultura marxista), “Il contemporaneo”, n° 26,

pp. 6-7.

ALTHUSSER, LOUIS 1965

Pour Marx, Maspéro, Paris.
ID., 1970 .
Idéologie et appareils idéologiques d’Etat, “La Pensée”, n° 151, pp. 3-30.

ALTHUSSER, LOUIS ET AL., 1965
Lire le Capital, Maspéro, Paris.

ANDERSON, PERRY, 1977
The Antinomies of Antonio Gramsci, “New Left Review”, n°® 100, pp. 5-78.

AUCIELLO, NICOLA, 1974
Socialismo ed egemonia in Gramsci e Togliatti, De Donato, Bari.

BOBBIO, NORBERTO, 1969
Gramsci e la concezione della societa civile, in ROSSI 1969, vol. I, pp. 75-100.

BoNowmr, GIORGIO, 1973
Partito e rivoluzione in Gramsci, Feltrinelli, Milano.

33



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

BORRELLI, FRANCESCO SAVERIO, 2008
“La critica di Bordiga alla nozione gramsciana di egemonia”, in D’ORST 2008, pp. 236-
52.

BroccoOLI, ANGELO, 1972
Antonio Gramsci e 'educazione come egemonia, L.a Nuova Italia, Firenze.

Bucl-GLUCSKMANN, CHRISTINE, 1975
Gramsci et I'Etat. Pour une théorie matérialiste de la philosophie, Fayard, Paris.

CARACCIOLO, ALBERTO, SCALIA, GIANNI (a cura di), 1959
La cirta furura. Saggi sulla figura e il pensiero di Anronio Gramsci, Feltrinelli, Milano.

CAROCCI, GIAMPIERO, 1948
Un intellettuale tra Lenin e Croce, recensione a GRAMSCI 1948, “Belfagor” 111, 4, pp.
435-45,

CATALANO, FRANCO, 1949
1l concetto di egemonia in Gramsci, “Quarto Stato”, 8-9, pp. 38-39.

CHIAROTTO, FRANCESCA, 2008

“I primi dieci anni (1948-1958). Note sulla ricezione del Gramsci teorico politico: la
fortuna dell”’egemonia’”, in D’ORSI 2008, pp. 65-76.

ID., 2011

Operazione Gramsci. Alla conquista degli intellettuali nell’Italia del dopoguerra, Bruno
Mondadori, Milano.

CosPITO, GIUSEPPE, 2011a

1l ritmo del pensiero. Per una lettura diacronica dei «Quaderni del carceres» di Gramsci,
Bibliopolis, Napoli.

ID.,2011b

Verso l'edizione critica e integrale dei «Quaderni del carcere», “Studi Storici”, LII, n° 4
(ottobre-dicembre), pp. 881-904.

ID., 2015

Gramsci nella crisi del marxismo italiano. Tra gramscismo e antigramscismo, in VACCA
2015, pp. 193-206.

ID., 2016

Christine Buci-Glucksmann tra Althusser e Gramsci (1969-1983), “Décalages”, vol. 2,
n° 1 (2016), http://scholar.oxy.edu/decalages/.

CRISAFULLI, VEZIO, 1951
Stato e societa nel pensiero di Gramsci, “Societa”, n° 4, pp. 583-609.

D’ORSL, ANGELO (A CURA DI), 2008
Egemonie, Dante & Descartes, Napoli.

34



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

D1 MAGGIO, MARCO, 2013

Les intellectuels et la stratégie communiste. Une crise d’hégémonie (1958-1981), Les
Editions sociales, Paris[ma si veda anche “Les ‘malentendus de I’hégémonie’. Gramsci
dans le parti communiste francais (1953-1984)”, in AA.VV., La Gramsci renaissance,
Editions Sociales, Paris, in corso di stampa, che ho potuto leggere in anteprima grazie
alla cortesia dell’ Autore].

FABRE, JEAN ET AL., 1977
Les communistes et I’Etat, Les Editions Sociales, Paris.

FRANCIONI, GIANNI, 1984
L officina gramsciana. Ipotesi sulla struttura dei «Quaderni del carcere», Bibliopolis,
Napoli.

GARAUDY, ROGER, 1969
Le grand tournant du socialisme, Gallimard, Paris.

GAROSCI, ALDO, 1954
“Totalitarismo e storicismo nel pensiero di Gramsci”, in Pensiero politico e storiografia
moderna, Nistri-Lischi, Pisa, pp. 193-257.

GERRATANA, VALENTINO, 1955

L’opera di Gramsci nella cultura italiana, “Rinascita”, XI, pp. 749-753.
ID., 1977

Intervento, in AA.VV. 1977a, pp. 59-70.

GIOLITTI, ANTONIO, 1957
Riforme e rivoluzione, Einaudi, Torino.

GRAMSCI, ANTONIO, 1930

Alcuni temi della quistione meridionale, “Lo Stato operaio”, a. IV, n° 1, ora in
Disgregazione sociale e rivoluzione. Scritti sul mezzogiorno, a cura di F.M. Biscione,
Liguori, Napoli, 1996, pp. 1-66.

ID., 1947

Lettere dal carcere, Einaudi, Torino.

ID., 1948

1] materialismo storico e la tilosotia di Benedetto Croce, Einaudi, Torino.

ID., 1949a

Gli intellettuali e I'organizzazione della cultura, Einaudi, Torino.

ID., 1949b

Note sul Machiavelli, sulla politica e sullo Stato moderno, Einaudi, Torino.

ID., 1950

11 Risorgimento, Einaudi, Torino.

ID., 1953

Lettres de prison, traduit par J. Noaro, préface par P. Togliatti, Editions Sociales, Paris.

35



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 1954

L 'Ordine Nuovo (1919-1920), Einaudi, Torino.

ID., 1959

(Euvres choisies, traduction et notes de G. Moget et A. Monjo, préface de G. Cogniot,
Editions Sociales, Paris.

ID., 1967

La formazione dell'uomo. Scritti di pedagogia, Editori Riuniti, Roma.

ID., 1971

La costruzione del partito comunista, Einaudi, Torino.

ID., 1975a

Quaderni del carcere, Edizione critica dell’Istituto Gramsci a cura di V. Gerratana,
Einaudi, Torino [citati direttamente nel testo secondo 'ordinamento in quaderni — Q —
e paragrafi — § — stabilito dal curatore].

ID., 1975b

Gramsci dans les textes. De l'avant aux derniers écrits de prison (1916-1935), sous la
direction de F. Ricci en collaboration avec J. Bramant, Editions Sociales, Paris.

ID., 1978-96

Cahiers de prison, trad. de litalien par Monique Aymard, Francoise Bouillot, Paolo
Fulchignoni, Gérard Granel, Nino Negri, Pierre Laroche, Claude Perrus. Avant-propos
et notes de Robert Paris, 5 voll., Gallimard, Paris.

GRuUPPI, LUCIANO, 1967

1l concetto di egemonia, “Critica marxista”, Quaderni, n° 3, pp. 78-95.
ID., 1972

1] concetto di egemonia in Gramsci, Editori Riuniti, Roma.

HOBSBAWN, ERICJ. (a cura di), 1995
Gramsci in Europa e in America, Laterza, Roma-Bari.

JocTEAU, GIAN CARLO, 1973
Sul concetto di egemonia in Gramsci e Togliatti, “Rivista di storia contemporanea”, n
1, pp. 1-39.

o

Li1Guori, GUIDO, 2008

L’egemonia e i suoi interpreti, in A. D’ORSI 2008, pp. 45-64.

ID., 2012

Gramsci conteso. Interpretazioni, dibattiti e polemiche 1922-2012, Editori Riuniti,
Roma.

Lo P1PARO, FRANCO, 1979
Lingua, intellettuali, egemonia in Gramsci, Laterza, Roma-Bari.

MACCIOCCHI, MARIA ANTONIETTA, 1974
Pour Gramsci, trad. it. Per Gramsci, il Mulino, Bologna.

36



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

MALTESE, PIETRO, 2000
Letture pedagogiche di Antonio Gramsci, Anicia, Roma.

MATTEUCCI, NICOLA, 1951
Antonio Gramsci e la filosofia della prassi, Giuffré, Milano.

MONDOLFO, RODOLFO, 1955
Intorno a Gramsci e alla filosofia della prassi, Edizioni di Critica sociale, Milano.

NARDONE, GIORGIO, 1971
1l pensiero di Gramsci, De Donato, Bari.

OTTINO, CARLO LEOPOLDO, 1956
Concetti fondamentali nella teoria politica di Anronio Gramsci, Feltrinelli, Milano.

PAGGI, LEONARDO, 1970
Gramsci e il moderno principe. 1. Nella crisi del socialismo italiano, Editori Riuniti,
Roma.

PORTANTIERO, JUAN CARLOS, 1977
“Los usos de Gramsci”, in A. GRAMSCI, Escritos politicos 1917-1933, Ediciones Pasado
y Presente, México, pp. 11-82.

PORTELLI, HUGUES, 1972
Gramsci et le bloc historique, Presses universitaires de France, Paris; trad. it. Gramsci e
1/ blocco storico, Laterza, Roma-Bari 1973.

POULANTZAS, NICOS, 1965

Prolégoménes a I'étude de I'hégémonie, “Temps Modernes”, n°® 234 e 235, pp. 862-96 e
1048-69.

ID., 1968

Pouvoir politique et classe sociales, Maspéro, Paris.

PULINA, PAOLO, 1978
La ricezione di Gramsci in Francia, “Bollettino per biblioteche. Rivista dell’assessorato
ai servizi culturali dell’ Amministrazione provinciale di Pavia”, n° 19, pp. 54-71.

PuNzo, LUIGI, 2008
“Antonio Labriola e 'egemonia”, in D’ORSI 2008, pp. 27-43.

RAGIONIERI, ERNESTO, 1969
“Gramsci e il dibattito teorico nel movimento operaio internazionale”, in ROSSI 1969,

vol. I, pp. 101-147.

RICHET, DENIS, 1954
Gramsci et I'histoire de France, «La Pensée», 55, pp. 61-78.

37



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

RIGHI, MARIA LUISA (a cura di), 1995
Gramsci nel mondo, Atti del convegno internazionale di studi gramsciani, Formia 25-28
ottobre 1989, Fondazione Istituto Gramsci, Roma.

Ross1, PIETRO (a cura di), 1969

Gramsci e la cultura contemporanea. Atti del convegno internazionale di studi
gramsciani tenuto a Cagliari il 23-27 aprile 1967, Editori Riuniti-Istituto Gramsci,
Roma.

SCHIRRU, GIANCARLO, 2008

“La categoria di egemonia e il pensiero linguistico di Antonio Gramsci”, in D’ORST 2008,
pp. 397-444.

SPRIANO, PAOLO, 1958

Intervento, in Aa.Vv. 1958, pp. 537-542.

ID., 1967-69

Storia del partito comunista italiano, vol. 1, Da Bordiga a Gramsci. vol. 11, GIi anni della
clandestinita, Einaudi, Torino.

ID., 1977

Intervento in AA.VV. 1977a.

TAMBURRANO, GIUSEPPE, 1958
Gramsci e I'egemonia del proletariato, in AA.VV. 1958, pp. 277-86.

TEXIER, JACQUES, 1969

Intervento, in ROSSI 1969, vol. I, pp. 152-157,

ID., 1975

Note su Gramsci in Francia, “Critica marxista”, n® 1, pp. 111-46.

TOGLIATTI, PALMIRO, 1937

Antonio Gramsci capo della classe operaia italiana, “Lo Stato operaio”, IX, n° 5-6, pp.
237-89.

ID., 1958

11 leninismo nel pensiero e nell’azione di Gramsci e Gramsci e il leninismo, in AA.VV.
1958, pp. 15-35 € 419-44.

Ip., 2001

Scritti su Gramsci, a cura di G. Liguori, Editori Riuniti, Roma.

TOSEL, ANDRE, 1995a

1 malintesi dell’'egemonia. Gramsci in Francia (1965-1989), in RIGHI 1995, pp. 55-60.
ID., 1995b

In Francia, in HOBSBAWM 1995, pp. 5-26.

URBANI, GIOVANNI, 1967
Egemonia e pedagogia nel pensiero di Gramsci, in GRAMSCI 1967.

38



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

VACCA, GIUSEPPE (a cura di), 2015
La crisi del soggetto. Marxismo e filosofia in Italia negli anni Settanta e Ortanta,

Carocci, Roma.
ID., 2017
Modernita alternative. Il Novecento di Antonio Gramsci, Einaudi, Torino.

39



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Il nodo latinoamericano dell’egemonia: da “Pasado y Presente” al
seminario di Morelia (1980). Per i quarant’anni di Los usos de Gramsci
di Juan Carlos Portantiero

Ratl Burgos

The primary purpose of this article is to discuss the theoretical and political role of the
hegemony and political alternatives seminar, organised by the Institute of Social
Research of the National Autonomous University of Mexico in Morelia Michoacan in
February 1980 (The Morelia Seminar). The meeting is considered to be a high point
(empirically and symbolically) in the synthesis of the discussion on the Gramscian
concept of hegemony in Latin America, concept destined to be a central to the
profound process of political and cultural renewal of the Left in Latin America.
Secondly, among the historical set of events and theoretical discussions condensed in
the seminar, the article highlights the strategic importance of the text "The Uses of
Gramsci" by Juan Carlos Portantiero, forty years after its publication. The essay of this
Argentinean Gramscian sociologist is considered, in the paper set before the reader, as a
basic text for the renewal of the theoretical foundations for a revolutionary project in
Latin America, based on the consideration thar socialism means an expansion and
radicalisation of democratic practices in all spheres of social life.

Keywords: Morelia Seminar; Hegemony; The uses of Gramsci; Juan Carlos Portantiero;
Latin American Letft.

Il titolo suggerito dagli organizzatori — I/ nodo latinoamericano
dell’'egemonia: da “Pasado y Presente” al seminario di Morelia (1980) -
e che ho accettato volentieri & carico di significati polemici che faro in
modo di esplicitare brevemente in questo lavoro. Il sottotitolo ¢ mio, e
cerca di mettere in evidenza un testo che considero cruciale per la
definizione di questo “nodo” sulla praxis dell’egemonia in America
Latina, e che di questi tempi sta compiendo 40 anni'. Infine devo
sottolineare che, dato che la mia posizione sul tema ¢ stata costruita sul
libro Los Gramscianos Argentinos. Cultura y politica en la experiencia
de Pasado y Presenté (2004), rimanderd per molte mie considerazioni a
elementi gia trattati nel Capitolo 5 del libro, “L’esilio messicano e la
rivoluzione concettuale della sinistra”.

! PORTANTIERO 1977. Posteriormente & stato ripubblicato, come parte di
un’antologia di lavori di Portantiero, nel volume Los usos de Gramsci, Folios,
México 1981.

> BURGOS 2004.

40



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Volevo anticipare fin da ora quelle che considero le componenti
principali che costituiscono i contorni di questo “nodo”, data la
prospettiva suggerita per questo seminario.

In termini temporali, e esprimendo il titolo di questo lavoro, potrei
suggerire un processo simbolicamente datato tra il 1975 e il 1980. Del
1975 ¢ lelaborazione del corpo fondamentale del saggio G/ usi di
Gramscr del sociologo argentino Juan Carlos Portantiero, come detto
dall’autore in un’intervista rilasciata a luglio del 1998; infine, il testo ¢
stato pubblicato nel 1977, come introduzione al numero 54 dei
“Cuadernos de Pasado y Presente” dedicato alla pubblicazione degli
scritti politici di Gramsci. E, chiaramente, il 1975 ¢ lanno di
pubblicazione dell’edizione Critica dei Quaderni, di importante
ripercussione in America Latina riguardo il tema di cui ci occupiamo.

Nel 1979 trionfa un’originale rivoluzione in Nicaragua, capeggiata
dal Fronte Sandinista di Liberazione Nazionale, con novita teorico-
politiche di straordinarie conseguenze per il nostro tema: in particolare
I'idea di egemonia del popolo, incitera un rinnovamento nelle
atrofizzate discussioni sul soggerto della rivoluzione, contribuendo a
un’inusitata rottura degli schemi anteriori.

Infine, il 1980 rappresenta un anno particolare per la discussione
della questione, con tre assi cruciali che vorrei evidenziare.

I) Nel mese di febbraio, viene realizzato il seminario “Hegemonia y
alternativas politicas en América Latina” a Morelia, Michoacan,
dedicato alla discussione del concetto di egemonia, che puo essere visto
anche in modo simbolico come lo sbocco di una discussione teorica
precedente: il seminario € come una specie di cassa di risonanza teorico-
politica, la consacrazione del cammino che porta alla 7eoria
dell’Egemonia come asse strategico centrale negli anni successivi,
certamente in maniera graduale, perd crescente”.

> Anche se il libro non ¢ stato pubblicato in lingua italiana, il lettore ha accesso
al capitolo 5 di tale lavoro in Perché Gramsci?, pubblicato in VACCA-
KANOUSSI-SCHIRRU 2011, pp. 79-98.

* Non solo come effemeride estremamente importante per il tema che ci
riguarda, vale la pena menzionare che nello stesso mese di febbraio 1980
nasceva a Sao Paulo il Partito dei Lavoratori (PT), destinato a svolgere un
ruolo storico rilevante nella discussione latino-americana sull’ egemonia.

41



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

II) Ad aprile si tiene a Sinaloa, Culiacian, il primo Colloquio
internazionale su “Mariategui y la revolucion latinoamericana” che
rappresenta un momento culminante della riscoperta dell’“Amauta”
José Carlos Mariategui, preceduto da una densa produzione tra il 1978
e il 1980.

III) In terzo luogo, viene pubblicato a Lima, Pert (non a caso,
tenendo conto del punto precedente) il libro Marx y America Latina, di
José Maria Arico.

In questo bivio cruciale viene elaborato un insieme di discussioni che
vorrei riassumere qui di seguito, ovviamente senza pretendere che sia
una lista esauriente di temi:

1) Riflessione della sinistra politica in generale e della “nuova sinistra
rivoluzionaria” sorta negli anni Sessanta, in particolare sulla sconfitta
sofferta e la via crucis del ciclo di dittature militari.

2) L’emergenza di un “nuovo modello di vittoria” (I'esperienza del
“fronte”, della unita delle organizzazione rivoluzionarie) sorto con
I'esperienza della Rivoluzione Sandinista e linsieme di discussioni
teorico-politiche aperte dalle novita che portava questo “nuovo tipo di
rivoluzione”,

3) La riscoperta di Mariategui come “primo marxista dell’America”
e il suo ruolo nel processo di “traduzione” del marxismo verso le realta
nazionali latino-americane.,

4) 1l nuovo livello della riflessione su Gramsci (clima dell’epoca
dopo i 1975) [ARICO 1988: 12] estende all’America Latina
I’espressione che Marco Aurélio Nogueira aveva coniato per lo stesso
periodo in Brasile, rilevando che le idee di Gramsci «esplosero come un
vulcano».

5) Ri-lettura di Marx dall’America Latina nel segno dell’ennesima
“crisi del marxismo”, in dibattito durante quel contesto storico: in
quella crisi il “marxismo” (della Seconda Internazionale) e il
“marxismo-leninismo” (stalinismo) sono messi sotto scacco.

6) L’emergenza definitiva del concetto di egemonia come asse
strategico della praxis rivoluzionaria in America Latina.

7) Il recupero e lintroduzione permanente del concetto di
democrazia come asse strategico del progetto socialista e le relazioni
organiche tra egemonia e democraziain terra latino-americana.

42



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Non ¢ un dato minore che questa costruzione teorica sia stata
elaborata sullo sfondo delle piu terribili dittature militari in America
Latina, e non ¢ strano, in questo senso, che il Messico sia stato un luogo
fondamentale per lo sviluppo di questa riflessione.

1. Portantiero: «Los usos de Gramsci»

Nel suo saggio, Portantiero mette 'accento sul Gramsci “teorico
dell’egemonia”, spostando, riordinando e completando i due principali
codici di lettura elaborati nella tappa argentina dal gruppo di Pasado y
Presente, cioé: il Gramsci della tematica “nazional-popolare” e il
Gramsci “dei consigli”. Provero a sintetizzare gli elementi centrali del
suo intervento.

a) Traducibilita. Lo sfondo e il punto di partenza analitico di
Portantiero € il concetto gramsciano di “traducibilita” dei linguaggi
scientifici, anche se nel testo non si dilunga su questo concetto.” Questo
punto ¢ fondamentale, dato che era necessario spiegare la possibilita di
scavalcare le distanze storiche e culturali che potevano interferire
nell’'uso dello strumentale gramsciano e su cid ¢ bene ricordare la
posizione del suo compagno di strada, José Aricd, nel suo testo sul
pensiero di Gramsci e il suo itinerario in America Latina:

«Se la traducibilita suppone che una fase determinata della civilta abbia
un’espressione  “fondamentalmente” identica, anche se il linguaggio &
storicamente distinto in quanto ¢ determinato dalle tradizioni specifiche di
ogni cultura nazionale e da tutto cido che viene da essa, Gramsci potrebbe

essere tradotto in chiave latino-americana se fosse possibile stabilire qualche

tipo di similitudine o sintonia storico-culturale tra il suo mondo e il nostro»°.

> «La traducibilita presuppone che una data fase della civilta ha una

espressione culturale «fondamentalmente» identica, anche se il linguaggio &
storicamente diverso, determinato dalla particolare tradizione di ogni cultura
nazionale e di ogni sistema filosofico, dal predominio di una attivita
intellettuale o pratica ecc.» (GRAMSCI, Q. 11, p. 1468).

6 ARICO 1988: 88; traduzione e corsivo nostri. E importante notare che questa
tesi di “somiglianza” era stata sollevata vent’anni prima da Héctor Pablo Agosti
per il caso argentino. I suoi discepoli ribelli lo riformularono, possibilmente in
termini piu precise, nei testi citati. Cfr. AGOSTI 1986.

43



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Nel tentativo di pensare alla possibilita di questa “traduzione”,
Portantiero mette in dubbio I'idea, diffusa principalmente in Europa,
che T'uso dei concetti gramsciani sia pertinente solo, o in maniera
privilegiata, nelle societa capitaliste avanzate, nell’“Occidente”
sviluppato; cio¢, la stigmatizzazione di Gramsci come “teorico della
rivoluzione in Occidente”, in guel/ Occidente, resa classica dal libro di
Maria Antonieta Macciochi®. Per questo, Portantiero ricorre a una
distinzione stabilita dallo stesso Gramsci, nelle societa capitaliste
europee, tra un «capitalismo avanzato» e un «capitalismo periferico»,
introducendo una sfumatura nel concetto di Occidente. Infatti, in uno
dei suoi ultimi lavori pre-carcere, Gramsci tematizza una differenza tra
paesi europei di capitalismo avanzato e una serie di paesi che ha
chiamato «Stati periferici»:

«La conclusione di queste osservazioni che naturalmente dovranno essere
perfezionate ed esposte in forma sistematica, mi pare possa essere questa:
realmente noi entriamo in una fase nuova dello sviluppo della crisi capitalistica.
Questa fase si presenta in forme distinte nei paesi della periferia capitalistica e
nei paesi di avanzato capitalismo. Tra queste due serie di Stati la
Cecoslovacchia e la Francia rappresentano i due anelli di congiunzione. Nei
paesi periferici si pone il problema della fase che ho chiamata intermedia tra la
preparazione politica e la preparazione tecnica della rivoluzione. Negli altri
paesi, Francia e Cecoslovacchia comprese, mi pare che il problema sia ancora

quello della preparazione politica»’.

Pertanto, dice Portantiero (1977: 67), a partire da queste indicazioni
Gramsci autorizza a pensare all’esistenza di due grandi tipi di societa
«occidentali», definite principalmente nei termini delle «caratteristiche
che in esse assume l’articolazione tra societa e stato, dimensione che

’ Portantiero mette in guardia contro una lettura “topologica” di Oriente e
Occidente in Gramsci. Si tratta, secondo lui, di «metafore per operare
fenomeni storici»: «Oriente non é per Gramsci [...] una zona geografica, ma la
metafora per alludere a una situazione storica; equivale alle “condizioni
generali economiche-culturali-storiche di un paese dove i quadri della vita
nazionale sono in embrione o staccati, e non possono trasformarsi in trincea o
fortezza» (PORTANTIERO 1977, p. 19; traduzione nostra).

¥ MACCIOCCHI 1980.

> GRAMSCI 1967.

44



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

nitidamente appare in Gramsci come privilegiata per specificare
differenze dentro I'unita tipica di un modo di produzione». Abbiamo
cosi, da un lato, un «Occidente puro», Occidente «in senso classico,
ossia:

«Quella situazione in cui I’articolazione tra economia, strutture di classe e
Stato assume forma equilibrata, come anelli intrecciati di una totalita. Si tratta
di un modello fortemente sociale [“societal” nell’originale] di sviluppo politico
nel quale una classe dominante nazionale integra il mercato, consolida il suo
predominio nell’economia come frazione pit moderna e crea lo Stato. La
politica prende la forma di uno scenario regolamentato, nel quale le classi
articolano i loro interessi, in un processo crescente di costituzione della propria
cittadinanza attraverso espressioni organiche che culminano in un sistema
nazionale di rappresentazione che incontra il suo punto di equilibrio in un
ordine considerato legittimo attraverso lintersezione di una pluralita di

. . . 10
apparati egemonici» .

E, dall’altro lato, un Occidente «periferico» nel quale, diversamente
dall’“Oriente” classico, si potrebbe parlare di:

«forme sviluppate di articolazione organica degli interessi di classe che
circondano, come un anello istituzionale, lo Stato, perd nella quale la societa
civile cosi conformata, anche se complessa, ¢ disarticolata come sistema di
rappresentazione, cosi la societa politica mantiene nei suoi confronti una
capacita d’iniziativa molto superiore rispetto al modelo classico. Societa, infine,
dove la politica ha un’influenza enorme nella configurazione dei conflitti,
modellando in qualche modo la societa, in un movimento che pud essere
schematizzato come inverso a quello del caso precedente. Qui, la relazione tra
economia, struttura di classe, politica, non ¢ lineare ma discontinua»''.

Concludendo la sua argomentazione su questo punto, Portantiero
osserva che, in verita, la proposta analitica gramsciana ¢ pensata molto
piu in questa seconda prospettiva che nella prima: «basta ripassare le
caratteristiche dell'Italia degli anni Venti e Trenta sulle quali lui ha
lavorato, per confermare questa ovvieta non sempre notata dai

Y PORTANTIERO 1977, p. 67.
1 1bidem.

45



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

commentatori che lo sacralizzano come il teorico dell’””Occidente” piu
sviluppato» .

Nella sua “traduzione” dell’argomento per il caso latino-americano,
Portantiero mette una serie di societa latino-americane nella situazione
di questo secondo “Occidente”.

«Societa con piu di un secolo e mezzo di autonomia politica, con una
struttura sociale complessa, in cui, inoltre, ci sono stati movimenti politici
nazionalisti e populisti di grande portata e in cui esiste una storia organizzativa
delle classi subalterne di lunga data, queste societa latino-americane entrano
solo per comodita classificativa nella categoria generale di “terzo mondo”,
categoria residuale che, forse, puo descrivere molto meglio alcune societa
agrarie dell’Asia e dell’Africa. Paragonabili per il loro tipo di sviluppo,
differenziabili come formazioni storiche “irripetibili”, questi paesi hanno
ancora a questo livello dei tratti in comune: questa America Latina non ¢
“Oriente”, ¢ chiaro, perd si avvicina molto all’“Occidente” periferico e in
ritardo. Ancora piu chiaramente che nelle societa di questo secondo
“Occidente” che si costituisce in Europa alla fine del XIX secolo, in America
Latina sono lo Stato e la politica a modellare la societa. Pero uno Stato — ed
ecco una delle determinazioni della dipendenza — che mentre tratta di
costituire la comunita nazionale, non raggiunge i gradi di autonomia e

sovranita dei modelli “bismarckiani” o “bonapartisti”»".

b) Una nuova concezione della rivoluzione. Dimostrata la pertinenza
di questa “traducibilita” dell’analisi gramsciana per alcune situazioni
particolari dell’America Latina — condivise, vale la pena notare, non
solo da José Aricd, ma anche da un altro dei piu stimati gramsciani
latino-americani, Carlos Nelson Coutinho', — Portantiero lavora sulla

12 Ibidem.

B Ivi, pp. 69-70.

11 brasiliano Carlos Nelson Coutinho aderisce alla posizione di Portantiero.
Dice lui stesso; «Nel suo eccellente saggio su Gramsci, Juan Carlos Portantiero
si pone la questione della caratterizzazione dell’America Latina come
“Oriente” o “Occidente”. Partendo da un’acuta distinzione tra i due tipi di
“Occidente” in Gramsci, Portantiero afferma I'impossibilita di trattare come
societa “orientali” i paesi piu sviluppati dell’America Latina [...], che sono per
lui casi tipici di un “Occidente” periferico e in ritardo. Sono completamente
d’accordo con questa conclusione. Perd credo che il fatto indubitabile della
“occidentalizzazione” di questi paesi non escluda che, in un certo periodo della

46



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

pertinenza di una serie di concetti gramsciani per, da un lato, spiegare la
dinamica delle societa latino-americane e, dall’altro, pensare strategie
nazionali di trasformazione sociale adeguate per queste dinamiche e
ipotizza due grandi assi interpretativi per la lettura dei Quaderni del
Carcere. se «l’antieconomicismo ¢ il principio teorico ordinatore dei
suoi quaderni del carcere»”, I'unita dell’insieme dell’opera di Gramsci &
definita da «una concezione sulla rivoluzione e da questo punto di vista
(non viceversa) dev’essere letto il suo apparato concettuale»'.

La concezione gramsciana della rivoluzione ¢ trattata da Portantiero
in questo testo come la piu coerente elaborazione di strategia politica
che, dopo le sconfitte nell’occidente europeo, comincio a essere
elaborata nel III e IV Congresso della Terza Internazionale. In essi si
provava a «spiegare nelle successive “tesi sulla tattica”, la svolta che era
necessario produrre, “dall’assalto all’assedio”»'’, cioe, si tentava di
superare la dogmatizzazione del «modello insurrezionale» — che, nella
sua versione estrema, venne trasformata molte volte in una concezione
“golpista” (o piu rigorosamente “blanquista”) della conquista del potere
— e produrre una nuova riflessione strategica. Dopo la morte di Lenin,
nel 1924, questa nuova visione, che si pensava necessaria per la nuova
tappa, venne abbandonata dall’Internazionale, ma non da Gramsci:
«tutta I'opera di Gramsci, da allora fino alla sua morte, dev’essere
impostata su questa matrice», afferma Portantiero'®.

Dunque, incontriamo nel lavoro di Portantiero I'affermazione della
pertinenza, per I’America Latina, di un nuovo modello di “rivoluzione”
costruito sul percorso del pensiero gramsciano, nel quale il posto
centrale ¢ occupato dal concetto di egemonia.

loro storia, abbiano presentato tratti prevalentemente “orientali”, anche se —
come vorrei dimostrare per il caso brasiliano — siamo davanti a un “Oriente”
abbastanza peculiare, data la presenza, dall'Indipendenza, di elementi
“occidentali”» (COUTINHO 1988, p. 120).

B PORTANTIERO 1977, p. 29.

' Ivi, p. 17.

7 Ivi p. 18

'8 Ibidem.

47



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Per poter interpretare correttamente questo nuovo modo di pensare
il processo trasformatore, Portantiero c¢i invita a un’adeguata
comprensione dei concetti gramsciani di Stato, poteree crisi”’.

c) Stato, potere e Crisi. Prima di tutto, abbiamo in Gramsci
un’elaborazione teorica nella quale, dal punto di vista istituzionale, lo
Stato capitalista ¢ integrato da «l’insieme di istituzioni volgarmente
chiamate “private”, raggruppate nel concetto di societa civile e che
corrispondono alle funzioni di egemonia che il gruppo dirigente esercita
sulla societa»®®. Pertanto, lo Stato dovra essere inteso come «il
complesso di attivita pratiche e teoriche con cui la classe dirigente non
solo giustifica e mantiene il suo dominio, ma riesce anche ad ottenere il
consenso attivo dei governati»®'.

In secondo luogo, a partire da queste premesse iniziali ¢ possibile
segnalare due elementi di base della concezione gramsciana di potere,
secondo l'interpretazione di Portantiero. Primo, il potere ¢ un insieme
di rapporti sociali, quindi ¢ disseminato nella intera societa. Ossia, il
potere dev’essere concepito come «un rapporto di forze sociali da
modificare, e non come un’istituzione che dev’essere “presa”»*.
Secondo, il potere non € un “luogo”, un apparato o un insieme di
apparati che va “preso” attraverso un “assalto”, perché «non &
concentrato in una sola istituzione, lo Stato-governo, ma ¢ disseminato
in un’infinita di trincee»”.

In terzo luogo, Portantiero mette in risalto il rapporto dei punti
anteriori con una nuova “teoria della crisi”. Partendo dalla premessa
gramsciana che «nelle societa capitaliste in cui la societa civile e
complessa e resistente e le sue istituzioni sono come “il sistema delle
trincee nella guerra moderna”, la rottura del sistema non si produce con

" E pertinente indicare che vari di questi elementi per la costruzione di una
nuova concezione dello Stato e del potere erano gia in embrione nella seconda
fase della rivista “Pasado y Presente”, nel 1973, quando il gruppo era
impegnato nell’elaborazione di una strategia rivoluzionaria vincolata alle
organizzazioni del peronismo di sinistra.

2 PORTANTIERO 1977, pp. 56-57

! Ibidem.

22 Ivi, p. 22.

> Ivi p. 20

48



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

lo scoppio di crisi economiche»”, afferma: «la concezione gramsciana
dello Stato non appare in tutta la sua dimensione se non si vincola alla
sua concezione di crisi [...]. Quando si pud dire che un sistema ¢
entrato in crisi? Solo quando questa crisi ¢ sociale, politica, ‘organica’.
Solo, infine, quando si presenta una crisi di egemonia, “crisi dello Stato
nel suo insieme”»**,

Nonostante in Gramsci la presenza di una crisi di egemonia non
garantisca un esito rivoluzionario, segnala Portantiero, «i suoi risultati
possono essere diversi, dipendono dalla capacita di reazione e
riadattamento dei diversi strati della popolazione, insomma, dalle
caratteristiche che adottano i rapporti di forza»®.

Dunque abbiamo un’interpretazione piu adeguata alla complessita
del processo di scomposizione delle vecchie strutture sociali, della
“crisi” della societa, che permette I’elaborazione, da parte di Gramsci,
di una teoria della rivoluzione come processo di costruzione di una
nuova egemonia e di riorganizzazione totale della vita sociale a partire
dalla crisi organica del sistema, il che esige la costruzione di un nuovo
blocco sociale intellettuale e morale, capace di dare forma a una nuova
societa, a un nuovo blocco storico. Per questo, Portantiero indica che
per Gramsci:

«La rivoluzione ¢ cosi un processo sociale, in cui il potere si conquista
attraverso una successione di crisi politiche sempre piu gravi, in cui il sistema
di dominio si disgrega a poco a poco, perdendo appoggio, consenso e
legittimita, mentre le forze rivoluzionarie concentrano sempre di piu la loro

% Ivi p. 58,

» Ivi, p. 58. Portantiero segnala in Gramsci quattro possibili uscite dalla crisi:
1) se i rapporti di forze sociali e gli strumenti politici necessari sono costituiti,
la crisi puo condurre a una «rivoluzione delle classi subalterne»; 2) se cid non
accade, e nessuna forza sociale ¢, o si considera, adatta per dirigere un’uscita
dalla crisi, pud condurre al «cesarismo»; 3) la crisi pud finire con la
«ricostruzione pura e semplice del controllo che avevano gli antichi
rappresentanti delle classi dominanti»; 4) infine, la risposta pud essere
un’uscita di tipo «trasformista», ciog, «la capacita che le classi dominanti
possiedono per decapitare le varie direzioni delle classi subalterne e per
integrarle a un processo di rivoluzione-restaurazione» (p. 58).

49



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

egemonia sul popolo, accumulano forze, conquistano alleati, cambiano, infine,
i rapporti di forza»*®,

Percio, si tratta di una pratica politica che si inserisce nella logica
della crisi del sistema, nelle sue tendenze disaggregatrici piu profonde,
per portarla a consumarsi e alla costituzione di un’altra formazione
sociale. Cosi, secondo Portantiero «la teoria della crisi si allaccia [...]
alla strategia per la costituzione di un “blocco storico” alternativo,
capace di sostituire il dominio vigente e instaurare un nuovo sistema
egemonico»”’.

d) Il nuovo modello di articolazione organizzativa delle classi
subalterne proposto da Gramsci

Un altro insieme di problemi che Portantiero affronta si riferisce ai
fattori “soggettivi” della trasformazione. In questo senso, abbiamo in
Gramsci un nuovo modo di pensare al problema dei rapporti tra i
gruppi che possono partecipare alla costruzione di un nuovo tipo di
societa, riassunto nei concetti di blocco sociale intellettuale e morale,
gruppo egemonico e blocco storico:

«L’egemonia ha come spazio costitutivo la politica: gruppo egemonico &
quello che rappresenta gli interessi politici dell’insieme dei gruppi che dirige
[...]. Egemonia e alleanze si complementano in un’unita concettuale: ogni
blocco suppone I'articolazione politica tra classi fondamentali e classi ausiliari.
Inoltre: I'asse di strategia della classe subalterna fondamentale consiste nello
spiazzare dall’interno di un blocco egemonizzato da se stessa, da coloro che

agiscono come classi ausiliari del blocco al poterex»®,

Pertanto, nel caso del gruppo che mira ad una nuova egemonia,
I'asse della sua strategia si costituisce intorno alla capacita che ha di
«costruire un programma di transizione che implichi un nuovo modello
di societa e che articoli la totalita delle pratiche istituzionali delle classi,
frazioni, categorie e estratti della popolazione che formano una

2 Ivi, p. 20.
21 Ivi, p. 59.
% Ivi, p. 60.

50



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

determinata tappa storica, il “popolo”»>. Cosi, I'egemonia appare come
«la capacita di unificare la volonta delle classi subalterne disgregata dal
capitalismo, [che] implica un compito organizzativo capace di articolare
diversi livelli di coscienza e orientarli verso uno stesso fine»"".

D’altra parte, Portantiero sottolinea la centralita radicale della classe
operaia nel nuovo blocco rivoluzionario: «Il blocco politico delle classi
subalterne include, come principio ordinatore della sua struttura, la
capacita egemonica della classe operaia industriale sull’insieme del
popolo [...]. Senza egemonia il blocco non esiste, perché questo non ¢
solo un aggregato meccanico di classi»’'.

Tuttavia, in questa egemonia della classe operaia, viene sviluppato
un nuovo rapporto tra le istituzioni organizzative delle classi subalterne.
Secondo Portantiero, questa concezione, basata sulle forme
organizzative presenti nei settori subalterni, suppone in Gramsci una
nuova teoria dell organizzazione, una «teoria dell’articolazione organica
delle distinte forme istituzionali in cui si raggruppano le classi popolari»
che, come tale, si presenta come critica verso la vecchia teoria
dell’organizzazione rivoluzionaria leninista, classica dal Che fare?.
Questa teoria, secondo Portantiero, «sta agli antipodi della metodologia
dell’organizzazione rivoluzionaria che sottovaluta I'autonomia delle
istanze non partitiche delle classi popolari»’*>. Questa concezione infatti
«si basa sul fatto che partito e sindacati non possono abbracciare la
totalita del popolo, e senza la partecipazione delle masse inquadrate
dentro istituzioni specifiche, la rivoluzione ¢ impossibile»”.

Secondo l'opinione di Portantiero, sviluppando le posizioni
formulate nella seconda serie della rivista “Pasado y Presente”, il partito
e i sindacati, in quanto istituzioni «private», mantengono con il «nuovo
Stato» rapporti di autonomia: non saranno assorbite dal nuovo Stato,
ma dovranno mantenersi «autonome», come «organo di propulsione»
(il partito) e «organi di controllo» (i sindacati). I «consigli», come entita
pubbliche, rappresentano il «rapporto dello Stato» piu importante.
Cosl, indica Portantiero, «l'importanza che Gramsci attribuisce ai

» Ivi, p. 79.

® Ivi p. 30.

L Ivi, p. 60.

2 Ivi, pp. 32-33.

» PORTANTIERO 1978, p. 52.

51



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

consigli (e non solo a quelli di fabbrica) € perché questi devono
costituire la trama dello stato, come organismi che abbracciano la
totalita delle classi popolari»*.

Cosi, se il partito & la principale guida politica, le organizzazioni di
massa devono essere «la trama complessa dentro cui la totalita delle
classi popolari sviluppa la sua iniziativa storica». In questo punto, indica
Portantiero, possiamo trovare «il contributo piu originale di Gramsci»
per quanto riguarda i «fattori soggettivi» della trasformazione. Cioe «La
sua teoria circa I’autonomia dei movimenti di massa rispetto al partito e
la sua caratterizzazione della rivoluzione come un fatto “sociale” prima
che “politico” [...1, in relazione al resto degli apparati sociali che sono il
nucleo del popolo, il suo ruolo [del partito] é secondario, perché la
trama istituzionale del nuovo Stato é in quelli e non nei partits»”.

In questo senso, la «teoria del partito» non ¢ una questione di
“organizzazione tecnica”, ma del suo rapporto con la classe operaia e
con l'insieme del popolo: «La teoria dell’organizzazione in Gramsci &
molto piu di una teoria del partito: € una teoria delle articolazioni che
devono collegare tra di loro la pluralita delle istituzioni in cui si
esprimono le classi subalterne»®.

Dunque, osserva Portantiero, «il modello di articolazione
organizzativa proposto da Gramsci appare come la forma piu realista
per abbracciare le energie delle masse in una lotta costante per
modificare i rapporti di forza»

«Questo ventaglio istituzionale comprende dagli strumenti per realizzare
I'egemonia operaia (partito, consigli di fabbrica, frazioni sindacali), fino al resto
dei movimenti di massa “non operai” (di quartiere, studenteschi, agrari, ecc.)
articolandoli in un movimento unico attraverso il quale “il popolo” ricostruisce
la sua propria storia e supera la frammentazione in cui lo mettono le classi
dominanti»’’.

e) Sulla centralita della classe operaia in Los usos de Gramsci. Vorrei
fare un’ultima osservazione sul problema della centralita della classe

* PORTANTIERO 1977, p. 31.
» Ivi, p. 80; corsivo nostro.
% Jvi, p. 52; corsivo nostro.

T Ivi, p. 79.
52



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

operaia nella strategia gramsciana basata sul concetto di egemonia, in
Los usos de Gramsci. In primo luogo, la posizione di Portantiero in Los
usos de Gramsci & conforme, como abbiamo gia affermato, allo spirito
del pensiero gramsciano. Sebbene gli agenti collettivi della
trasformazione siano le “volonta collettive”, nazional-popolare — il
“popolo”, inteso come una specifica articolazione politica delle classi
subalterne -, il principio egemonico articolatore alternativo
dell’egemonia borghese (il progetto socialista) ¢ legato alla classe
operaia, non solo come posizione strutturale, ma come costruzione
politica, come tradizione, come progetto alternativo di societa. Credo
che questa distinzione tra soggetro collettivo e principio di articolazione
(principio egemonico) possa essere una chiave interpretativa rilevante
che si puo dedurre dalla formulazione del sociologo argentino (anche se
lui non lo fa esplicitamente) senza cadere in una sorta di essenzialismo.

Qualunque tentativo di diluire 'importanza che per il filosofo sardo
della prassi aveva questo settore sociale nella costruzione di una
egemonia fondata sulle classi subalterne, forzera in maniera non
corretta i suoi concetti. Tuttavia, le sue riflessioni sulla volonta collettiva
offrono una nuova logica per pensare alla questione dell’agente della
trasformazione, che rende possibile la sua estensione verso una reoria
generale dell’'egemonia che non abbia bisogno di sostenere la centralita
di nessun soggetto privilegiato in una forma a priori, essenzialista o
dedurtivista nell’espressione di Aricd; questa sara, per esempio, la
proposta di Ernesto Laclau e Chantal Mouffe, presto esposta nel
seminario di Morelia, in cui la questione della centralita essenziale della
classe operaia nel processo di costruzione egemonica nei processi
politici latino-americani viene contestata. Infatti, secondo quello che
riporta Aricé circa le discussioni del seminario, in quest’ultimo venne
contestato, secondo Aricd «il privilegio concesso in modo deduttivista
al proletariato»’®.

% ARICO 1985, p. 14: «el privilegiamento deductivista del proletariato». «Un
problema che ¢ emerso in modo particolarmente acuto nel seminario»,
continua nella stessa pagina Aricd, «fu quello della validita del principio
teorico e politico del proletariato come la classe fondazionale, come supporto
storico e sociale di una nuova forma di societa. Alcuni esponenti hanno
analizzato in modo molto chiaro i pericoli di cercare di dedurre dalle posizioni
che si occupano nei rapporti di produzione determinati comportamenti sociali

53



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

In secondo luogo, come abbiamo visto, se la classe operaia mantiene
in Los usos de Gramsciil suo posto strategico, lo fa cambiando il modo
di esercitare la sua funzione nel modo costituito nella tradizione della
seconda e terza internazionale, ed esprimendosi politicamente nel
concetto di egemonia e organicamente in cio che Portantiero denomina
«modello di articolazione organizzativa», o «articolazione organica»
delle classi subalterne, che a loro volta si condensano nei concetti
gramsciani di «blocco sociale intellettuale e morale» e «blocco
storico»’’.

che stabiliscono per se stessi la costituzione di soggetti sociali che sarebbero
supporti di trasformazioni radicali. La concezione di soggetti sociali
“precostituiti”, che deriva da una lettura ingenua del pensiero di Marx, ma
ancora prevalentemente dominante nel senso comune marxista, diventa cosi la
matrice essenziale del riduzionismo economicista, limitazione che con diversa
enfasi i partecipanti al seminario tendevano a considerare come l'ostacolo
fondamentale per la riconquista della capacita esplicativa e proiettiva del
marxismo.

> In America Latina, troviamo un modello di costruzione di un progetto
egemonico centrato sul ruolo fondamentale della classe operaia come settore
subalterno fondamentale nel caso del Partido dos Trabalhadores (PT) in
Brasile. Con riferimento al “progetto egemonico” che ipotizza e costruisce il
PT, incontriamo un tessuto complesso di rapporti relativamente autonomi e, al
tempo stesso, relativamente subordinati a un progetto unitario. Il ruolo
fondamentale del movimento operario — organizzato nella Central Unica dos
Trabalhadores (CUT) — e del partito come articolatore di diversi interessi ¢
evidente nell’esperienza del PT. Perd anche una serie di altri movimenti
fondamentali dei settori subalterni ¢ vincolata, “articolata” insieme a questo
progetto: in primo luogo il Movimento dos sem Terra (MST, “Movimento dei
Senza Terra”) e una parte importante dei movimenti popolari urbani delle
grandi citta, ma anche una serie di altre espressioni di interesse dei settori
subalterni (movimento negro, movimenti femministi, movimenti ambientalisti —
sempre “in tensione” al interno del partito —, degli invalidi, ecc.) trovano o
lottano per trovare un posto in questo progetto. D’altra parte, il partito
coordina obiettivi “di Stato” in varie istanze: Consigli Deliberativi, Camere dei
Deputati Provinciali, Camera dei Deputati Nazionale e Senato Nazionale;
sindaci, governatori e, con I'elezione dell’ex operaio metallurgico Luiz Inicio
Lula da Silva come presidente della nazione brasiliana nelle elezioni del 2002, il
progetto egemonico costruito dal PT raggiunge una nuova e inusitata

54



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

In terzo luogo, ¢ stata questa la concezione gramsciana
sull’ organizzazione del blocco trasformatore vincolato alle classi
subalterne che ha reso possibile sviluppi teorici che hanno portato,
successivamente, a “indebolire” parzialmente la centralita della classe
operaia nel modo di concepire il processo trasformatore. Questo
“indebolimento” della centralita operaia nel mondo del pensiero filo-
gramsciano, non ¢, come molte volte si afferma in maniera sbagliata,
conseguenza della “diminuzione” della dimensione di questo settore
sociale nel mondo contemporaneo. Non ¢ solo una reazione esterna alle
modifiche successe nel mondo della produzione. Questo indebolimento
¢ conseguenza immanente di un approfondimento di questo “modello”
organizzativo.”

Dall’analisi precedente ¢ chiaro che questo influente testo di Juan
Carlos Portantiero, scritto nel periodo 1975-1977 e pubblicato in
quest’ultimo anno, continua il lavoro di produzione teorica iniziato
nella tappa argentina ancora con la prospettiva di una strategia
“rivoluzionaria” per la sinistra.

influenza. La costruzione politica descritta si avvicina al modello elaborato da
Portantiero nel testo che stiamo analizzando.

Il progetto politico del PT & stato aspramente criticato dal lato sinistro del
ventaglio politico e, al giorno d’oggi, questa costruzione sta venendo messa a
dura prova storica dal colpo parlamentare-giudiziario-mediatico di destra che
ha destituito del potere esecutivo il presidente eletto, Dilma Rousseff.

* Coloro che hanno portato pitt lontano il ragionamento gramsciano di
«articolazione organizzativa» — rendendo centrale per il loro modello Iidea di
«articolazione» — sono stati, secondo la mia percezione, Chantal Mouffe e
Ernesto Laclau, teorizzando sistematicamente, negli anni ’80, le conseguenze
teoriche della “pluralita del sociale”. Non & questo il contesto per dilungarci su
questi concetti; vorremmo indicare solamente come in questo modello piu
ampio, suggerito da Mouffe e Laclau, la classe operaia non perde la sua
importanza e attributi specifici, perd perde la centralita essenziale, il privilegio
esclusivo dell’«articolazione egemonica». In questo modello, le azioni
anticapitaliste focate verso un socialismo pensato come «radicalizzazione della
democrazia» possono essere egemonizzate — cioe, dirette e coordinate
intellettualmente, moralmente e anche organicamente — dal segmento
subalterno che, eventualmente, per il gioco di rapporti di forza sociali, si trovi
in condizione di occupare questo posto.

55



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

L’aspetto fondamentale evidenziato da questo testo ¢ il passaggio dal
campo di Lenin a quello di Gramsci in questi problemi. La resa dei
conti con la concezione leninista dell’organizzazione, costituita a partire
dal Che fare? in dogma con la sinistra, ha una lunga storia nel lavoro del
gruppo di “Pasado y Presente”, che inizia con la pubblicazione dei
“Cuardernos di Pasado y Presente”, numeri 7 e 12 (7eoria marxista del
partito politico 1 e 2), entrambi del 1969, raggiunge un momento critico
importante con la pubblicazione del saggio La concezione del partiro
rivoluzionario in Lenin, dell’italiano Antonio Carlo, nel numero 2/3
della rivista “Pasado y Presente” apparsa nel dicembre del 1973, e
finisce di prendere forma nel testo che stiamo analizzando, dove
Portantiero  presenta =~ una  coerente  «teoria  gramsciana
dell’organizzazione».

f) Egemonia e socialismo. Cosi, le riflessioni di Gramsci ci
forniscono, secondo Portantiero «il disegno di una strategia non
riformista né insurrezionalista della conquista del potere»*, una
strategia che «implica una modifica degli strumenti classici dell’azione
politica». Questa nuova comprensione della trasformazione sociale
implica una critica alla comprensione strumentalista, reificata, del
potere, € ha come risultato una concezione di rivoluzione come
processo complesso di costruzione di nuovi rapporti sociali.

! Nella presentazione di questo numero della rivista, gli editori indicano che
«L’articolo di Antonio Carlo rivendica gli aspetti pit validi di questa eredita
teorica e politica, perd ne evidenzia a sua volta i limiti e i pericoli: il fatto che
sia stato incluso vuole precisare I'atteggiamento di “Pasado y Presente” rispetto
agli contributi del grande rivoluzionario: un atteggiamento che non suppone
ossequio ma recupero critico del suo lascito storico» (“Pasado y Presente” n°
2/3 1973, p. 178).

Nel suo testo, Antonio Carlo realizza una dettagliata critica alle posizioni del
libro Che fare?, e descrive i diversi giri teorici e politici di Lenin sulla questione
dell’organizzazione rivoluzionaria della classe operaia. Criticando 1’adesione
acritica della sinistra al Che fare?, le cui posizioni, indica, sono state «superate
dalla storia e relegate dall’autentico», che & anche il Lenin «protagonista di due
grandi rivoluzioni (1905-1917)». D’altra parte, orienta la «nuova sinistra» verso
un’«elaborazione autonoma» della questione.

*2 PORTANTIERO 1977, pp. 18-20.

56



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Pensando anche a partire dall’'universo concettuale gramsciano, il
brasiliano Carlos Nelson Coutinho elabora una concezione processuale
della rivoluzione per il Brasile, che chiama «riformismo rivoluzionario»:
«essa ¢ riformista sul piano della tattica, ma ¢ rivoluzionaria sul piano
della strategia». E rivoluzionaria perche «ha come obiettivo ultimo non
migliorare il capitalismo, ma effettivamente superarlo nel senso di una
societa socialista». In questa strategia Coutinho evidenzia due compiti
fondamentali:

«Primo, rafforzare la societa civile; per questo, si tratta di organizzare la
popolazione, di organizzare partiti realmente rappresentativi, di rafforzare il
movimento sindacale, gli apparati privati di egemonia in generale. In questo
livello, & possibile e necessario un accordo e un’intesa con i settori liberali
moderni. E un secondo compito fondamentale, ¢ quello di costruire un blocco
delle sinistre, interessato a trasformazioni sociali profonde, che cambino la

correlazione di forze nel senso della progressiva conquista dell’apparato statale

da parte delle forze legate al mondo del lavoro»™.

Il socialismo gramsciano che Portantiero presenta in questo testo
non solo non pud essere pensato come un atto trascendentale di
qualche «avanguardia», ma & pensato come il prodotto della
«realizzazione di una volonta collettiva nazionale e popolare», come una
realizzazione del popolo. Lungi dall’essere un fatto di carattere
essenzialmente economico, «il socialismo appare come una nuova
cultura, come un fatto di coscienza sostenuta dalla storia di ogni
popolo-nazione»*. Pertanto, troviamo in Gramsci la “lenta
costruzione” di «Una visione della politica i cui assi saranno la volonta
storica, il ruolo delle idee come sostenitrici di grandi emozioni
collettive, il rispetto dei sentimenti profondi delle masse, /a definizione
del socialismo come un nuovo tipo di vita morale»® .

Vediamo ora, brevemente, come questi elementi teorici gramsciani si
sono fusi con la critica del marxismo dominante nella sinistra latino-

* COUTINHO 1986, pp. 133-134; traduzione nostra.
#“ PORTANTIERO 1977, p. 30.
¥ Ivi, p. 23; corsivo nostro.

57



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

americana, e la riscoperta del «primo marxista dell’America»,
I’“Amauta”, José Carlos Mariategui.

2. La scoperta di Mariaregui. Mariategui e Gramsci

Un fatto rilevante del processo di rinnovamento, di apertura del
pensiero di sinistra in America Latina, ¢ stata I'inedita diffusione e
discussione dell’opera del marxista peruviano José Carlos Maridtegui
negli anni Settanta, per diverse ragioni, scarsamente diffuso fuori dal
Peru. Tuttavia, la sua scoperta ha portato un impulso rinnovatore al
pensiero della sinistra politica, in particolare quando ¢ stato associato al
fiorente pensiero gramsciano di questi anni.

Sui rapporti tra i due pensatori nel contesto latino-americano, questo
testo di Aricé € chiarificatore:

«Non dovremmo dimenticare che la resa dei conti con le forme acquisite
dal marxismo nella nostra regione si & nutrita fondamentalmente di Gramsci e
anche di Mariategui per portare avanti un tentativo di aggiornamento [...]
Entrambi dimostrano di essere produttori di un certo tipo di marxismo — non
riducibile al leninismo — la cui vocazione ¢ di radicarsi in realta nazionali che si
riconoscono come specifiche e si esprimono in una pratica teorica e politica
differenziata. [...] Se in Peru il riavvivarsi del dibattito su Mariategui ha fatto
irrompere la figura di Gramsci, tuttavia & abbastanza possibile che sia stata la
diffusione del pensiero dell’autore dei Quaderni del carcere cid che ha
contribuito decisivamente alla riscoperta di Mariategui. Ho il sospetto che
I'“insularita” in cui ¢ stata chiusa la figura dell’ Amauta per motivi ideologici e
politici, sia tuttavia un fatto recente — grazie all’effetto erosivo sulla tradizione
finalmente costituita che ha avuto la conoscenza di Gramsci»™’.

La ricerca sugli effetti teorici e politici di cid che Aricé denomina
«l’incontro fortunato nella posterita» di questi due autori, deve ancora
realizzarsi, nonostante una buona parte del lavoro teorico basico sia
iniziato a partire dai lavori pionieristici di Robert Paris*. L opera dello

4 “Maestro”, in quechua, era il soprannome con cui veniva chiamato

Maridtegui dai peruviani.
7 ARICO 1988, pp. 123-125; traduzione nostra.
* PARIS 1983a e 1983b.

58



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

stesso Arico ¢ d’interesse fondamentale in questa direzione. La
perspicace introduzione alla sua antologia di testi Mariategui y los
origenes del marxismo latinoamericano” &, in se stessa, un brano che
merita particolare attenzione. L’importanza che Mariategui riveste per
Aricé si esprime negli apprezzamenti sotto:

«l 7 ensayos de interpretacion de la realidad peruana [...] costituiscono il
piu grande sforzo teorico realizzato in America Latina per introdurre una
critica socialista dei problemi e della storia di una societa concreta e
determinata [...] Con tutti gli errori e limitazioni che possano contenere i 7
ensayos de interpretacion de la realidad peruana continuano a essere, a

cinquant’anni dalla loro pubblicazione, l'unica opera teorica significativa del

marxismo latino-americano» ".

Se la figura eccezionale di Mariategui ¢ riuscita a elevarsi fino a un
punto in cui pochi sono arrivati, ¢ stato, da un lato, per il fatto di aver
assunto un rapporto adeguato con la cultura dell’epoca. Queste
caratteristiche particolari del marxismo di Mariategui lo mettono in un
posto privilegiato nella storia del marxismo come tale e non solo del
“marxismo latino-americano”.

«Come altri pensatori marxisti, lui appartiene alla stirpe dei rara avis che in
una tappa difficile e di cristallizzazione dogmatica della storia del movimento
operaio e socialista mondiale, si sono sforzati di stabilire un rapporto inedito e
originale con la realta. E per questo, e non solo per la sua formazione italiana,
anche se questa ¢ stata decisiva, o per la sua morte prematura o i suoi limiti
fisici, che la sua figura evoca irresistibilmente quella del grande rinnovatore

della teoria politica marxista che & stato Antonio Gramsci»’'.

L’opera principale di Mariategui, 7 ensayos de interpretacion de la
realidad peruana, € una vera mostra di questa eterodossia e della sua
originale forma d’interpretazione marxista della realta. Ma, dall’altro
lato, se una caratteristica marchia a fuoco la sua originalita, questo ¢ il
tipo di soluzione che Mariategui trova per la questione delle forze
sociali e delle “fonti storiche” per il socialismo peruviano. Sfidando una

¥ ARICO 1978a.
°% ARICO 1978, p. XIX; corsivo nostro.
>t Ivi, p. XTI

59



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

tradizione dalla quale non erano riusciti a scappare i suoi colleghi
latino-americani, non pensava al socialismo come risultato storico di
uno sviluppo precedente e necessario del capitalismo interno, di un
“progresso liberale” dello sviluppo dell’industria, che avrebbe portato
alla formazione della classe operaia, “portatrice” e costruttrice storica
del socialismo. Mariategui ha individuato nella terra e nell’ancestrale
cultura agraria dell'impero Inca (il 7awantinsuyo) il «terreno organico»
del suo sviluppo; negli indios e nella tradizione inca, le forze motrici
storiche del socialismo peruviano; e nella «comunita rurale» (I’ Ay//u)
Iistituzione fondamentale di questa trasformazione socialista. Cosi, nota
Mariategui, «il socialismo appare nella nostra storia non per sfortuna,
imitazione o moda, come spiriti superficiali suppongono, ma come una
fatalita storica»’’, cio¢, conseguenza della stessa trama storica peruviana.

«Penso che l'ora di provare in Peru il metodo liberale, la formula
individualista, sia gia passata [...] Considero fondamentalmente questo fattore
incontestabile e concreto che da un carattere peculiare al nostro problema

agrario: la sopravvivenza della comunita e di elementi del socialismo pratico

nell’agricoltura e nella vita indigene»”.

Basato sulla sopravvivenza, attraverso i secoli, di questa forma
culturale fondamentale che ¢ la comunita rurale indigena in Peru, il
«socialismo peruviano» dovrebbe fondarsi su questa, che si
«ricreerebbe» a partire dal socialismo. Se la cultura del comunismo
incaico e la sua principale istituzione socio-economica, la comunita
(ayllu), saranno i pilastri di questo socialismo peruviano, se il cammino
verso il socialismo passa dalla soluzione del problema della terra (e la
soluzione del problema della terra & la soluzione del problema
dell’indio), e, infine, se «la soluzione del problema dell’indio dev’essere
una soluzione sociale» nella quale «i suoi realizzatori devono essere gli
stessi indios»”*, allora & chiaro che il ruolo che corrisponde alla massa

°2 MARIATEGUI 1987, p. 38.
> Ivi, p. 54.
> Ivi, p. 49.

60



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

indigena maggioritaria nella costruzione della futura societa socialista e,
con cio, 'assoluta originalita del socialismo peruviano di Mariategui®.

E comprensibile come questa vera “scoperta” di Maridtegui si sia
amalgamata, in seno alla discussione resa possibile in Messico,
all’impresa teorico-politica di formulazione di una nuova visione del
marxismo, del socialismo, della sinistra, delle future costruzioni
politiche, formulazioni centrate su una rilettura della storia nazionale, in
un nuovo rapporto tra cultura nazionale e politica e, in particolare, tra
le costruzioni strategiche dei settori subalterni e degli intellettuali «in
quanto rappresentanti di tutta la tradizione culturale di un popolo»™.
La scoperta di Mariategui, dunque, avra per l'intellettualita impegnata
in questo dibattito, la forza di un scoperta che si assomiglia a quella di
Gramsci in un’epoca anteriore; allo stesso tempo, gli autori che hanno
studiato i rapporti tra il peruviano e [litaliano sembrano essere
d’accordo con I'idea che «la conoscenza di Gramsci servira sempre per
una comprensione piu piena di Mariategui».

All'interno di questo processo, e come parte di questo
rinnovamento, José Maria Aricé intraprendera un’indagine meticolosa
sulle possibili cause dell’«<incomprensione di Marx» nella realta latino-
americana e del “disincontro” tra la dottrina marxista e queste realta.
L’indagine di Arico, come dird brevemente in seguito, condurra una
vera riscoperta dello stesso Marx.

3. Arico: Marx e America Latina

In questo lavoro, il pit acuto intervento teorico del pit importante —
senza ombra di dubbio — diffusore del marxismo in America Latina,
Aricéd si propone un ambizioso progetto di “disincrostazione” dalla
matrice “marxiana” dei detriti perversi del “marxismo” (usando la
differenziazione di termini adottata da Aricd). Nel suo libro, sotto il
grande Jeitmotiv dell’'indagine dei motivi del “disincontro” tra i concetti

» E un’ovvieta, ma imprescindibile, menzionare che i processi politici attuali in
paesi come Bolivia ed Equador, marcati per la quantita delle popolazioni
originarie e delle sue istituzioni economiche politici e culturali, sono un
esempio irrefutabile della precisione dell’analisi di Mariategui.

¢ ARICO 1978, p. LL

61



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

marxisti e i movimenti storicamente concreti delle classi subalterne in
America Latina — o, detto in altre parole, dell’inefficacia storica di
questi concetti per operare nella realta del nostro subcontinente —,
Arico si rivolgera criticamente allo stesso Marx e alle sue conosciute
posizioni dispregiative sui popoli, sulla societa e i leader politici (in
particolare Simén Bolivar) dei giovani stati nati dopo I'indipendenza: il
libro Marx e America Latina. Come nota I’ Autore «cio che ci interessa ¢
indagare le ragioni che hanno potuto portare Marx a non dare
attenzione o a mantenere un certo atteggiamento di indifferenza davanti
alla natura specifica, propria, delle societa latino-americane»’’.

Aricé chiama «paradosso marxiano» il fatto che Marx abbia avuto
questo atteggiamento con I’America Latina «nello stesso momento in
cui intraprendeva il complesso compito di determinare la specificita del
mondo asiatico, o piu in generale, delle formazioni non capitaliste
tipiche»”®. Dato che la risposta piti comune per spiegare la posizione di
Marx ¢ stata 'ipotesi di un’ideologia “eurocentrica”, Aricd, sospettando
la futilita di questa risposta, si dedichera alla critica di questa posizione
e alla determinazione delle ragioni pit adeguate per tale disattenzione
da parte di Marx.

La soluzione che Aricé costruisce come risposta al “paradosso”
citato lo portera a una revisione critica della costituzione del
“marxismo”, alla fine del secolo scorso.

I «marxismo», cioe, «l’ideologia che i socialdemocratici europei
della fine del secolo» hanno costruito, secondo Aricd, in base a
frammenti del pensiero marxista, si € basato su alcuni testi di Marx ed
Engels pubblicati all’epoca: fondamentalmente il Manifesto del Partiro
Comunista, | Introduzione alla Critica dell’Economia Politica, il volume
I del Capitale e I’ Anti-Diihring. 1.’ origine del concetto «marxismo» e la
sua definizione sono vincolati al lavoro di sistematizzazione del pensiero
di Marx realizzato da Karl Kautsky e, a questo — e al lavoro di
trasformazione di questo «marxismo» in «ideologia di partito» da parte
dei socialdemocratici tedeschi —, sarebbero associate non solo la
«dogmatizzazione» delle idee di Marx come «sistema», ma anche
I'inclusione di questo sistema di un insieme di concetti che

7 ARICO 1980a, p. 40.
%% Ibidem.

62



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«sfigurerebbero» e contraddirebbero «quello che realmente venne
scritto e pensato da Marx»".

Nella fondazione di questa prospettiva, Arico studia un insieme di
lavori di Marx circa le aree periferiche del sistema capitalista (testi
riferiti a Spagna, Russia e Irlanda, principalmente a queste ultime due),
nei quali si verifica una «svolta» del suo pensiero e che permettono di
stabilire 'esistenza di nuovi codici per una lettura di Marx distante da
quella sistematizzata in forma di dottrina, soprattuto dal «marxismo»
della fine del XIX secolo, e dopo dal «marxismo-leninismo» come
«filosofia ufficiale dello Stato sovietico»®.

Mettendo in risalto questi elementi come costituenti della «svolta»
del pensiero di Marx, Aric indica in che modo i testi che contengono
questa trasformazione concettuale sono stati «relegati all’abbandono»,
considerati come «testi circostanziali», di congiuntura e poco rigorosi.
O, in un tono piu critico, «distorti, screditati o direttamente silenziati
dall’ intelligentia marxista»®, tali testi non hanno contribuito ad offrire
una lettura pit complessa dell’'universo teorico di Marx, evitando, o
perlomeno flessibilizzando, la lettura semplicistica e meccanicistica
costruita a partire dalla sistematizzazione socialdemocratica.

Cosi, afferma, «una prospettiva critica come quella che abbiamo
adottato presuppone necessariamente una rilettura globale dell’opera
marxiana, dalla quale potrebbe emergere un Marx che «sarebbe
abbastanza lontano dall'immagine stereotipata e “scientificista” alla
quale ci ha abituato il marxismo ufficiale»®.

Non potendo dilungarmi nella trama teorica di Aricd, vorrei
semplicemente evidenziare nel testo un movimento concettuale che si
configura nella seguente maniera:

1) partendo dall’equivoco evidente delle analisi marxiste
sul’America Latina, Aricé cerca di esplicitare le ragioni di questa
«cecita» di fronte alla realta latino-americana;

2) mette in questione e critica la tradizionale spiegazione di questa
«cecita» basata sull’idea di «eurocentrismo» di Marx. Marx avrebbe
superato il naturale eurocentrismo delle sue teorie scoprendo 'unita del

> Ivi, p. 56.

% Aricé prende questa tesi da LEVRERO 1979, p.15.
°U ARICO 1980a, p. 50.

%2 Ivi, p. 76.

63



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

processo di costruzione capitalista del «mercato mondiale» e
percependo, in questo nuovo momento di sviluppo del capitale, nuove
regolarita della lotta rivoluzionaria che evidenziano le possibilita
trasformatrici dei popoli non europei (come la Cina o i popoli turchi) o
europei «periferici» (come I'Irlanda o la Russia);

3) segnala, nelle nuove indagini marxiste su tali casi, una serie di
nuove posizioni teoriche (gia riassunte sopra) che formano nell’insieme
una «svolta» nel pensiero di Marx, che distanzierebbe lo stesso Marx
dal “marxismo” tanto della IT come della III Internazionale;

4) pertanto, le spiegazioni di cio che chiama «paradosso marxiano»
incontrano altri corsi. Le ragioni della «cecita» di Marx saranno
individuate in un insieme di «sistema teorico» e «eredita hegeliana» che,
sotto forma di pregiudizio, si sommano alla sua posizione politica
profondamente «antibonapartista», culminando in una visione falsa
della realta latino-americana.

Tuttavia, un risultato fondamentale di questo lavoro teorico-critico
della visione marxista dell’ America Latina ¢, sorprendentemente, una
rivendicazione del pensiero di Marx. Il lavoro critico ha portato
allemergere o alla scoperta di cio che Aricé chiama »filoni di un
pensiero nascosti per anni nella tradizione socialista». Ovvero, questi
nuovi elementi potrebbero contribuire a smontare la costruzione del
marxismo come «sistema chiuso», come dogma, recuperando 'opera di
Marx come un’opera aperta, flessibile, dinamica. Lungi da ogni
“abbandono del marxismo”, cid che abbiamo ¢ un’inusitata
rivendicazione del pensiero di Marx. Lungi dall’“anti-marxismo”, in
quel momento latino-americano cruciale dell’inizio degli anni Ottanta,
quando cominciava il movimento che avrebbe scatenato una nuova
discussione sulla “questione democratica”, cid che abbiamo nel
pensiero di Aricé in questo lavoro fondamentale ¢ la sintesi di un lungo
percorso editoriale, politico e teorico, in cui arriva alla maturita un
insieme di posizioni costruite in un incrociarsi virtuoso di tradizioni che
si riferiscono a Marx.

In questo senso, I’amalgama tra la rilettura di Gramsci® sul
fondamentale concetto di egemonia, la scoperta del “socialismo indio”

® Vale la pena ricordare la seguente posizione di Aricé riguardo il rapporto tra
la diffusione del pensiero di Gramsci e il rinnovo delle letture di Marx: «Se
negli anni Sessanta il pensiero di Gramsci appariva in realtd come un

64



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

di Mariategui e la scoperta di un Marx diverso da quello stabilito
g

dall’eredita “marxista”, permette di costruire una visione radicalmente

nuova e produttiva della realta latino-americana e della sua

trasformazione. Una visione che, per la portata del cambio di

prospettiva, rappresenta una vera rivoluzione concettuale dentro

'universo teorico e politico del marxismo latino-americano.

4. Socialismo e democrazia.

Questa trasformazione nella cultura politica della sinistra
latinoamericana si esprime, in questo “nodo” storico fondamentale,
nella riscoperta teorica, perd fondamentalmente politica, del concetto,
metodo e prassi della democrazia come inerente al patrimonio culturale
del movimento socialista. Tra gli intellettuali argentini in esilio, questo
movimento di recupero avra un inizio vigoroso nelle polemiche della
rivista “Controversia para el examen de la realidad Argentina”, apparsa
nell’ottobre del 1979 e completata nell’agosto del 1981.

Nel dibattito sulla”questione democratica”, lungo i tredici numeri
pubblicati, questo si distingue come il problema centrale da affrontare e
risolvere in un futuro superamento della fase dittatoriale. E non solo in

“correttore” del discorso leninista, oggi potremmo affermare che entra tutto
intero in un marxismo in riformulazione, del quale vengono messi in
discussione i suoi elementi religiosi. Le idee di Gramsci formano parte di una
proposta piu generale di rinnovamento della cultura politica della sinistra
socialista, che aspira a restituirle la sua capacita perduta di rendere conto dei
fenomeni reali della societa e a partire, quindi, dalle esperienze, tradizioni e
lotte concrete di una pluralita di soggetti per i quali hanno significato concreto
gli ideali di liberta e uguaglianza che definiscono il socialismo. Da questa
prospettiva, che concepisce il socialismo come un movimento interno allo
stesso processo di costituzione dei soggetti politici e che lotta per mettere in
pratica i valori di autonomia e di auto-costituzione che lo definiscono come
corrente ideale, il marxismo puo continuare a compiere una funzione
propulsiva nella misura in cui sia in condizioni di mettere permanentemente
alla prova le sue ipotesi fondamentali» (ARICO 1988, pp. 114-15).

65



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

questa dimensione congiunturale, ma anche in una dimensione piu
essenziale del rapporto tra socialismo e democrazia.

«L’ideale socialista si sostiene come tale solo a condizione di ammettere il
metodo democratico come cammino della sua effettuazione. Solo cosi il mondo
incontenibile del diverso e del complesso puo farsi strada in una maniera non
negativa, ma positiva, come una nuova forma di vita morale e culturale delle
masse [...] La pluralizzazione del sociale e pertanto il metodo democratico di
risoluzione delle differenze in eterno processo di apparizione e scomparsa (i
“nuovi soggetti sociali”), sembrano cosi i fondamenti sui quali il socialismo puo
farsi strada»®'.

La conclusione centrale per la pratica politica che emergera dal
gruppo a partire dall’esperienza messicana sara quella della precedenza
sine qua non della democrazia politica su qualunque altro tipo di
ragionamento sul sociale. Questo sara il contrassegno della controversa
vicinanza del gruppo all’esperienza di governo del primo presidente
post-dittatura, Radl Alfonsin.

Non vorrei concludere questa breve parte del lavoro senza
menzionare che, nella stessa epoca in Brasile, e in un asse simile di
riflessioni, Carlos Nelson Coutinho pubblicava un’opera che avrebbe
avuto enorme ripercussione nelle discussioni della sinistra brasiliana
nella lunga transizione brasiliana: il saggio A democracia como valor
universal, pubblicato nel marzo del 1979. Le conclusioni di Coutinho
saranno rigorosamente identiche al nucleo delle conclusioni della
discussione che abbiamo brevemente esposto. Nella breve prefazione
alla seconda edizione Coutinho esprime la sua convinzione che «il
futuro dipende non solo dal pieno riconoscimento del valore universale
della democrazia, ma anche — come diretta conseguenza di cio — della
sua capacita di effettuare una critica radicale (nel senso marxiano
dell’espressione) del modello sociale autoritario imposto ai paesi del
cosiddetto “socialismo reale”»®. Sui termini degli aspetti organizzativi
che esigerebbe tale trasformazione concettuale, Coutinho afferma di
avere la speranza che il suo libro possa aiutare nel compito di
«immaginare e costruire un partito che, abbandonata qualunque velleita

4 ARICO 1980b, p. 16; corsivo nostro.
% COUTINHO 1984, p. 13.

66



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

“golpista” o “avanguardista”, assuma come parametro fondamentale
della sua organizzazione interna e della sua linea politica I'accettazione
del valore strategico e permanente della democrazia pluralista nella lotta
per la trasformazione socialista del nostro paese».

Anni dopo, Coutinho fara alcune modifiche nel suo modo di vedere
la questione («democratizzazione» come valore universale, dira) le
quali, 2 mio modo di vedere, non cambiano il nucleo delle sue posizioni
teorico-politiche.

5. Sul seminario di Morelia

Nella pulsante vita politica e intellettuale messicana dell’epoca —
descritta in innumerevoli documenti, libri, interviste dell’epoca — molti
importanti seminari hanno svolto un ruolo rilevante nella diffusione e
discussione di questi temi. Sono stati particolarmente importanti sul
tema qui trattato il gid citato Colloquio di Culiacdn su Mariategui —
finora, credo, non c¢’¢ un libro scritto a partire da questo incontro — e il
seminario di Morelia, Michoacan, febbraio 1980. Non conosco lavori
specifici sul seminario, né sulle singolarita della sua organizzazione, né
sui suoi risultati teorici espressi nel libro che con un ritardo di cinque
anni viene pubblicato dall’editrice Siglo XXI con i principali interventi
del seminario®.

I libro ha un’introduzione di Julio Labastida (il principale
organizzatore dell’evento) e un prologo di José Aricé. Nel prologo,
Aricd si esprime circa lo scopo dell’incontro:

«L’obiettivo del seminario era di rompere questa specie di divario aperto
tra analisi della realta e proposte teoriche e politiche di trasformazione. Per
questo c’era bisogno di cercare un avvicinamento alla politica che, senza
fuorviare la natura di un seminario di scienziati sociali dove si discute di teoria
politica, si era sforzato di trovare un livello di mediazione con la realta in cui le
frontiere troppo rigide tra I'“accademico” e il “politico” si sono sfocate [...] 1l
seminario, [...] non si & proposto di analizzare come e attraverso quali cammini
si ¢ imposta storicamente 1’egemonia delle classi dominanti nelle nazioni latino-
americane, ma, piuttosto, come e attraverso quali processi e ricomposizioni

% T,ABASTIDA 1985.

67



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

teoriche e pratiche si pud costruire un’egemonia proletaria, o popolare [...]
capace di provocare una trasformazione radicale secondo le aspirazioni
democratiche delle classi lavoratrici del continente. E precisamente questa

prospettiva delle classi popolari quella che si voleva sottolineare»®’.

Da parte sua, Julio Labastida, coordinatore del libro e direttore,
all’epoca del seminario, dell’Instituto de Investigaciones Sociales della
UNAM, ente che ha organizzato 'evento, esprime nell'introduzione al

libro:

«I processi politici che hanno condotto nel passato a una conquista
transitoria del potere, per non esser stati il risultato di una reale e effettiva
unificazione sociale e politica delle masse popolari, si sono mostrati immaturi
per risolvere i difficili compiti che presuppone la totale trasformazione
economica, sociale e politica di un paese, non sono riusciti a mantenere il pieno
consenso delle masse popolari e hanno condotto rapidamente a soluzioni
autoritarie. Il fatto che spesso nell’analisi di queste esperienze le sinistre
socialiste tendano a far ricadere su fattori “esterni” al proprio processo la
responsabilita fondamentale del fallimento, rivela i limiti delle ipotesi
strategiche. In definitiva, a un estremo volontarismo della teoria corrisponde
una pratica che dicotomizza le proposte democratiche e socialiste. In questo
senso, I'obiettivo del seminario & stato di riflettere sulle possibilita di stabilire
un campo di analisi integrato per quello che nella realta e nella teoria appare
disarticolato e addirittura contrapposto. Questo suppone la riconsiderazione
critica delle categorie analitiche utilizzate finora»®.

Il tema dell’invito e la qualita e varieta delle posizioni dei lavori
presentati nel seminario, lo hanno fatto diventare un momento storico
del dibattito sulla questione dell’egemonia in America Latina®.

7 ARICO 1985, pp. 11-12; corsivo nostro.

% LABASTIDA 1985, pp. 9-10.

® 11 libro & stato organizzato in tre parti: 1) Problemi teorici di
concettualizzazione; 2) Ricomposizione politica e crisi di egemonia; 3)
“gemonia e alternative politiche in America Latina. I lavori presentati, secondo
il paese d’origine furono:

Messico: SERGIO ZERMENO, Los referentes historicos y sociologicos de la
hegemonia, PABLO GONZALEZ CASANOVA, Los trabajadores y Ia lucha por Ia
hegemonia en América Latina, CARLOS PEREYRA, Hegemonia y aparatos
ideologicos del Estado, CARLOS MARTINEZ ASSAD, La hegemonia como

68



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

L’importanza del seminario e delle sue conclusioni sta nel fatto che,
da un lato, esprimeva il segno della massima espansione dell’influenza
del pensiero gramsciano tra gli intellettuali latino-americani, stabilendo
un codice di lettura integrale di Gramsci centrato sul concetto di
egemonia che permetta di articolare adeguatamente I'insieme dei suoi
scritti, del carcere e precedenti. Dall’altro lato, la matura riflessione
sulla problematica dell’egemonia ha aperto una prospettiva adeguata
perché la sinistra potesse recuperare per sé un concetto prezioso della
tradizione  socialista che era stato abbandonato e dato
irresponsabilmente all’“ideologia borghese”: il concetto di democrazia,

ejercicio de la dominacion; ROLANDO CORDERA CAMPOS, Politica economica y
hegemonia.

Argentina: ERNESTO LACLAU, Tesis acerca de la forma hegemonica de la
politica; LILIANA DE Ri1Z e EMILIO DE IPOLA, Acerca de la hegemonia como
produccion historica; JUAN CARLOS PORTANTIERO, Notas sobre crisis y
produccion de accion hegemonica; FRANCISCO DELICH, Estructura agraria y
hegemonia en el despotismo republicano.

Cile: NORBERT LECHNER, Aparato de Estado y forma de Estado, LUIS MAIRA,
Racionalidad y Iimites de las construcciones ideologicas en la politica de los
Estados Unidos hacia América Latina, FERNANDO FAJNZYLBER, Sobre la
reestructuracion del capitalismo y sus repercusiones en América Latina”;
MANUEL ANTONIO GARRETON, Problemas de hegemonia en regimenes
autoritarios.

Pert: HECTOR BEJAR, Aproximacion a nuevos puntos de partida para la
izquierda en América Latina, JULIO COTLER, Democracia, movilizacion
popular y Estado militar en el Pert.

Venezuela: TEODORO PETKOFF, Alternativa hegemonica en Venezuela.

Brasile:  FERNANDO HENRIQUE CARDOSO, Los partidos politicos y la
participacion popular en un régimen de excepcion; REGIS CASTRO DE
ANDRADE, Politica social y normalizacion institucional en el Brasil.

Bolivia: RENE ANTONIO MAYORGA, Empate historico y debilidad constructiva:
la crisis del proceso de democratizacion en Bolivia.

Guatemala: EDELBERTO TORRES-RIVAS, E/ Estado contra la sociedad: las raices
de Ia revolucion nicaragiiense.

Spagna: JORDI BORJA, Sobre la izquierda y la hegemonia en los paises de
Europa del sur, LUNDOLFO PARAMIO e JORGE REVERTE, La crisis de
hegemonia de la burguesia espanola.

Belgio/Gran Bretagna: CHANTAL MOUFFE, Hegemonia, politica e ideologia.

69



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Senza alcuna pretesa di realizzare un bilancio critico del seminario,
volevo solo segnalare alcune curiosita che mi sembrano di rilevanza
particolare per la trama di questo lavoro.

1) La “messa in orbita” in grande stile del concetto di egemonia
come centrale per Delaborazione della strategia trasformatrice in
America Latina;

2) L’assenza in Morelia dei “Gramsciani brasiliani” piu notevoli.
Hanno partecipato autori di peso — soprattutto il sociologo Fernando
Henrique Cardoso — ma poco rilevanti dal punto di vista del pensiero
gramsciano: non conosco i motivi di quest’assenza (che meritano
un’indagine specifica)™.

3) Ancora in relazione col punto anteriore, ¢ visibile I’assenza nella
tematica discussa di un tema gramsciano centrale della discussione di
Gramsci in Brasile, perlomeno dalla pubblicazione del libro di Luiz

0 E fondamentale evidenziare che I'importanza di Gramsci nel subcontinente
sarebbe inspiegabile senza tenere in conto la diffusione del pensiero
gramsciano realizzata in Brasile da diversi gruppi di gramsciani brasiliani, tra i
quali & necessario ricordare il lavoro diretto da Carlos Nelson Coutinho, Marco
Aurélio Nogueira e tanti altri, e le pubblicazioni dell’editrice Civilizacao
Brasileira. Certamente altri approcci importanti possono essere citati, tra i quali
¢ da notare la corrente che si riconosce nelle posizioni di Edmundo Fernandes
Dias. Per una panoramica completa del gramscismo brasiliano, vedere Bianchi,
2011. L’indagine sul tema permette di affermare che un caso esemplare di
incorporazione nazionale dei concetti gramsciani in America Latina si trova in
Brasile, in un processo che potremmo delimitare tra le prime pubblicazioni di
Civilizacién Brasileira (1966) e l'incorporazione, nel 1991, come “strategia
politica”, nel programma di uno dei partiti di sinistra pit importanti e di
successo dell’America Latino: il Partido dos Trabalhadores. La strategia
politica definita nel primo Congresso del PT nel novembre 1991, centrata sul
processo di “costruzione di egemonia”, ¢ la piu esplicita e, al tempo stesso, pit
riuscita incorporazione della strategia elaborata da Gramsci in un partito
latino-americano.

In questi giorni, dal mio punto di vista, il colpo di stato parlamentare-
giudiziario-mediatico in Brasile, manifesta appunto la reazione della destra di
fronte alla capacita di questa posizione strategica di vincolarsi e contribuire alla
costituzione del «nuovo popolo brasiliano». Su questa nozione di un «nuovo
popolo brasiliano» mi rimetto all'articolo Blocco storico, crisi organica e
emergenza del nuovo popolo brasiliano (Burgos, 2016).

70



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Werneck Vianna Liberalismo y sindicato en el Brasit™ la questione
della “Rivoluzione Passiva”, centrale per I'interpretazione dei brasiliani
sulla propria storia.”

4) L’esposizione dei primi abozzi della 7eoria Politica del Discurso
che Ernesto Laclau e Chantal Mouffe esporranno in forma definitiva nel
libro Hegemonia y Estrategia Socialista (1985), in germe nei testi
presentati nel seminario da questi autori. Su questo punto, una curiosita
¢ dovuta al fatto che tanto il libro con i risultati del seminario, quanto il
libro di Laclau e Mouffe sono stati pubblicati nel 1985: se il lettore
leggesse i testi all’'unisono troverebbe in uno gli elementi in embrione di
cio che si trova sviluppato nell’altro.

5) E curioso, dalla prospettiva di questo lavoro, che mentre (a partire
da presupposti simili) Laclau e Mouffe iniziarono a ipotizzare il
passaggio al «post-marxismo», Aricé progettava un «nuoOvo marxismo,
capace di impugnare strumenti che possano affrontare le sfide del
presente, posizione che avrebbe mantenuto fino alla morte nel 1991.

In questo senso, vorrei discutere brevemente, a partire da una critica
recente, un’opinione persistentemente fraintesa sul supposto
“abbandono della tradizione marxista” da parte di Arico.

6. Critica di una lettura prevenuta di Arico.
Vediamo in questo senso il seguente commento nella rivista “Ideas

de Izquierda. Revista de politica y cultura”, in rapporto evidente con il
tema discusso in questo articolo:

"' WERNECK VIANNA 1976.

> La questione della rivoluzione passiva ¢ stata certamente affrontata in
maniera “esuberante” in Brasile, per quanto riguarda la sua incidenza
nell’America spagnola. Il concetto ¢ stato appropriato nei modi piu diversi
dagli intellettuali gramsciani brasiliani ai fini dell’interpretazione della storia e
processi politici del suo paese. Il lavoro su questi diversi usi del concetto di
rivoluzione passiva in Brasile, in forma comparata e ampia, deve ancora essere
realizzato, anche se abbiamo un ottimo inizio in BIANCHI 2006. In contrasto
con il caso del Brasile, gli intellettuali gramsciani argentini hanno usato poco
questo concetto; il concetto di egemonia fu onnicomprensivo in questo senso,
per questi autori. Nell’America spagnola si distingue KANOUSSI-MENA 1985.

71



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«E cosi durante gli anni 60 e ’70 abbiamo avuto un Gramsci delle Nuove
Sinistre (guevarismo, operaismo, maoismo, movimenti giovanili del 68, sinistre
guerrigliere latino-americane); dalla fine degli anni Settanta un Gramsci della
“riflessione sulla sconfitta” e dall’inizio degli anni Ottanta, un Gramsci della
“trasformazione democratica della societa”, con un punto di riferimento nel
“mitico” seminario di Morelia del 1980. La scommessa dei “gramsciani
argentini” per il governo di Alfonsin era la “traduzione” verso il terreno
politico dell’aggiornamento in chiave “democratica” dell'interpretazione del
pensiero di Gramsci.

In Brasile ¢ successo un processo simile, perd con caratteristiche specifiche.
Carlos Nelson Coutinho, che ha introdotto Lukacs in Brasile ed eccezionale
intellettuale gramsciano, ha realizzato un itinerario simile a quello dei
gramsciani argentini quanto alle loro distinte tappe politiche, soprattutto quella
che rilanciava il socialismo come radicalizzazione della democrazia.

Tuttavia, a differenza del principale esponente di Pasado y Presente José
Aricé, che dalla meta degli anni ’80 si posizionava “pensando con Marx pero
fuori dal marxismo”, Coutinho si ¢ sempre mantenuto dal punto di vista
teorico dentro una rivendicazione della prospettiva marxista, anche se
provando, con questa, a gettare le fondamenta di una strategia di tipo
“gradualista”. Coutinho ¢ stato anche, dopo la sua militanza nel PCB, parte del
PT. L’esperienza di questa formazione politica, oggi immersa in una crisi
profonda per la sua impotenza davanti al golpe istituzionale in corso in Brasile,
¢ stata anche attraversata dagli intenti di teorizzare la sua pratica, usando certi
strumenti gramsciani da un’ottica “socialdemocratica”, come si pud constatare
in alcuni dei suoi documenti fondamentali»".

Il testo porta una serie di questioni che potremmo discutere,
cominciando da quella del carattere di «gradualismo» nella proposta
politica di Carlos Nelson Coutinho alla luce della proposta di
«riformismo rivoluzionario» di questo autore dove il carattere
«processuale» del processo rivoluzionario non si equivale a
«gradualismo». Tuttavia, vorrei concentrarmi sulla critica ad Aricd.
Certamente Aric progetta il bisogno del superamento del “marxismo”

7 “IDEAS DE IZQUIERDA” 2016: v. Antonio Gramsci. Interpretaciones y
debates sobre los Cuadernos de la cdrcel Dossier especial, aprile 2016.
Presentazione. Disponibile in;
http://www.laizquierdadiario.com/ideasdeizquierda/antonio-gramsci-
interpretaciones-y-debates-sobre-los-cuadernos-de-la-carcel/).

72



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

(della IT Internazionale) e del “marxismo-leninismo” (quella costruzione
specifica dello stalinismo) e il recupero di Marx, perd questo ¢ gia
realizzato da Aricd nello stesso modo e nello stesso senso con cui
parliamo in Gramsci del passaggio dal “materialismo storico” alla
“filosofia della prassi”. In questo “passaggio” non si trova nessun
“abbandono” dell’eredita di Marx, né di tutta la tradizione legata al suo
nome, come si suggerisce nel testo citato: al contrario, seguendo I’esatto
cammino gramsciano, Aricé si propone di “recuperare Marx”
precisamente per sa/varela tradizione.

Sfortunatamente, con un immediatismo critico ingiustificato, si
associa senza la dovuta cura e precisione critica, la sua riflessione
“marxiana”, come la chiama Aricd, alle vicissitudini della pratica
politica del Gruppo centrato nella sua figura (un “Pasado y Presente”
estremamente esteso ormai, istituzionalizzato nel Club de Cultura
Socialista), nella complessa situazione argentina di uscita dalla dittatura
e della sua adesione all’alfonsinismo: un tema il cui dibattito non si
chiude tra gli argentini. In questo senso, troviamo nell’argomento della
rivista un trattamento manicheo di un problema che non ¢ soltanto
complesso in termini teorici, ma con enormi conseguenze politiche.

Il tema ¢ presentato come se Arico (il cattivo) rappresentasse il “non
marxismo” e Coutinho (il buono), il “marxismo". Questa posizione non
puo sostenersi né teoricamente né storicamente, qualunque sia lo sforzo
fatto dai sostenitori di questa tesi per creare un Aricd “non marxista”.
Tuttavia, la conseguenza fondamentale di questo manicheismo potrebbe
essere 'impossibilita di un dialogo teorico e politico tra gramsciani circa
la complessa realta latinoamericana; su questo punto sostengo la
necessita di “convivere con le differenze interpretative” e cido non si
ottiene dividendo il nostro campo tra buoni e cattivi, ma dibattendo
argomenti teorici e politici robusti e ben costruiti.

Contrapponendosi a questa lettura prevenuta, ¢ appropriato citare in
questo testo nuove ricerche in cui appare una visione pitt complessa del
gramsciano cordobés. E il caso evidente del libro di Martin Cortés Un
nuevo marxismo para América Latina. José Arico: traductor, editor,
intelectual”’, dove 'autore, esponendo il risultato di un’approfondita
ricerca, rivela la complessita del lavoro di Aric6 nella sua ricerca per la

* CORTES 2015.

73



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

rifondazione del marxismo latinoamericano. Nel suo ultimo libro, “ José
Arico: los tiempos latinoamericanos”, Cortés sintetizza e specifica
elementi fondamentali della sua ricerca. Nella stessa direzione
dobbiamo menzionare gli articoli scritti da Sebastian Malecki (2013) e
da Juan Jorge Barbero (2015).

E possibile un Aricé «pensando al di fuori del marxismo», come
corrente teorica e politica universale? Penso di no. Ovviamente, il
marxismo di Aricé era un marxismo che aveva gia assimilato
intensamente l'incisiva critica gramsciana, cosa che dispiace a molti
interpreti, ma mettere la discussione in questi termini dell’articolo
criticato ¢ chiaramente un’estrapolazione interpretativa. In questo
senso, non si puod semplicemente fare di Arico un postmarxista. Credo
che Datteggiamento corretto di una sinistra teorica e politica che
pretenda sintonizzarsi con il presente complesso dell’America Latina,
lungi dall’allontanarsi dall’eredita di Portantiero, di cui abbiamo
omaggiato il testo in questo lavoro, e principalmente, da Arico,
dev’essere di incorporarla al suo stesso patrimonio. Loro appartengono
al nostro lato’.

Riferimenti bibliografici

AGOSTI, HECTOR PABLO, 1986 (1961)
“Prologo a la edicion argentina”, in GRAMSCI 1986.

ARICO, JOSE MARIA (a cura di), 1978a

Mariategui y los origenes del marxismo latinoamericano, Cuadernos de Pasado y
Presente n° 60, Pasado y Presente/Siglo XXI, México.

ID., 1978b

“Introduccién”, in ARICO 1978a

ID., 1980a

Marx y América latina, Cedep, Lima.

ID., 1980b

NI cinismo ni utopia, “Controversia”, n® 9-10, Dicembre, México.

ID., 1985

“Prélogo”, en LABASTIDA MARTIN DEL CAMPO 19854, Siglo XXI, México.

” CORTES 2016.
7 Per una lettura diversa dell’eredita di Aricé, consiglio di consultare: CORTES
2015, BARBERO 2015, MALECKI 2013.

74



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 1988
La cola del diablo, Puntosur, Buenos Aires.

BARBERO, JUAN JORGE, 2015
José Arico y la “crisis de civilizacion”: la busqueda de una imbricacion democratico-
socialista para un desarrollo de la “dilatacion de Ila subjetividad” (1979-1986),

“Cuestiones de Sociologia”, n 13. Disponibile a:
http://www.cuestionessociologia.fahce.unlp.edu.ar/article/view/CSn13a07.

BIANCHI, ALVARO, 2006

Revolucao passiva: o fururo do pretérito “Critica Marxista”, n° 23, pp. 34-57.
ID., 2011

Gramsci in Brasile, in VACCA-KANOUSSI-SCHIRRU 2011.

BURGOS, RAUL, 2004.
Los Gramscianos Argentinos. Cultura y politica en la experiencia de Pasado y Presente,
Siglo XXI, Buenos Aires.

ID., 2016
Bloco Historico, Crise Organica e Emergéncia do Novo Povo Brasileiro, “Prixis e
hegemonia popular”, n° 1, settembre 2016. Disponibile in:

http://igsbrasil.org/praxis/artigos/burgos_seminarioUFF2016.php?id=burgos.

CORTES, MARTIN, 2015

Un nuevo marxismo para América Latina. José Arico: traductor, editor, intelectual,
Siglo XXI / Ediciones del CCC, Buenos Aires.

ID., 2016

José Arico: los tiempos latinoamericanos, Ediciones UNGS, Los Polvorines.

COUTINHO, CARLOS NELSON, 1979

A democracia como valor universal, “Encontros com a Civilizacao Brasileira” n° 9,
marzo, Rio de Janeiro.

ID., 1984 (1980)

A democracia como valor universal e outros ensaios, Salamandra, Rio de Janeiro.

ID., 1986

Intervento alla tavola rotonda A estratégia da revolucao brasileira, “Critica Marxista n°
1, Jorués, Sao Paulo.

ID., 1988

“As categorias de Gramsci e a realidade brasileira”, in COUTINHO-NOGUEIRA 1988.

COUTINHO, CARLOS NELSON; NOGUEIRA, MARCO AURELIO (a cura di), 1988
Gramsci e a América Latina, Paz e Terra, Rio de Janeiro.

GRAMSCI, ANTONIO, 1967

Un esame della situazione italiana, luglio-agosto 1926. La prima parte del testo venne
pubblicata nel 1928 (“Lo Stato Operaio”, marzo 1928) mentre la pubblicazione
integrale avvenne su “Rinascita” del 14 aprile 1967. Fonte della traduzione:

75



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

https://archive.org/stream/GramsciAntonioSulFascismo/Gramsci, %20Antonio %20-
%20Sul %20Fascismo_djvu.txt.

ID., 1977

Escritos Politicos (1917-1933), Cuadernos de Pasado y Presente n° 54, Pasado y
Presente/Siglo XXI, México.

ID., 1984

Cuadernos de la cdrcel edicion critica del Instituto Gramsci, a cura di Valentino
Gerratana, Era, México.

ID., 1986

Literatura y vida nacional, Juan Pablos, México.

“IDEAS DE IZQUIERDA”, 2016

Antonio Gramsci, Interpretaciones y debates sobre los Cuadernos de la cdrcel Dossier
especial, aprile 2016. Presentazione. Disponibile a:
http://www.laizquierdadiario.com/ideasdeizquierda/antonio-gramsci-interpretaciones-
y-debates-sobre-los-cuadernos-de-la-carcel/.

KANOUSSI, DORA; MENA, JAVIER, 1985
La revolucion pasiva: una lectura a los cuadernos de la carcel, Universidad Autonoma

de Puebla, Puebla.

LABASTIDA MARTIN DEL CAMPO, JULIO (a cura di), 1985a

Hegemonia y alternativas politicas en América Latina, Siglo XXI, México.
ID., 1985b

“Introduccién”, in LABASTIDA MARTIN DEL CAMPO 1985a.

LACLAU, ERNESTO; MOUFFE, CHANTAL, 1987 (1985)
Hegemonia y estraregia socialista, Siglo XXI, Buenos Aires.

LEVRERO, RENATO, 1979

Marx, Engels y la cuestion colonial, “Cuadernos de Pasado y Presente”, n © 72, Siglo
XXI, México.

MACCIOCHI, MARIA ANTONIETTA, 1980 (1974)
Gramsci y la revolucion en occidente, Siglo XXI, México.

MALECKI, SEBASTIAN, 2013

Ditundir, traducir, producir. Arico y la difusion del marxismo problematica, “Revista de
Filosofia”, Cordoba. Disponibile a:
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/NOMBRES/article/viewFile/7642/8626.

MARIATEGUI, JOSE CARLOS, 1987
7 ensayos de interpretacion de la realidad peruana, Biblioteca “Amauta”, Lima.

76



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

PARIS, ROBERT, 1983a

La formacion ideologica de José Carlos Mariategui, “Cuadernos de Pasado y Presente”,
n°® 92, Pasado y Presente/Siglo XXI, México.

ID., 1983b

Mariategui y Gramsci: prolegomenos a un estudio contrastado de la difusion del
marxismo, “Socialismo y Participacion”, n® 23, Lima.

PEREYRA, CARLOS, 1982
En Ia hora del PSUM. Partido y sociedad civil, “Nexos”, n° 49. Disponibile a:
http://www.nexos.com.mx/?p=3999

ID., 1986
Democracia 3% revolucion, “Nexos”, n 97. Disponibile a:
http://www.nexos.com.mx/?p=4580.

PORTANTIERO, JUAN CARLOS, 1977
Los usos de Gramsci, in GRAMSCI 1977.

VACCA, GIUSEPPE; KANOUSSI, DORA; SCHIRRU, GIANCARLO (a cura di), 2011
Studi gramsciani nel mondo. Gramsci in America Latina, il Mulino, Bologna.

WERNECK VIANNA, LUIZ, 1976
Liberalismo e sindicato no Brasil, Civilizagao Brasileira, Rio de Janeiro.

77



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

“Il tempo della politica”: ’egemonia in José Aricd
Martin Cortés (Universidad Nacional de General Sarmiento -

CONICET)

The paper examines José Arico’s approach to the problem of hegemony between the
end of the seventies and the beginning of the eighties, in the context of his exile in
Mexico. We argue that Arico’s work on the concept of hegemony is framed in a quest
for elements thar provide Marxism with a strong political theory, against the
economicist tendencies that dominated the tradition. In this context, re-reading
Gramsci enables Arico to emphasize that the temporality of politics is not reducible to
an economic determination, since it involves a series of specific dilemmas, in which
hegemony articulates conceptually with the state, democracy and political subjects. In
the same period, and in the same pursuit of a strong dense conceptualization around the
political, Arico oversees the collection "El tiempo de la politica” [The time of politics]
in the publishing house Folios. This collection, visibly influenced by the work of Mario
Tronti in Italy, published texts on Gramsci, but also anthologies of Weber and even
"The concept of the political ", of Carl Schmitt. Our purpose is to show the originality
of Arico’s work in combining these diverse inputs in order ro defend the need for a
Marxist political theory.

Keywords: José Arico; Hegemony; Politics; Time; Marxism.

La vita di José Aricé ¢ stata segnata dal mestiere di traduttore ed
editore, che comincia negli anni ‘50 con il suo lavoro per la
pubblicazione di Gramsci in Argentina. La sua traiettoria — anche come
autore — mostra un esercizio di tensione delle frontiere interne ed
esterne del marxismo che ha pochi paragoni. Tra i “Cuadernos de
Pasado y Presente” (compilati tra il 1968 e il 1983) e la “Biblioteca del
Pensamiento Socialista” (che ha diretto durante il suo esilio in Messico,
tra il 1976 e il 1983) della casa editrice Siglo XXI, per menzionare
solamente le sue due esperienze editoriali piu significative, & possibile
riunire quasi duecento titoli. Che permettono di affermare in maniera
categorica che in virtu del suo intervento Marx e il marxismo assumono,
nella lingua castigliana, un’ampiezza totalmente rinnovata.

Osservando la questione un po’ piu da vicino, I'edizione del Capirale
di Siglo XXI — que Aricé inizia nel 1975 in Argentina e continua poi in
Messico — € riconosciuta in maniera quasi unanime come la migliore in
lingua spagnola, mentre i Grundrisse — pubblicati addirittura prima del
Capitale — includono le note dell’Instituto Marx-Engels di Mosca,
elemento che fa di quella edizione la piu completa tra quelle in

78



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

circolazione a meta degli anni 70. A questo potrebbero aggiungersi i
testi di Marx ed Engels sul colonialismo, sull’America Latina,
sull'Irlanda e sulla Russia (su questi ultimi, specialmente importanti,
torneremo). Ma anche numerosi documenti della Seconda e, in
particolare, della Terza Internazionale, oltre a testi di vario tipo di
personaggi centrali nella tradizione marxista come Rosa Luxemburg,
Trotsky, Lukacs, Althusser e, ovviamente, Gramsci'.

Qusto immenso compito di traduzione deve essere letto nel senso
gramsciano della “traducibilita”: non una mera trasposizione tra lingue
ma una grande operazione culturale che implica la produzione di novita
concettuali e analitiche, perché non esiste traduzione letterale ma
sempre un lavoro di attualizzazione motivato dai dilemmi teorici e
politici del presente. Or bene, 'ampiezza del marxismo di Aricé
permette anche di verificare criticamente un presupposto consolidato
sulla sua figura, associata al nome dei “gramscianos argentinos”.

Gramsci ¢ tradotto da Arico e anche questo lavoro editoriale ¢ una
grande impresa politico-culturale “gramsciana”, anche se forse sarebbe
piu preciso descrivere il suo marxismo come “italianeggiante”: questo
convolge il pensatore sardo e la sua eredita ma anche il marxismo
italiano piu distante e critico dal gramscismo, almeno in termini
filosofici. Negli anni ‘60, appaiono tra i lavori di cui ¢ editore testi di
Galvano della Volpe, Lucio Colletti, Cesare Luporini e il primo
operaismo (di cui una delle figure principali, Mario Tronti, ci interessa
particolarmente in questo lavoro). Bisogna ricordare qui che il primo
numero di “Pasado y Presente”, del 1963, pubblica una parte
importante del dibattito filosofico apparso su “Rinascita” I'anno
precedente. Per questo “Pasado y Presente” era un centro di diffusione
del pensiero di Gramsci ma anche di quella parte del pensiero italiano
critico della filosofia gramsciana, per lo meno per come questa era stata
“stabilita” dal PCI.

Ci interessa questa tensione presente nella traiettoria di Aricé perché
si gioca con una forte intensita in quelli che consideriamo i suoi anni piu
prolifici in quanto a scrittura ed edizione: il periodo del suo esilio in
Messico (tra il 1976 e il 1983). Quegli anni costituiscono un laboratorio
di complessa sperimentazione teorico-politica che mette in gioco la

! Per un approfondimento nella biografia intellettuale de José Aricé e del
gruppo Pasado y Presente si rinvia a BURGOS 2004 e CORTES 2015.

79



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

rivisitazione produttiva di molti problemi classici delle sinistre
latinoamericane, cosi come del marxismo in generale. Anche se a volte,
forse per il peso delle ricostruzioni degli stessi intellettuali coinvolti, si
caratterizza questo periodo come il momento di uno spostamento dalla
“rivoluzione” alla “democrazia” (e con questo dal marxismo
all’'universo liberale), consideriamo che il rinnovamento di prospettive
avvenuto in quell’epoca sia comunque assai interessante e che contenga,
soprattutto, un validissimo lavoro sulla teoria politica del marxismo e,
con questa, sulla questione dell’egemonia. L’animato contesto che
includeva 'esistenza di spazi inediti di scambio tra intellettuali di diversi
paesi dell’ America Latina e con intellettuali europei, cosi come la
presenza di eventi teorici e politici rilevanti — per esempio: la
rivoluzione in Nicaragua nel 1979, 'eurocomunismo e i dibattiti sulla
crisi del marxismo nell’Europa latina — avevano infatti rappresentato un
impulso per riflessioni teoriche assai approfondite.

1. Il tempo dell egemonia

Anche se I’egemonia come problema teorico-politico ¢ presente gia
nei testi precendenti di Arico, durante I’esilio messicano questa tematica
assume un rilievo particolare, nella misura in cui ¢ usata come una
chiave di lettura del problema generale della politica nel marxismo.
Prendiamo come punto di partenza le sue “Nueve lecciones de
economia y politica en el marxismo”, un corso del 1977. Il proposito
generale del corso ¢ mostrare la complessita della relazione tra
economia e politica nel marxismo classico — da Marx a Gramsci -,
cercando di sottolineare quei testi e momenti dove si sviluppa una
critica di ogni forma di riduzionismo o di transparenza tra le due
dimensioni. Nella lezione dedicata a Gramsci, Aricé afferma che nel
rivoluzionario sardo «appare per la prima volta, delimitata con nitidi
tratti di autonomia, una teoria marxista della politica».

Qual ¢ I'importanza di questa «autonomia» della teoria marxista
della politica? Questa si deve al fatto che, afferma Arico, dalle «leggi
generali del sistema capitalista» non si deduce immediatamente una
teoria della rivoluzione o una scienza della politica:

80



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«Nella legge della caduta tendenziale del saggio di profitto, in cui Marx
trova il limite del sistema capitalista, non sono presenti tutti gli elementi per la
costituzione della teoria politica. [...] La scienza della politica deve misurarsi
permanentemente con la specificita della forma della contraddizione. [...] La
critica dell’economia politica pud fondare scientificamente la pratica
rivoluzionaria di trasformazione. Ma la scienza della politica deve andare pit in
la: [...] deve poter indicare le modalita specifiche che la contraddizione assume
in ogni opportunita, nel seno della morfologia delle diverse fasi di sviluppo del
sistema capitalista»?.

Una delle grandi preoccupazioni di Aricé era in quel momento la
necessita di criticare le interpretazioni del marxismo come filosofia della
storia. Non solo per la concezione lineare del tempo che quella lettura
supponeva ma soprattutto perché questa impostazione implicava un
centro — per esempio, lo sviluppo delle forze produttive — al quale tutta
la complessita del sociale, e alla fine anche della politica, dovrebbe
ridursi. Su questo punto, il problema dell’egemonia ¢ anche il problema
della produzione di soggetti politici. Nella misura in cui i settori
subalterni in lotta sono I'effetto di pratiche politiche e non del processo
produttivo, ’egemonia presuppone la capacita del proletariato di
convincere altri segmenti delle classi popolari e presuppone dunque
anche la frasformazione di tutti i settori coinvolti in un soggetto politico
di tipo nuovo (Aricé afferma che la politica produce i soggetti
trasformatori, nonli rappresentané li esprime).

Se la relazione tra classe e partito — tra economia e politica — non ha
una risoluzione teorica, ¢ imprevedibile il modo concreto in cui si
costituira quel soggetto. Si tratta pero di eludere le tentazioni
deterministiche che assegnano il carattere rivoluzionario a soggetti
economici che non lo hanno reclamato sul piano dell’azione politica:
«Gramsci pensava che il nemico fondamentale della costituzione di un
movimento proletario autonomo e con capacita egemonica era
’economicismo, il determinismo storico» .

C’¢ un tempo della politica, quindi, che non ¢ riducibile al tempo
dell’economia o al tempo del capitale. L’egemonia si gioca in quella

2 ARICO 2011, pp. 325-26
> Ivi p. 269

81



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

temporalita propria della costituzione dei soggetti politici, in un’analisi
che Arico associa con il «primato della politica»:

«E per quello che la fondazione scientifica della politica si presenta oggi
come una condizione imprescindibile per analizzare e costituire in maniera
scientifica una teoria del processo di transizione al socialismo. E pertanto il
primato della politica cid che tende a privilegiarsi oggi a partire dal
superamento  dell’economicismo come ostacolo fondamentale per la
costituzione della teoria marxista. Questa primazia del politico non puo
diventare una nuova filosofia politica che sostituisca la filosofia economicista
anteriore; ¢ importante comprendere che attualmente la politicita ¢ il modo di
essere del processo stesso del capitalismo colto in tutta la sua complessita»®,

Torneremo sull’idea che nel capitalismo di quella fase (siamo alla
fine degli anni ‘70) la complessita stessa del reale si giocasse nella sua
politicita. Vedremo che questa espansione del politico ¢ quella che
collega direttamente Aricé con le tesi di Mario Tronti. Ora ci interessa
perd enfatizzare due questioni: da una parte, la speciale produttivita
della nozione di egemonia in America Latina e, dall’altra, il vincolo
organico che Aricd propone tra I'egemonia e la problematica della
transizione.

In primo luogo, postulando una politica che articola in sé i diversi
modi concreti in cui appaiono i settori subalterni, 'egemonia assume
una speciale pertinenza in formazioni sociali come quelle
latinoamericane, caratterizzate dalla presenza di molteplici ceti
intermedi, con le conseguenti varieta di conflitti non riducibili
immediatamente alle classi fondamentali. Ne ¢ prova la grande ricezione
che questo concetto di Gramsci ha avuto in America Latina, come
dimostra il Seminario di Morelia del 1980 (Labastida, 1985). Aricé
scrive il prologo alla pubblicazione del seminario, enfatizzando la
potenza esplicativa e politica dell’egemonia come processo di
costituzione di soggetti politici al di 1a della nozione di “alleanza di
classi”, tratta frequentemente da Lenin in maniera estremamente
letterale — e con poco successo organizzativo — dalle sinistre in America
Latina. In questo modo, 'egemonia non solo era capace di pensare in
maniera piu produttiva i soggetti politici in America Latina ma anche,

* Ivi, pp. 328-29
82



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

partendo da li, di invertire la rotta di permanenti mancati incontri tra il
marxismo e il movimento popolare di quella regione. In questa
riflessione sull’egemonia sono molti i lavori degli intellettuali
latinoamericani che possono essere avvicinati, anche se con diverse
sfumature, alle riflessioni di Aric6: pensiamo per esempio ai testi di
Juan Carlos Portantiero (1981)’ o di René Zavaleta Mercado (1986).

Rispetto alla questione della transizione, ¢ importante sottolineare
I'idea che l'egemonia implica una trasformazione dei soggetti che
integrano il blocco egemonico, in modo che questa ¢ sempre implicata
nel processo di costituzione del movimento rivoluzionario. Allo stesso
tempo, dato che questo processo non ¢ anteriore alla lotta di classe ma &
il suo modo concreto di esistenza, entrano in gioco li anche i problemi
dello Stato e della democrazia. In altre parole, non si tratta di un
soggetto che si costituisca al di fuori del confronto di classe ma di un
attore che ¢ in quel terreno sul quale prende corpo la possibilita di
costituzione di un blocco egemonico delle classi subalterne. Per questo
motivo la lotta egemonica deve essere capace, nel suo sviluppo, di
produrre una visione del mondo alternativa:

«La concezione dell’egemonia in Gramsci ¢, prima di ogni altra cosa dal
punto di vista del proletariato, una concezione della democrazia e della forma
dello Stato nel processo di transizione. [...] La guerra di posizione non
sopprime il momento della rottura ma lo subordina alla possibilita dell’assalto,
alla stessa guerra di posizione come un momento tattico [...] della strategia
generale. L’egemonia appare come la forma politica della transizione, posto
che non consiste semplicemente nell’accumulare piu forze per preparare
I’assalto finale, secondo gli schemi classici»®.

Cosi, 'egemonia non ¢ intesa come una composizione di soggetti che
si realizza prima della loro entrata sulla scena della lotta ma come il
modo stesso in cui questi soggetti stabiliscono una differenza rispetto
alla dominazione borghese. Se I'egemonia non ¢& solo una forma di
organizzazione e direzione delle masse ma anche un modo di esercizio

> Sull’egemonia in Portantiero si pud leggere il testo di Fabio Frosini
presentato a Urbino al primo incontro del seminario Seminario “Egemonia
dopo Gramsci: una riconsiderazione” e dopo pubblicato nella rivista
“Décalages” (FROSINT 2016).

6 ARICO 2011, pp. 271-72.

83



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

della democrazia e della costruzione di un’alternativa politica, si pone il
problema della relazione tra socialismo e democrazia. Questa relazione
appare come una dialettica tra egemonia e Stato, parti integranti di un
processo di transizione che trasforma simultaneamente il soggetto
popolare e le relazioni di forza al livello al livello della societa:

«E questa dialettica tra egemonia e momento statale, egemonia come
democrazia e come esercizio della democrazia e forma di Stato cio che rompe
la separazione tra democrazia e socialismo, come momenti interrotti e
radicalmente differenziati che esisteva nella tradizione marxista anteriore»’.

Arico ritiene che a partire da questi contributi di Gramsci si possa
capovolgere la concezione strumentale dello Stato nel marxismo, per
concepire quest’ultimo come un complesso sistema di dominazione
sociale e non come una macchina o un mero apparato di oppressione.
Cosl, solo un insieme di soggetti sociali che implicano un soggetto
politico di #po nuovo pud mettere in pratica un processo di
trasformazione sociale, cosa che contribuisce a svuotare del carattere
strumentale il problema della transizione. La rivoluzione € pensabile
solo quando le masse portano avantu una forma radicalmente differente
di azione politica:

«Questa ¢ la caratteristica che distingue I’esercizio dell’egemonia borghese e
del proletariato; quella la esercita sulla base di un consenso che ottiene
attraverso la manipolazione, la frammentazione, la distruzione della capacita
egemonica del proletariato; questo, invece, pud diventare egemone solo
attraverso l’'esercizio pieno della democrazia, che ¢ il pieno esercizio della
stessa volonta creatrice delle masse»®.

Da questo punto di vista, socialismo e democrazia sono legati in
maniera organica, perché I'unico modo di misurarsi con I'egemonia
borghese ¢ mediante una pratica politica costitutivamente antagonista,
che Gramsci scopre attraverso la nozione di «autogoverno» delle masse:
bisognava individuare una relazione radicalmente diversa tra economia
e politica, visto che la dimensione politica della transizione al socialismo

" Ivi, pp. 272-73.
 Ivi, p. 274.

84



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

non poteva essere pensata come un effetto automatico della
socializzazione dei mezzi di produzione.

In un testo pubblicato sulla rivista “Controversia” nel 1980, Aricd
riprende il problema delle concezioni “produttiviste” della transizione,
che secondo lui costituivano una chiave di lettura della disarticolazione
tra socialismo e democrazia, e cioé¢ di una manifesta carenza che pesava
sulla teoria politica della rivoluzione. Analizzando I'ambiguita del
legame tra i due termini nelle tradizioni socialiste, spiega:

«Cercando di non abbandonare il campo della democrazia, i
socialdemocratici si sono dimenticati il socialismo. Afferrati al mito del
socialismo come superatore della democrazia, i comunisti hanno finito per
installare un’autocrazia. Cio che ¢ rimasto ¢ tutto, meno socialismo [...] perché
ogni proposta di transizione, nella misura in cui € situata necessariamente su un
piano produttivista, é essenzialmente autoritaria e genera tensioni che finiscono
per spegnere la democrazia»’.

Nel centro del dilemma c’¢, nuovamente, la relazione tra economia e
politica. Nella misura in cui la democrazia & vista come mera
espressione di una modifica nell’ordine delle relazioni di produzione,
non si riesce a uscire da una logica deterministica che diluisce la
specificita del politico.

2. Il tempo della politica

La indagini sul problema dell’egemonia devono essere intese nella
cornice di una questione piu generale che gira proprio intorno alla
specificita del politico. Questione che rivela 'ampiezza del marxismo di
Aricd a cui ci siamo riferiti e che lega la tradizione gramsciana ad altre
prospettive molte volte lette come contrapposte o incompatibili. In
questa cornice si inscrive la partecipazione di Aricé alla casa editrice
Folios, una piccola impresa portata avanti tra amici socialisti argentini.
Aricé dirige in Folios la collana “El tiempo de la politica”, chiaramente
inscritta nei dibattiti sulla crisi del marxismo, e interroga da diversi
angoli prospettici la teoria politica del socialismo. La collezione ha

® ARICO 1980, p. 15.
85



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

pubblicato in totale cinque titoli: Los usos de Gramsci, di Portantiero,
nel 1981; il volume collettivo Discutir e/ Estado, in Messico nel 1982 e a
Buenos Aires nel 1983; gli Scritti Politici di Max Weber, in due volumi,
nel 1982 in Messico; gli Scritti Politici di Karl Korsch, anche questo in
due tomi e pubblicato in Messico lo stesso anno e, infine, I/ concetro del
politico di Carl Schmitt, pubblicato in Messico e a Buenos Aires nel
1984. Inoltre, in una nota a pie’ di pagina al testo di Louis Althusser che
apre il volume Discutir el Estado, si rimanda al testo di Biagio de
Giovanni “Diffusione della politica e crisi dello Stato” (presente in La
teoria marxista del Estado, Citta del Messico, Folios 1982: un libro che
alla fine non ¢ stato pubblicato).

E risaputo come ci sia una complessa composizione di autori e
tradizioni che sembrano voler rispondere a uno stesso problema, che
possiamo riassumere come il mistero della teoria politica del socialismo.
In questo senso, anche se non potremmo documentarlo, data Iaffinita
di Aricé con il mondo italiano e la sorprendente rapidita con cui
riusciva a stare al passo con le novita che li si discutevano, appare
normale che la collana di Aric6 avesse preso il nome del libro “Il tempo
della politica”, publicato da Mario Tronti nel 1980. Questa ipotesi &
rafforzata dalla chiarezza con cui Arico condivideva un’ipotesi presente
in Tronti fin dal testo Sull’auronomia del politico (1977) e inclusa da lui
nel Post-scriptum di Operai e capitale. 1’idea che il capitalismo si
trovasse nel mezzo di una grande trasformazione politica spinta dalle
lotte operaie e che in quella trasformazione fosse stata la flessibilita della
politica ad avere salvato il capitalismo o a funzionare come «materiale
antisismico»'’. Da qui la necesssita di rompere con tutta la lettura
organicistica della societa e di riconoscere la differenza tra ciclo del
capitale e ciclo politico. Non solo non c’¢ sincronia tra struttura e
superstruttura, ma si tratta addirittura di due storie parallele e in
permanente tensione (continuita economica e discontinuita o salto
politico, afferma Tronti). Il ritardo del politico opera quindi come uno
spazio di controllo e smussamento della crisi. Qui non ¢’¢ solamente un
appello a comprendere questa differenza ma anche ad assumere il
politico come terreno privilegiato di lotta.

" TRONTI 1980, p. 6.
86



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Aric6 condivide conTronti I'idea che 'espansione della soggettivita
ha prodotto un soggetto molteplice irriducibile alla logica comunista
classica, quindi «tanto lo Stato quanto il partito hanno perso il
monopolio della politica». Condivide pero anche il timore che questa
novita implichi lo scollamento dell’organizzazione e I’abbandono dei
grandi principi. Non € nostra intenzione sviluppare le ricerche di Tronti
in questa direzione ma mostrare I'affinita con le ricerche che appaiono
nel lavoro di Aricé durante il periodo che stiamo qui analizzando. Va
tuttavia segnalato come una porzione dell’epilogo di Marx y América
Latina, scritto nel 1982, riprenda da vicino le preoccupazioni trontiane
di un articolo pubblicato su Critica marxista all’'inizio dello stesso anno:
“Il partito dei soggeti”.

In che modo opera la collana di Folios in questa ricerca? Se Los usos
de Gramsci richiamava il pensatore italiano per affrontare i problemi di
teoria politica marxista, Discutir el Estado si articolava intorno a Louis
Althusser con un proposito esplicitamente simile. Il libro ¢ una
traduzione di un dibattito organizzato da ‘Il Manifesto” sull’articolo di
Althusser “Il marxismo come teoria finita”. Questo testo ¢& citato
numerose volte da Aricd, specialmente in Marx y América Latina,
soprattutto per appoggiare le sue critiche alle interpretazioni del
marxismo come filosofia della storia. Allo stesso tempo, il libro nel suo
insieme presenta alcuni dei principali elementi della crisi del marxismo,
in particolar modo la tesi della teoria politica e la teoria dello Stato
come punti ciechinell’opera di Marx. Il che suppone una debolezza che
deve essere affrontata in relazione delle profonde trasformazioni che
attraversavano le societa capitalistiche sviluppate nel contesto della crisi
dello Stato Sociale (Althusser, 1982). Il libro non contiene alcuna
avvertenza dell’editore, ma nella quarta di copertina si intuisce la penna

di Arico:

«Le trasformazioni sofferte dallo Stato nel XX secolo hanno ampliato le sue
funzioni e hanno articolato le sue ramificazioni rispetto alla societa, mentre la
forma-stato ereditata dal capitalismo degli anni ‘30 ¢ oggi in crisi e con quella &
invecchiata la concezione marxista dello stato-strumento, esterno, alle relazioni
di produzione. Nasce da qui la “crisi del marxismo” e la necessita di discutere

87



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sulla capacita esplicativa del funzionamento effettivo degli apparati del potere
delle forme nuove dello Stato»'!.

Questo dibattito invitava a rivedere tutti i grandi postulati politici
del marxismo. Senza la prospettiva di abbandonare tale tradizione
(cammino effettivamente intrapreso in seguito da molte delle figure
coinvolte, come effetto della “crisi” del marxismo stesso), ma
mettendola in gioco e in discussione per quanto riguardava gli elementi
piu sensibili di fronte alle grandi trasformazioni dell’epoca e prendendo
tutto quanto era necessario da altre tradizioni. In questa stessa direzione
puo essere letta la pertinenza di pubblicare Weber che Aricd spiega
nella presentazione dei suoi Escritos politicos:

«La nostra edizione, che non ha nessuna pretesa critica, tenta solamente di
coprire meglio possibile un’assenza che si ¢ fatta sentire fortemente nel nostro
ambiente. In un momento di evidente recupero dell’interesse per un classico
del pensiero politico moderno e del pensiero filosofico occidentale, siamo
fiduciosi che la nostra edizione possa schivare, anche se transitoriamente,
I'ostacolo che fino adesso ha impedito la frequentazione di un pensiero di
sorprendente attualita per I'interpretazione della crisi delle societa moderne»'?.

La presenza di Weber e Schmitt nella collana rende conto di una
ricerca che evidentemente lega Aricé a Tronti: la lettura dell’epoca
implica la conoscenza della politica moderna nei suoi grandi testi. Nel
caso de I/ concetro del politico, Aricd pubblica il testo preceduto da
una lunga presentazione nella quale Marx e Schmitt si incontrano per
tornare costantemente al primato del politico, in una discussione che si
pone in discontinuita con quelle letture nelle quali il “marxismo” &
incappato in un racconto lineare della storia. Dice Arico:

«Sara forse un po’ avventato segnalare Carl Schmitt — quel novantenne
testardo che ancora oggi ¢ considerato I'unico vero discepolo di Weber — come
uno dei “prosecutori” di Marx. Si ammetta questo paradosso che vuole essere
qualcosa piti che una provocazione. Come critico “di destra” della societa
borghese Schmitt ¢ un pensatore reazionario che considera le conquiste
illuministe come errori gravemente pericolosi per I'umanita. In tal senso si

1 ARICO 1982a, quarta di copertina.
2 ARICO 1982b, p. 10

88



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

trova agli antipodi di Marx. Ma anche con propositi radicalmente opposti ai
suoi, Schmitt si situa nel pieno riconoscimento di quello che per noi
caratterizza il contributo epocale che Marx ha prodotto: la determinazione
essenzialmente politica dell’economia»”.

Se Schmitt & uno strumento utile per ripensare il marxismo in
un’epoca di crisi, non ¢ solamente per la sua critica all’economicismo.
L’interpellazione fatta attraverso questa figura controversa guarda
anche a tutte le tradizioni che pitt 0 meno apertamente accettano una
rigida scissione tra politica ed economia che permette di pensare il
processo economico come una forma del tecnico, e non come uno
spazio che ¢ conflittuale, e cioé costitutivamente politico, anche quando
appare neutralizzato dal discorso della scienza economica. Questo
punto, che secondo Aricé riunisce i due autori tedeschi, non sempre &
stato tenuto in considerazione dalle sinistre. Non ¢ molto rilevante se,
come afferma Schmitt, Marx avesse effettivamente empatia con il
discorso illuminista della borghesia, quanto rendere conto criticamente
delle letture che hanno insistito nel situare e intrappolare il marxismo
sul terreno economico. In quei casi, la critica della politica poteva solo
essere pensata come «emanazione diretta della critica della economia
politica»',

3. La singolarita di Arico

Per chiudere questa presentazione, vorremmo suggerire due
elementi sui quali ¢ possibile continuare a lavorare, entrambi legati alla
collocazione singolare di Aricé nella cornice dei marxismi e dei
gramscismi latinoamericani. Il primo si relaziona con la sua epoca: come
dicevamo all’inizio, il momento dell’esilio ha implicato per molti
intellettuali una forte revisione delle posizioni marxiste e wuna
riconsiderazione della questione democratica. In questo modo, si ¢
giunti a leggere il Gramsci di quei tempi in opposizione alla tradizione
comunista e, in alcuni casi, nell’orizzonte di opzioni liberali. Aric
partecipa senza dubbio al dibattito sulla democrazia ma lo fa su uno

B ARICO 1984, p. XI.
" Ivi, p. XII

89



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sfondo diverso. Non si tratta, per lui, di una questione orientata dalla
coppia dittatura-democrazia, che domina i dibattiti degli anni ‘80 in
occasione delle cosiddette transizioni alla democrazia che hanno seguito
le dittature che avevano governato buona parte dell’America Latina
durante gli anni ‘70. Si tratta invece dell’indagine su un pensiero forte
del politico che sia all’altezza delle grandi trasformazioni del capitalismo
del XX secolo.

La singolarita di questa posizione fu evidenziata dalla scarsa — e
molto critica — ricezione che ebbe la sua pubblicazione di Schmitt negli
anni ‘80. Il motivo deriva dal fatto che il problema di Arico era
dislocato rispetto all’epoca: Schmitt veniva chiamato in causa per
discutere con il marxismo riduzionista e ridare una teoria politica
sostanziale a Marx, ma gia all’inizio degli anni ‘80 le orecchie del
dibattito argentino e latinoamericano erano sempre meno interessate
alle discussioni interne all’'universo marxista e scontavano ormai una
sempre piu chiara tendenza a essere egemonizzati dal “pluralismo”
liberale. E, pit ancora, erano assolutamente disinteressate a leggere
Schmitt, associato facilmente a un universo autoritario da cui si
pretendava di uscire.

Questo ci conduce al secondo elemento di singolarita in Arico: la sua
capacita di leggere in comune autori, testi o tradizioni che appaiono, a
prima vista incompatibili o che appartengono a universi teorici che si
contrappongono. Questo & evidente gia nella composizione delle sue
imprese editoriali, che includevano una grande diversita di autori. Ma lo
¢ anche nelle sue fonti teoriche, specialmente nel periodo che qui
analizziamo. Gramsci appare quindi a fianco di Althusser e anche a
fianco di Tronti. E non si tratta qui di eclettismo ma di un’operazione
teorica che ha come punto di partenza i dilemmi e le sfide del presente:
in questo caso le sfide di una misteriosa specificita del politico che per
essere compresa ha bisogno di tutti questi autori.

E a partire da quanto l'attualita suggerisce che si apre lo spazio per
convocare le diverse linee di pensiero che possono contribuire ad
affrontarla. Per questo, Aricé suggerisce varie volte che il suo lavoro
non ha niente di filologico ma cerca sempre e comunque di inscriversi
in una ricerca che ha a che fare con I'emancipazione, per quanto in una
ricerca che rimane sempre incompleta. Questa seconda questione ci
rimanda cosi al nostro presente: se oggi assistiamo per fortuna a un

90



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

lavoro molto piu spregiudicato di incrocio tra tradizioni — basti pensare
al modo in cui negli ultimi anni sono stati articolati Gramsci e
Althusser, per esempio nella rivista “Décalages” — dobbiamo pensare ad
Aric6 come a un pioniere o, per lo meno, un precursore.

Riferimenti bibliografici

AA.VV. 1982
Discutir El Estado. Posiciones frente a una tesis de Louis Althusser, Folios Ediciones,
México.

ALTHUSSER, LOuIs, 1982
“El marxismo como teoria finita”, in AA.VV. 1982.

ARICO, JOSE, 2011

Nueve lecciones de economia y politica en el marxismo (1977), El Colegio de México,
México.

ID., 1980

NI cinismo ni utopia, “Controversia” n° 9-10, México, p. 15.

ID., 1982a

Quarta di copertina di AA.VV, 1982.

ID., 1982b

“Advertencia editorial”, in WEBER, MAX, Escritos politicos, Folios Ediciones, México.
ID., 1984

“Presentacion”, in SCHMITT, CARL, E/ concepto de lo politico, Folios Ediciones,
México.

BURGOS RAUL, 2004
Los gramscianos argentinos: cultura y politica en la experiencia de “Pasado y Presente”,
Siglo XXI, Buenos Aires.

CORTES, MARTIN, 2015

Un nuevo marxismo para América Latina. José Arico: traductor, editor, intelectual,
Siglo XXI, Bueno Aires.

FROSINI, FABIO, 2016
Surdeterminazione, egemonia e storia: il Gramsci “althusseriano” di Juan Carlos
Portantiero (“Los usos de Gramsci”), “Décalages” n° 1 (II).

LABASTIDA, JULIO, 2015 (a cura di)

Hegemonia y alternativas politicas en América Latina. Seminario de Morelia. Prologo
de José Arico, Siglo XXI, México.

91



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

PORTANTIERO, JUAN CARLOS, 1981
Los usos de Gramsci, Folios Ediciones, México

TRONTI, MARIO, 1977

Sull’auronomia del politico, Feltrinelli, Milano.
ID., 1980

1l tempo della politica, Editori Riuniti, Roma.

ZAVALETA MERCADO, RENE, 1986

Lo nacional-popular en Bolivia, Siglo XXI, México.

92



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

The Neo-Gramscians in the Study of International Relations: An
Appraisal'
Mark McNally (University of the West of Scotland)

In this article I provide an appraisal of the neo-Gramscian approach to the study of
international relations by focusing on three of its major exponents: Robert Cox, Stephen
Gill and Adam Morton. I argue that neo-Gramscians have yer to adequately address
some important challenges and criticisms of their method around its overly “top-down”
mode of analysis, its neglect of forms of resistance and its excessively global and
cosmopolitan account of neoliberal hegemony and especially resistance. I maintain that
a return to the letter of Gramsci’s writings on hegemony and its national-popular and
democratic character would not only allow neo-Gramscians to address more effectively
these weaknesses, but also strengthen their approach and align it more eftectively with
trends in contemporary politics.

Keywords: Gramsci; International Relations; Hegemony; National-Popular.

1. Introduction

Since Robert Cox’s seminal interventions in the 1980s?, Antonio
Gramsci has become a familiar presence in the study of international
relations (IR) and international political economy (IPE)’. In fact, a
whole “school” of study in IR developed on the back of Cox’s ground-
breaking work throughout the 1990s and into the new millennium
where neo-Gramscians remain today an important alternative to more
mainstream and traditional approaches in this field — principally (neo)
realism and liberal internationalism.

In this article, I provide an appraisal of neo-Gramscian scholarship
in the study of IR by focusing on the work of three of its leading
proponents: Robert Cox, Stephen Gill and Adam Morton. The first
section explores the unique nature of this neo-Gramscian intervention

! This article is the product of a paper delivered at the “Egemonia dopo
Gramsci” Conference in September 2016 at the University of Pavia. I am
grateful to the organizers of the conference for their support and to its
contributors for comments on an earlier draft.

2 COX 1981, 1983, 1987.

> International political economy is treated in this article as a sub-field of
international relations.

93



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

in IR with reference mainly to Cox and to a lesser extent Gill and
Morton. I focus in particular on the principal Gramscian concept of
hegemony, demonstrating how it provided these scholars with the
conceptual apparatus to make a welcome and important contribution to
the field of IR that had become entrenched in an uncritical “problem-
solving” positivist mode of enquiry. This provides the context for the
appraisal which follows where I give a more personal evaluation of the
approach, raising three key criticisms or challenges for neo-Gramscian
IR specialists which, it seems to me at least, they have so far failed to
address adequately. I conclude by arguing that a retrieval of the
«national-popular» character of Gramsci’s hegemony would allow neo-
Gramscians to address these shortcomings and strengthen and develop
their framework of analysis so it is more alighed with the contemporary
world.

2. The Impact of the Concept of Hegemony in International Relations

There is little doubt that the introduction of the Gramscian concept
of hegemony in the study of IR has made a welcome transformative
contribution to scholarship in this area. Its innovation lies in the fact
that its authors seek to develop in IR studies a critical theory tradition,
whose origins can be traced to Marxist Historical Materialism and the
Frankfurt School®. They therefore refuse to take for granted or to
naturalize power relations and the states that direct and anchor them.
Indeed, neo-Gramscians reject the positivist, “problem-solving”
approaches of conventional IR — particularly of a (neo-)realist variety —
since the latter are embedded in an epistemology that provides little
more than explanation. The goal of neo-Gramscians, by contrast, is nor
to explain the current world order but to fransform it by calling into
question how state power and global orders come into existence
historically, and how they might be subject to challenge by emerging
social and political forces of opposition’.

* For the relationship of Gramsci’s thought to the wider critical theory
tradition see, HOLUB 1992.
> COX 1981, pp. 128-29; GILL 2012.

94



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

The critical leverage is achieved primarily by drawing on the class
and ideological analysis at the core of Gramsci’s account of hegemony.
For, unlike in the work of their realist or liberal internationalist
predecessors, as Morton puts it, «class struggle is ...faced rather than
effaced in this historical materialist conceptualization of critical theory»
and accordingly, their work takes the form of «an enquiry into distinct
capitalist relations corresponding to forms of property ownership, state
power, and wunfreedom»®. The neo-Gramscian project is primarily
orientated, however, around a reliance on Gramsci’s account of
hegemony.

Firstly, they effectively employ the Gramscian notion that dominant
social forces achieve hegemony by a combination of force and consen?
to reject conventional usage of the term in IR that privileges a limited
conception of the state and its monopoly of coercion. Here it is
important to note, however, that the domination achieved through
military and economic power is not simply rejected for the moment of
consent, but rather wedded to it in a manner that recognizes that force
or domination is an integral component of any hegemonic order®. As
Cox puts it, dominance is «a necessary but not a sufficient condition of
hegemony»’, and force is in fact employed resourcefully since
«Hegemony is enough to ensure conformity of behaviour in most
people most of the time»'’.

This shift in focus away from the concerns of traditional IR by
drawing on the idea at the core of Gramsci’s concept of hegemony that
power is also exercised by relations of conformity and consent, opened
up the study of international relations to a broader and richer
framework of analysis. In fact, it redirected attention to the ways in
which states, state formations and world orders are sustained through
ideological struggle. The manufacturing of consent at the global level

® MORTON 2007, p. 118. See too MORTON 2006.

7 GRAMSCI 1975, Q1, §48, pp. 58-9; GRAMSCI 1992, pp. 155-56. All references
to the Prison Notebooks are to the Gerratana critical edition (1975) followed
by the relevant English language translation.

8 GRAMSCI 1975, Q1, §44, pp. 40-2; GRAMSCI 1992, pp. 136-38. See too,
THOMAS 2009, pp. 162-65.

> COX 1981, p. 139.

10 COX 1983, p. 164.

95



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

was a particularly important advance. World hegemony, according to
Cox, is established through global institutions such as the International
Monetary Fund (IMF), the World Bank (WB), the World Trade
Organization (WTO), the European Union (EU) and the Organization
for Economic Cooperation and Development (OECD). International
organization on this scale:

«functions as the process through which the institutions of hegemony and
its ideology are developed. Among the features of international organization
which express its hegemonic role are the following: (1) the institutions embody
the rules which facilitate the expansion of hegemonic world orders; (2) they are
themselves the product of the hegemonic world order; (3) they ideologically
legitimate the norms of the world order; (4) they co-opt the elites from
peripheral countries; (5) they absorb counterhegemonic ideas»'".

The manufacture of ideology that reproduces and normalizes class-
based conceptions of the world links the neo-Gramscians not only to
Gramsci, but wider constructivist tendencies in critical and cultural
theory including the Frankfurt School and currents of critical
poststructuralism'?, A certain tension exists though within the various
strands of neo-Gramscianism, between those who are prepared to push
this latter route to the point at which it threatens the foundationalism of
the neo-Gramscian approach in a Historical Materialist analysis of the
socio-economic and political order.

Neo-Gramscians also draw innovatively on the «relations of forces»
element of Gramsci’s account of hegemony in a manner that moves
beyond Gramsci, while nonetheless capturing the central Gramscian
principle at its heart that power should not be analyzed as some unified,
homogenous top-down phenomenon, as is typical in some realist
approaches to IR. Accordingly, the state and the world order are not
conceived by neo-Gramscians as the expression of one social class, but
rather complex and sometimes contradictory power configurations of
class and ideological alliances that span the economic, political and
cultural spheres. They in fact follow Gramsci in assuming that
hegemonic forces can and do «lead» in hegemonic orders, but it is

1 COX 1983, p. 172.
2 GILL 2012, p. 507.

96



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

always in the context of a dynamic set of «relations of forces». This
means that leading groups must continually consolidate and forge new
relations of hegemony with subordinate or subaltern forces in a process
that aims at «not only a unison of economic and political aims, but also
intellectual and moral unity»".

Crucially, what the «relations of forces» element does for the neo-
Gramscians, is that it allows them to fully exploit the vital straregic
dimension of hegemony in Gramsci that eschews simplistic class
sectarian and «economic-corporate» accounts of capitalist power or
resistance'®. This captures effectively the way in which social forces that
arise from particular modes of production build alliances with other
social forces at the state and international level by making concessions
and compromises. Hegemony thus presents itself as a «universal»
programme in the interests of al/ sections of society, or indeed, the
global community".

In fact, Cox, in a move that resonates with a famous passage in the
Prison Notebooks on the relations of forces in the structure and
superstructure'®, sets out three mutually conditioning «spheres of
activity» that must be addressed in the analysis of any historical
structure:

social forces — the social groups that are engendered through
particular ways of organizing production;

forms of state — understood in the Gramscian sense as «state/society
complexes» or «historical blocs»;

world order — a historically contingent configuration of forces at the
global level that can be characterized by stability or conflict.

He then identifies three further mutually conditioning realms of the
relations of forces within each of these spheres of activity:

ideas — widely shared «intersubjective meanings» on the nature of
social relations as well as conflicting «collective images of social order

P GRAMSCI 1975, Q13, §17, p. 1584; GRAMSCI 1971, p. 181,

' SASSOON 1987, pp. 116-19.

P COX 1996, p. 99.

© GRAMSCI 1975, Q13, §17, pp. 1583-86; GRAMSCI 1971, pp. 180-85.

97



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

held by different groups of people» that incorporate «differing views as
to both the nature and the legitimacy of prevailing power relations»;

material capabilities — technological and organizational capabilities
and stocks of accumulated industrial and military resources and the
wealth that can command them;

Institutions — «particular amalgams of ideas and material power
which in turn influence the development of ideas and material
capabilities»'’.

On one level, it is arguable that there seems to be a kind of linear
determinism and economism at work here. This is particularly evident
in Morton’s statement that Cox’s framework «focuses on how power in
social relations of production may give rise to certain social forces, how
these social forces may become the basis of power in forms of state and
how this might shape world order>'. However, neo-Gramscians are at
pains to point out the reciprocal and dialectical relationship between
various levels of the social and global orders (national, regional and
international). They thus reject charges of abstract determinism
emphasizing the historically specific and partially open-ended
constitution of structures and social forces that leaves space for human
agency and diversity of experience'”. While tensions remain between
the deterministic and dialectical/historicist character of the framework,
the outcome is arguably a sophisticated relational account of hegemony
that once again captures the essence of Gramsci’s concept.

Neo-Gramscians also follow Gramsci in recognizing that no
hegemonic order is unassailable. They thus incorporate into the
«relations of forces» the historically unique forms of national and
international resistance engendered from within. It is here where the
potential for change and transformation is often located. Morton, for
example, explores how the uneven development of global capitalism
affects its periphery where attempts at hegemony often take the form of
«passive revolution». In effect, passive revolutions are elite and state-led
social upheavals that produce a «restoration» of the current order in a
new arrangement of social forces. They can take the form of externally

7 COoX 1981, pp. 135-38.
¥ MORTON 2007, p. 117.
19 COX 1981, pp. 134-35; GILL 1993, pp. 26-7; MORTON 2013. p. 143.

98



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

motivated and assisted ruptures with little popular involvement in
which elites employ the state apparatus to intervene economically to
institute a radical «catch up» strategy with the capitalist core.
Alternatively, they can also present as relatively far-reaching social
transformations that are engendered by deep popular unrest in which
elites successfully use state intervention to head-off serious
revolutionary resistance and change by co-optation and compromise.
Crucially, both aim to extend or restore capitalist relations of
production, but achieve only a «minimal form of hegemony» due to the
lack of genuine popular involvement. Popular resistance can thus either
grow and triumph in the longer term or — as has traditionally been the
case — be absorbed and tamed in the passive revolutionary dialectic of
«revolution and restoration»”’. Morton, for example, explores in great
detail the Zapatista (EZLN) resistance in Mexico*, demonstrating the
potential of this neo-Gramscian approach to explore resistance within
the ambit of national and global hegemonic politics.

The final step in the neo-Gramscian acquisition and reconfiguration
of Gramsci’s hegemony in IR involves the translation of its theoretical
framework and particularly its novel concept of «world order» to the
actual historical development of states and global inter-state relations.
According to Cox and others, there have in fact been two major «world
order» in the post-Second World War period. The first is usually
defined as a US-led hegemonic world order or Pax Americana that
lasted until the 1970s. The social forces it engendered developed out of
a Fordist accumulation model with high levels of production and
consumption and a mixed economy. Stability and relative industrial
peace were secured by tri-partite agreements involving government,
business and labour unions. Its corresponding form of state was the
Keynesian Welfare State with its developed welfare system and its
moderate interventionism that aimed at high levels of employment. This
world order was promoted ideologically by the principles of
«embedded liberalism» which defended the free market and free trade
on the Bretton Woods model of fixed exchange rates, but recognized

2 MORTON 2007, pp. 63-73; MORTON 2013, pp. 18-40. For more recent
discussions of the concept of «passive revolution» in Gramsci that broadens
our understanding of this key category see ANTONINI 2016; MODONESI 2016.
2L MORTON 2013, pp. 199-236.

99



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

that domestic stability required state intervention and some
redistribution of wealth. States — and especially the United States — were
its key institutional anchoring points in the global order and they
enjoyed considerable autonomy. Other emerging international
institutions — the IMF and WB — promoted and protected its mode of
production, ideas and form of state globally*.

The second world order was initially described by Cox and others as
the era of «globalization», though it is defined in more recent neo-
Gramscian work as a world order characterized by a virulent form of
globalized and increasingly authoritarian «neoliberalism»®. It emerged
from the economic crisis and breakdown of the post-War consensus in
the 1970s when the Pax Americana was deeply destabilized by the
internationalization of production and the state. This global
restructuring of production, characterized by the spread of
transnational corporations (TNCs) and the territorial dispersion of
single productive processes across states, threw up new social forces.
Both Capital and Labour tended to divide between those elements
whose interests lay in sustaining and protecting domestic industries and
others who acquired new wealth and advantages in this more open
global market economy. The major change here was the increasing
dominance of Finance Capital and the emergence of a «transnational
managerial class» who drove the process of economic globalization
from beyond the reach of the state®. The form of state that sustains this
world order, according to Cox, is a «hyperliberal form of state»™ that
becomes in effect a «transmission belt» for neoliberalization «from the
global to the national economy»”’. Morton, however, is somewhat less
convinced of the extent of this globalization and weakening of the
nation-state®®. Gill, by contrast, describes this world order in
Foucauldian terms as a «global panopticon» that institutes a «new

2 COX 1987, pp. 211-67; MORTON 2007, p. 123; GILL AND LAW 1988, pp. 79-
80.

2 BIELER, BRUFF AND MORTON 2015; BRUFF 2014.

2 COX 1987, pp. 273-85.

» COX 1987, p. 271; MORTON 2007, p. 124.

26 COX 1987, pp. 286-88.

27 COX 1996, p. 302.

* MORTON 2007, p. 125.

100



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

constitutionalism» in which the rules and prescriptions of neoliberalism
are meticulously surveyed and regulated across states where deviance is
disciplined and punished. Indeed, power is employed efficiently as
states and other institutions self-regulate, developing increasingly
exploitative and efficiency-driven practices of heightened observation
and control over citizens and workers, attuned to survival in the wider
neoliberal world order. From this perspective, transnational political
and economic institutions such as the IMF, G7, WB, WTO and the
European Union (EU) and its European Central Bank (ECB) become
increasingly more fundamental to the maintenance of this new
neoliberal world order. They disseminate, normalize and regulate an
ideology of uncompromising neoliberalism committed to market
fundamentalism and a «rolling back» of state intervention in the
economy for dirigiste or welfare purposes. The imposition of the
conditions of neoliberal world order on nation-states thus challenges
democratic governance in more fundamental ways and in turn gives
birth to new forms of national and global resistance®.

3. Three Challenges for Neo-Gramscians in IR Studies Today

Having sketched out a brief account of the approach of neo-
Gramscians, I want to turn now to consider three important criticisms
or challenges that it seems to me they have so far failed to address
adequately in their analysis of IR. The criticism raised here should not,
however, be conflated with some familiar critiques raised in an earlier
period. For while it clearly owes something to them, I am also skeptical
of many of the arguments raised in these earlier critiques. They in fact
tended to focus on three key issues: the neo-Gramscians’ apparent lack
of Marxist materialism’; their adherence to a passé mode of Marxist
analysis that provides an excessively reductionist — class and economic —
account of international relations’’; and finally, their supposed
decontextualization and misreading of Gramsci’s thought that illicitly

? GILL 1995.

0 BURNHAM 1991 and 1994.

L ASHLEY 1989; HOBSON 1998; SPEGELE 1997. For similar criticism from
within a broadly Historical Materialist approach see too WORTH 2011.

101



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

converts him into a theorist of the international when his analysis was
firmly orientated towards the nation-state’’, and the Italian nation-state
in particular’’. It seems to me at least, that while the latter two criticisms
of these three have some justification, they are on the whole grossly
overstated. In what follows I therefore sail a course between these early
critiques and neo-Gramscian responses to them to highlight what I
regard as three important shortcomings of neo-Gramscian analysis that
appear particularly pertinent today.

The first of these concerns the tendency of neo-Gramscians to
theorize the spread of the neoliberal world order in terms of an all-
powerful «transnational managerial class» imposing neoliberal
globalization on nation-states from above. This criticism was first raised
by Leo Panitch who contested in particular the unrealistic «top-down»
nature of the analysis typified in Cox’s depiction of modern states as
«transmission belts» for the implementation of neoliberal policies
devised in transnational institutions’*. The problem with this approach
is that it not only undervalues the continuing importance of nation-
states as loci of considerable power in the modern world, but also, fails
to adequately appreciate the impact of class struggle and conflict within
them that can cut across and thwart global class alliances.

This critique is not new and neo-Gramscians have gone some
considerable way to address it. For example, Cox’s reformulation of
world order as a decentered impersonal «nébuleuse» dominated by
finance capitalism in a form of «governance without government»” is
unquestionably less hierarchical than in his earlier work. Morton’s
empirical work, moreover, has a decidedly more state-centric approach
and he is himself critical of neo-Gramscians who give too much weight
to transnational elites in a top-down orientation that fails to appreciate
how local interests build alliances to initiate and drive forward capitalist
accumulation and neoliberalization at the periphery. It is arguable,
however, that Morton’s reliance on a Trotsky-inspired focus on
«uneven and combined development» of capitalist economics means

’2 FEMIA 2005 and 2009; GERMAIN AND KENNY 1998; SAURIN 2009.
» BELLAMY 1990; BELLAMY AND SCHECHTER 1993.

** PANITCH 1994; see too, BAKER 1999; WORTH 2009.

% COX 1996, pp. 298-99, 301.

¢ MORTON 2013.

102



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

the primary determinant for passive revolutions or «minimal forms of
hegemony» at the periphery is the external capitalist inrernational core
and in that sense his approach remains — structurally at least — overly
top-down in its mode of analysis’’.

Moreover, this top-down critique seems particularly relevant today
in a world in which nation-states are reasserting their capacity to
strategically limit the processes of globalization in response to popular
demands and the survival of cross-class alliances at the national level.
The capacity to resist is for sure uneven, but is typified by the 2016
decision by public referendum of the United Kingdom to leave the EU
(and its free market of goods, labour and services), and indeed, the
protectionist and anti-immigration politics that are on the rise all over
the world. The latter have of course found new expression in the United
States with Donald Trump’s commitment to build a «beautiful border
wall». What these contemporary political developments illustrate is,
that assumptions among neo-Gramscians that nation-states are merely
«transmission belts» for neoliberal globalization imposed by
transnational classes seem more than ever in need of serious revision.

A second major challenge to neo-Gramscian IR concerns its
continuing failure to move beyond a mode of critical political economy
aimed at neoliberal globalization to consider seriously forms of
resistance. As early observers also pointed out, there is in fact a
propensity to concentrate on and present the formation and structures
of neoliberal hegemony in such an all-powerful light that little space is
left to theorize and investigate convincingly how resistance is — and
might be — formed to oppose it’®. It is certainly true that neo-
Gramscians have gone some way to addressing this weakness by
extending the focus on forms of resistance’®, but overall the field
remains predominantly preoccupied with exploring the mechanisms of
neoliberal hegemony internationally. Thus, one is bound to remain
sceptical about the capacity of this theoretical model to make good on

7 Of the three neo-Gramscians I consider Morton’s theoretical proximity to
Gramsci and his consequent rich and detailed analysis of state, class and spatial
relations within the nation-state (mainly Mexico), make him less susceptible to
the criticisms I am raising here.

8 CAMMACK 1999; DRAINVILLE 1994, 1995; STRANGE 2002.

%7 See, for example, GILL 2000, 2012; MORTON 2013; BIELER 2011.

103



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

its claims to move beyond the explanation of its predecessors into the
realm of critical praxis.

This, in fact, leads me to the final and most important challenge I
wish to raise here which relates to the excessively globalized and
cosmopolitan manner in which neo-Gramscians theorize neoliberal
hegemony and especially resistance to it. Among the three authors
focused on here, there is little doubt that it is Gill in particular who has
provided the most influential account of potential resistance in his
Gramsci-inspired conception of the «postmodern Prince». Written in
the direct aftermath of the Battle of Seattle (1999), Gill’s initial account
of the postmodern Prince identified it with an alternative «politics of
globalization» and «global democratic collective action» led principally
by transnational protest movements like the Alternative Globalization
Movement (AGM) and the World Social Forum (WSF)¥*. In 2012 he
returned to the idea of the postmodern Prince incorporating now the
emerging movements of the Arab Spring and the then expanding
Bolivarian Alternative for the Americas (ALBA)*'. In the early years of
the millennium Gill’s optimism that these movements might eventually
mature into «something akin to a postmodern transnational political
party»” was perhaps understandable, but from the contemporary
perspective this attempt to theorize and investigate a credible resistance
within  primarily  transnational —movements appears signally
unconvincing. For today we can see that the projected potential of these
movements like the AGM, the WSF, the Arab Spring and ALBA have
not only failed to materialize, but are everywhere in retreat and are in
effect being outflanked by a wave of populist movements that are
deeply embedded in national contexts.

In these circumstances, neo-Gramscian attempts to theorize
resistance and neoliberalism in excessively globalized terms is in serious
need of revision. Indeed, its future development requires in my view a
return to the letter of Gramsci’s writings and particularly his
emphatically botrom-up account of hegemony under the category of the
«national-popular». However, it is not the intention here to re-rehearse
the arguments advanced by Germain and Kenny and Femia noted

%0 GILL 2000, p. 140.
1 GILL 2012.
2 GILL 2000, p. 138.

104



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

above that Gramsci was essentially a theorist of the nation-state whose
ideas have no serious bearing on international politics. In fact, as I have
maintained elsewhere against this critique, Gramsci is at once a theorist
of the national and international (internationalism) and his concept of
hegemony and especially the «national-popular» are inscribed with an
essential international perspective”. Thus, while the Prison Notebooks
and hegemony are open to a range of contested interpretations™, what
seems relatively clear is that throughout their pages Gramsci continued
to treat capitalism (and the working class) as he had done in 1919 as «a
world historical phenomenon»®. He continued to regard both as
developing an increasingly international character, and despite his
rejection of the Stalinist Comintern, he continued to believe in the
necessity for forces of resistance embedded in national contexts to build
an international movement of coordination and support®. In fact,
Gramsci convincingly argues in the Quaderni that there are no
nationally specific forms of economics, politics or culture in absolute
terms, since «international relations intertwine with ...internal relations
of nation-states,’” though in this process they do create at the level of the
nation-state ‘new unique and historically concrete combinations»®.
Neo-Gramscian IR scholars have rightly emphasized these aspects of
Gramsci’s thought, but they have also overplayed the international
dimension of Gramsci’s hegemony in my view, undervaluing — in theory
and application — its «national-popular» character. Here, it is
particularly important to grasp the straregic coordinates of Gramsci’s
account of hegemony as a political and ideological struggle to build a
series of «national-popular» relations that articulates classes to local
historically grounded mass ideologies and identities. In effect, Gramsci
inflects his internationalism to give straregic primacy to the national
struggle while continuing to maintain the necessity for integrated
coordination and support at the international level. This is important
since it is a move that links his thought to democracy; democracy, that
is, understood not in any abstract sense as a set of principles and

¥ MCNALLY 2009.

#“ LIGUORI 2015, pp. 176-91.

* GRAMSCI 1977, p. 69.

“ MCNALLY 2009: pp. 64-5; see too, IVES AND SHORT 2013.
" GRAMSCI 1975, Q13, §17, p. 1585; GRAMSCI 1971, p. 182.

105



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

institutions, but in its radical historical concrete sense as democratic
praxis, or the awakening and effective mobilization of the popular
masses without which no subversion of elite-dominated societies can
take place®,

The «national-popular» is thus a critical concept in Gramsci that
guides the working class movement and its various intellectual strata to
undergo an ideological transformation without which hegemony over
the working masses cannot be achieved. This required above all the
rejection of an internationalism characterised by abstract
«cosmopolitanism» and the application of a universalized conceptual
armoury that had little more than «“geographical” seats» in each
nation®. In fact, in what is perhaps one of the most important passages
in the Notebooks he makes clear how he conceives hegemony as both
international and national-popular in character praising the Bolsheviks
— not for abandoning internationalism — but «purging internationalism
of every vague and purely ideological (in a pejorative sense) element, to
give it a realistic political content». He then provides a vital insight into
how he conceives of hegemony in relation to the international and
national strategies.

«lt is in the concept of hegemony that those exigencies which are national
in character are knotted together... A class that is international in character has
— in as much as it guides social strata which are narrowly national
(intellectuals), and indeed frequently even less than national: particularistic and
municipalistic (the peasants) — to “nationalise” itself in a certain sense»”’.

The leading group’s ideology, according to Gramsci then, should
also be «nationalised» since «non-national concepts (i.e. ones that
cannot be referred to each individual country) are erroneous» and
«have led to passivity and inertia...»”".

* LACLAU 2005.

* GRAMSCI 1975, Q10, §61, p. 1361; GRAMSCI 1971, p. 117. For an analysis of
Gramsci’s critique of abstract cosmopolitanism in the Quaderni in favour of a
«cosmopolitismo di tipo nuovox, see, 12Z0 2016.

50 GRAMSCI 1975, Q14, §68, pp. 1729-30; GRAMSCI 1971, pp. 240-1.

>t Ibidem.

106



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

However, for a hegemonic group to nationalise its intellectual and
conceptual armoury was not enough for Gramsci. For he makes clear
that hegemony also requires emotional understanding and expression of
the demands of the populous among the leading group’s intellectuals.
In other words, a hegemonic class should have organic intellectuals
embedded in the culture of the masses who «know and sense their
needs, aspirations and feelings’ so that they actually «feel tied to them»
and their movement becomes in effect «an articulation with organic
functions of the people themselves»*. In fact, Gramsci sums up the
«entire work» of the Modern Prince (i.e. the Party) as «intellectual and
moral reform» aimed at «the formation of a national-popular collective
will [my italics], of which the modern Prince is at one and the same
time the organiser and the active operative expression...»”.
Significantly, his model here was not only the Bolsheviks, but also, the
radical bourgeoisie in the French Revolution (i.e. the Jacobins). Their
slogans «stirred up» the «great popular masses» with the aim of placing
themselves «at the head of all the national forces... identifying the
interests and the requirements common to all the national forces, in
order to set these forces in motion and lead them into the struggle»™.

Finally, in Gramsci’s conception of the national-popular there is an
emphatically realist strategic account of democracy that he acquired
from his United Front experience and that taught him that hegemony is
a battle for the masses in which every advance of one’s own mass forces
is a weakening of the opposition”. A successful «national-popular»
struggle for hegemony must therefore be attuned to the dynamics of
mass politics in the national and regional context and the necessity to
deprive the opposition «of every zone of passivity in which it would be
possible to enrol Vendee-type armies»’®. This above all would require
emerging forces of resistance to fully appreciate for strategic purposes

°2 GRAMSCI 1975, Q21, §5, p. 2117; GRAMSCI 1985, p. 209.

> GRAMSCI 1975, Q13, §1, pp. 1560-61; GRAMSCI 1971, pp. 132-33.

> GRAMSCI 1975, Q19, §24, pp. 2028-29; GRAMSCI 1971, p. 78. For a further
discussion of the affective relationship between democracy and hegemony in
the Quaderni that captures the elements of mass praxis and the emotive
mobilizing quality of Machiavellian myth, see, FROSINT 2016.

>> MCNALLY 2015; PAGGI 1984.

*¢ GRAMSCI 1975, Q19, §24, p. 2029; GRAMSCI 1971, p. 79.

107



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

that while «the line of development is towards internationalism... the
point of departure is “national” — and it is from this point of departure
that one must begin»’. Neo-Gramscians are fond of quoting this
passage from Gramsci to emphasize his internationalist credentials, it
seems to me however that they have not fully appreciated the primary
force of its intentions. This was not in fact a declaration of
internationalism per se, but of a particular kind of internationalism
inscribed with a national-popular strategy — as outlined above — which
would allow the emerging working class resistance to mount a credible
strategic challenge for hegemony. To deprive hegemony of this national-
popular mass democratic character as neo-Gramscians do is therefore
to depart from Gramsci in a manner that adds no value to their mode of
analysis. On the contrary, it undermines their capacity to account for
the enduring quality of forms of capitalism (including its virulent
neoliberal variety today), and more importantly, it negates hegemony’s
critical and radical potential as a guide to understanding the potential
for mass democratic resistance.

4. Conclusion: Retrieving the National-Popular

Indeed, I would argue that a retrieval of the «national-popular»
character of Gramsci’s account of hegemony in neo-Gramscian
scholarship would allow them to meet all three challenges outlined
above. For the «national-popular» in Gramsci indicated a rejection of
excessively top-down accounts of capitalism, it foregrounded resistance,
and above all it indicated how effective resistance must eschew abstract
cosmopolitan internationalism and adopt an internationalism that fully
appreciates how capitalism has embedded itself in local and national
contexts. Accordingly, it required the forces of resistance to develop a
more profound and strategically advanced national-popular strategy
that is capable of superseding capitalist hegemony.

This appraisal and its emphasis on the national-popular will no
doubt appear to some all too pessimistic, or perhaps another attempt to
criticize from some mythical vantage position of insight into the one

> GRAMSCI 1975, Q14, §68, p. 1729; GRAMSCI 1971, p. 240.
108



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

true meaning of the Prison Notebooks. 1t is well therefore to restate the
arguments raised at the beginning of this article and to reconnect with
them here in concluding.

I have argued that neo-Gramscian scholarship has already made a
transformational and progressive contribution to the study of IR in
providing a framework of analysis informed by Gramsci’s hegemony
that is uniquely critical and sensitive to the ways in which power is
exercised in international politics through a combination of (inter-)state
and economic coercion and ideological forms of national and global
consent-building. It has also developed its accounts of resistance in
response to earlier criticism and shows signs of a greater determination
to make good on its critical potential in this area. Insofar as its
proponents depart from Gramsci, I am broadly sympathetic with such
moves as long as they are acknowledged and can be justified in terms of
sharpening and updating its conceptual tools in light of the change of
context from the world in which Gramsci developed hegemony to our
own.

However, the failure to assimilate fully the national-popular
character of Gramsci’s hegemony and his complementary conception of
internationalism as nodal — to use a term coined from Morton™ — is
manifestly not of this order. For despite globalization, the masses
remain today embedded in national and local political cultures and look
primarily to the institutions at this level — national, regional and local
governments — to address their demands as they did in Gramsci’s own
time. It is indeed a mistake to underestimate how neoliberalism is
interwoven into the fabric of mass national-popular cultures and
institutions at this level, and to underestimate their continuing power
and resilience. Nor should we imagine its decapitation by some assault
on a fictitious centre. I have argued above that Gramsci’s account of the
national-popular teaches us to eschew such illusions for a strategy of
hegemony that aims to dismantle it at its dispersed foundations. The
invocation here to retrieve the national-popular coordinates of

® MORTON 2007, p. 122. Morton maintains that «it is within this nodal
“national” context that hegemony is initially constructed, prior to outward
expansion on a world scale» (p. 123). I would argue rather that in Gramsci this
is a structural characteristic of global hegemony — political, economic and
cultural — that should not be confined to explaining its initial stages.

109



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Gramsci’s hegemony are, moreover, by no means an attempt to dismiss
neo-Gramscian scholarship. On the contrary, it is rather an effort to
contribute to an ongoing discussion which will hopefully lead to the
further development and enriching of its method.

References

ANTONINI, FRANCESCA, 2016
“Il vecchio muore e il nuovo non puo nascere”: cesarismo ed egemonia nel contesto
della crisi organica, “International Gramsci Journal”, 2(1), pp. 167-84.

ASHLEY, RICHARD K., 1989

“Living on Border Lines: Man, Poststructuralism and War”, in DER DERIAN, JAMES AND
SHAPIRO, MICHAEL J. (EDS.), International/Intertextual Relations: Postmodern Readings
of World Politics, Lexington Books, Toronto, pp. 259-321.

BAKER, ANDREW, 1999
Nébuleuse and the “Internationalisation of the State” in the UK?, “Review of
International Political Economy”, n° 6 (1), pp. 79-100.

BELLAMY, RICHARD, 1990
Gramsci, Croce and the Italian Political Tradition, “History of Political Thought”,
11(2), pp. 313-37.

BELLAMY, RICHARD AND SCHECHTER, DARROW, 1993
Gramsci and the Italian State, Manchester University Press, Manchester.

BIELER, ANDREAS, 2011
Labour, New Social Movements and the Resistance to Neo-liberal Restructuring in
Europe, “New Political Economy”, n° 16 (2), 163-83.

BIELER, ANDREAS; BRUFF, IAN AND MORTON, ADAM D., 2015
“Gramsci and ‘the International’: Past, Present and Future”, in MCNALLY, MARK (ED.),
Antonio Gramsci, Palgrave-Macmillan, Basingstoke, pp. 137-55.

BRUFF, IAN, 2014

The Rise of Authoritarian Neoliberalism, “Rethinking Marxism”, n°® 26(1), pp. 113-29.
BURNHAM, PETER, 1991

Neo-Gramscian Hegemony and the International Order, “Capital and Class”, n° 15 (3),
pp- 73-92.

ID., 1994

Open Marxism and Vulgar International Political Economy, “Review of International
Political Economy”, n° 1 (2), pp. 221-31.

110



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

CAMMACK, PAUL, 1999
Interpreting ASEM: Interregionalism and the New Materialism, “Journal of the Asia
Pacific Economy”, n° 4 (1), pp. 13-32.

CoXx, ROBERT W, 1981

Social Forces, States and World Orders: Beyond International Relations Theory,
“Millennium”, n°® 10 (2), pp. 126-55.

ID., 1983

Gramsci, Hegemony and International Relations: An Essay in Method, “Millennium”,
n° 12 (2), pp. 162-75.

ID., 1987

Production, Power and World Order: Social Forces in the Making of History,
Columbia University Press, New York.

ID., 1996

Approaches ro World Order, Cambridge University Press, Cambridge. [with SINCLAIR,
TIMOTHY J.].

DRAINVILLE, ANDRE C., 1994

International Political Economy in the Age of Open Marxism, “Review of International
Political Economy”, n° 1 (1), pp. 105-32.

ID., 1995

Of Social Spaces, Citizenship and the Nature of Power in the World Economy,
“Alternatives”, n° 20 (1), pp. 51-79.

FEMIA, JOSEPH, 2005

Gramsci, Machiavelli, and International Relations, “The Political Quarterly”, n® 76 (3),
pp- 341-49.

ID., 2009

“Gramsci, Epistemology and International Relations Theory”, in MCNALLY AND
SCHWARZMANTEL 2009, pp. 32-41.

FROSINI, FABIO, 2016

L'egemonia e i “subalterni”: utopia, religione, democrazia, “International Gramsci
Journal”, n° 2 (1), pp. 126-66.

GERMAIN, RANDALL AND KENNY, MICHAEL, 1998
Engaging Gramsci: International Relations Theory and the new Gramscians, “Review of
International Studies”, n® 24 (1), pp. 3-21.

GILL, STEPHEN, 1993

“Epistemology, Ontology and the ‘Italian School’”, in Gill, S. (ed.) Gramsci, Historical
Materialism and International Relations, Cambridge University Press, Cambridge, pp.
21-48.

ID., 1995

The Global Panopticon? The Neoliberal State, Economic Life, and Democratic
Surveillance, “ Alternatives: Global, Local, Political”, n® 20 (1), pp. 1-49.

111



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 2000

Toward a Postmodern Prince? The Battle in Seattle as a Moment in the New Politics of
Globalisation, “Millennium”, n° 29 (1), pp. 131-40.

ID., 2012

Towards a Radical Concept of Praxis: Imperial ‘common sense’ Versus the Post-
modern Prince, “Millenium”, n° 40 (3), pp. 505-24.

GILL, STEPHEN AND LAW, DAVID, 1988

The Global Political Economy: Perspectives, Problems and Policies, Harvester
Wheatsheaf, Brighton.

GRAMSCI, ANTONIO, 1971

Selections from the Prison Notebooks, ed. and trans. Q. Hoare, and G. Nowell-Smith,
Lawrence and Wishart, London.

ID., 1975

Quaderni del carcere, Vols. I-IV, ed. Gerratana, V. Einaudi, Torino.

ID., 1977

Selections from Political Writings 1910-1920, ed. Q. Hoare, Lawrence and Wishart,
London.

ID., 1985

Selections from Cultural Writings, ed. D. Forgacs, and Q. Hoare, Lawrence and
Wishart, London.

ID., 1992

Prison Notebooks, Vol. I, ed. Buttigieg, J.A., and trans. J.A. Buttigieg and A. Callari,
Columbia University Press, New York.

HOBSON, JOoHN M., 1998
For a “Second-Wave” Weberian Historical Sociology in International Relations: A
Reply to Halperin and Shaw, “Review of International Studies”, n° 5 (2), pp. 355-65.

HOLUB, RENATE, 1992
Antonio Gramsci: Beyond Marxism and Postmodernism, Routledge, London.

IVES, PETER AND SHORT, NICOLA, 2013
On Gramsci and the International: A Textual Analysis, “Review of International
Studies”, n® 39 (3), pp. 621-42.

1270, FRANCESCA, 2016

1l “cosmopolitismo di tipo nuovo” nei Quaderni del carcere, “Rivista di Studi Italiani”,
Anno XXXIV, n° 3, pp. 185-98.

LACLAU, ERNESTO, 2005
On Populist Reason, Verso, London.

LiGcuori, GUIDO, 2015
Gramsci’s Pathways, trans. D. Broder, Brill, Amsterdam.

112



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

MCNALLY, MARK, 2009

“Gramsci’s Internationalism, the national-popular and the Alternative Globalization
Movement”, in MCNALLY AND SCHWARZMANTEL 2009, pp. 58-75.

ID., 2015

“Gramsci, the United Front Comintern and Democratic Strategy”, in MCNALLY, MARK
(ED.), Antronio Gramsci, Palgrave-Macmillan, Basingstoke, pp. 11-33.

MCNALLY, MARK AND SCHWARZMANTEL, JOHN (EDS.), 2009
Gramsci and Global Politics: Hegemony and Resistance, Routledge, London/New York

MODONESI, MASSIMO, 2016
Subalternita e progressivita: una rilettura del concetto di rivoluzione passiva di Gramsci,
“Critica Marxista”, n° 4 (5), pp. 81-90.

MORTON, ADAM D., 2006

The Grimly Comic Riddle of Hegemony in IPE: Where Is Class Struggle?, “Politics”, n°
26 (1), pp. 62-72.

ID., 2007

Unravelling Gramsci: Hegemony and Passive Revolution in the Global Political
Economy, Pluto Press, London.

ID., 2013

Revolution and State in Modern Mexico: The Political Economy of Uneven
Development, Rowman & Littlefield, Lanham.

PAGGI, LEONARDO, 1984
Le strategie del potere in Gramsci. Tra fascismo e socialismo in un solo paese (1923-
1926), Editori Riuniti, Roma.

PANITCH, LEO, 1994

“Globalisation and the State”, in PANITCH, LEO, AND MILIBAND, RALPH (EDS.) 7he
Socialist Register: Between Globalism and Nationalism, Merlin Press, London. pp. 60-
93.

SASSOON, ANNE SHOWSTACK, 1987
Gramsci'’s Politics, 2© ed., Hutchinson, London.

SAURIN, JULIAN, 2009

“The Formation of Neo-Gramscians in International Relations and International
Political Economy”, in AYERS, ALISON J. (ED.), Gramsci, Political Economy, and
International Relations Theory: Modern Princes and Naked Emperors, Palgrave, New
York, pp. 23-43.

SPEGELE, ROGER D., 1997

Is Robust Globalism a Mistake?, “Review of International Studies”, n® 23 (2), pp. 211-
39.

113



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

STRANGE, GERAARD, 2002
Globalisation, Regionalism and Labour Interests in the new IPE, “New Political
Economy”, n° 7 (3), pp. 343-65.

THOMAS, PETER, 2009
The Gramscian Moment, Brill, Amsterdam.

WORTH, OWEN, 2009

“Beyond World Order and Transnational Classes: The (re)application of Gramsci in
Global Politics”, in MCNALLY AND SCHWARZMANTEL 2009, pp. 19-31.

ID., 2011

Recasting Gramsci in International Politics, “Review of International Studies”, 37(1),
pp. 373-392.

114



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Althusser and Poulantzas: Hegemony and the State
Panagiotis Sotiris

The aim of this paper is to examine Althusser’s and Poulantzas’s confrontation with the
work of Antonio Gramsci regarding in particular questions of hegemony and State
theory. I try to retrace their various encounters and missed encounters with the work of
Gramsci in order to show both the profound influence it had upon them but also how
they both in fact misinterpreted crucial aspects of Gramsci’s work. Regarding Althusser,

I stress the influence Gramsci had upon his conceptualization of the Ideological
Apparatuses of the State bur also his inability to discern the non idealist and non
teleological character of Gramsci’s historicism and his tendency to underestimate the
complexity of the notion of hegemony and Gramsci’s conception of the integral State.

Moreover, I try to see this in the context of Althusser’s interventions in the debates on
the State and strategy of the 1970s. Regarding Poulantzas, I stress his continuing
dialogue with Gramsci, and how Gramsci influenced his theory of the State. I also stress
that one of the contradictions of Poulantzas’s work was that the closer he came to
thematic and conceptualization that were compatible with Gramsci’s theory of
hegemony and the integral State, the more critical he tended to be rowards Gramsci,

Based on this elaboration, I try to stress the need for new theorizations of both State
and strategy based upon both Gramsci and the work of Althusser and Poulantzas.

Key words: Althusser; Poulantzas; Gramsci; Hegemony; Integral State.

Introduction

Both Louis Althusser and Nicos Poulantzas in their theoretical
trajectories confronted the work of Gramsci, saw it as an important
theoretical and political challenge, criticized it and the same time were
forced to enter into a dialogue with it. In this article I try to revisit their
confrontation with Gramsci’s conceptualization of hegemony, going
back to a series of encounters and missed encounters with Gramsci that
also bring forward important tensions running through Marxist theory.

1. Althusser: the missed encounter with Gramsci?

1.1. Althusser encounters Gramsci

Althusser’s encounter with the work of Gramsci in the early 1960s
was an important event in his theoretical development. Althusser

115



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

discovered Gramsci along with Machiavelli' and was initially
enthusiastic about these discoveries. We know from his correspondence
with Franca Madonia that he read Gramsci during the summer of 19617
and that he returned to Gramsci during the preparation of his 1962
course on Machiavelli’. On January 1962 during the preparation of the
course on Machiavelli, the ‘forced writing’ as he describes it, he again
remembers «that ease [aisance] that I had found in Gramsci»*. This
first course on Machiavelli was intense for him, both on a philosophical
and on a personal level, with Althusser insisting that «it was about me
that I had spoken: the will of realism (will of being someone real, to
have something to do with real life) and a “de-realising” [ déréralisantel
situation (exactly my present delirium)»’. Althusser maintained this
respect for Gramsci’s reading of Machiavelli, making positive references
to Gramsci in Machiavelli and Us, his 1970s manuscript on Machiavelli,
in which he basically accepts Gramsci’s position that the theoretical and
political challenge Machiavelli faced was that of the formation of a
national state in Italy®. The importance of this initial encounter with
Gramsci is evident in “Contradiction and Overdetermination”.

«[Tlhe theory of the specific eftectivity of the superstructures and other
“circumstances” largely remains to be elaborated, and before the theory of
their effectivity or simultaneously (for it is by formulating their effectivity that
their essence can be attained) there must be elaboration of the theory of the
particular essence of the specific elements of the superstructure. Like the map
of Africa before the great explorations, this theory remains a realm sketched in
outline, with its great mountain chains and rivers, but often unknown in detail
beyond a few well-known regions. Who has really attempted to follow up the
explorations of Marx and Engels? I can only think of Gramsci»’.

! MORFINO 2015, p. 62.

? See the reference in his 28 November 1961 letter (ALTHUSSER 1997, p. 122).

> In ALTHUSSER 2006b.

* ALTHUSSER 1997, p. 161.

> Ivi, p. 163.

® ALTHUSSER 1999, p. 11.

7 ALTHUSSER 1969, pp. 113-14. One could also see the reference that Althusser
makes to Gramsci in a letter to Hélene Rytman in August 1962, during the
preparation of “Contradiction and Overdetermination”. Althusser there refers
to his need to proceed with real «discoveries [...] in the line of what Gramsci

116



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

In a footnote on the same passage Althusser opposes the originality
of Gramsci to the Hegelianism of Lukacs:

«Lukdcss attempts, which are limited to the history of literature and
philosophy, seem to me to be tainted by a guilty Hegelianism: as if Lukacs
wanted to absolve through Hegel his upbringing by Simmel and
Dilthey. Gramsciis of another stature. The jottings and developments in
his Prison Notebooks touch on all the basic problems of Italian and European
history: economic, social, political and cultural. There are also some completely
original and in some cases genial insights into the problem, basic today, of the
superstructures. Also, as always with true discoveries, there are new concepts,
for example, hegemony: a remarkable example of a theoretical solution in
outline to the problems of the interpenetration of the economic and the
political. Unfortunately, at least as far as France is concerned, who has taken
up and followed through Gramsci’s theoretical effort?»®.

I think that this reference to Gramsci in “Contradiction is very
important”. At the moment that Althusser presented a highly original
anti-teleological and anti-metaphysical reading of historical materialism,
based upon the singularity of conjunctures and the complexity of
determination, he thought of Gramsci and hegemony as a crucial
conceptual innovation to deal with these questons. The same line of
reasoning regarding the importance of Gramsci as a thinker of the
superstructures is evident in Althusser’s elaboration on the concept of
the Ideological State Apparatuses (with its analogy with the concept of
hegemonic apparatuses). Althusser cites Gramsci as an important
influence in the development of the concept of Ideological State
Apparatuses.

«To my knowledge, Gramsci is the only one who went any distance in the
road I am taking. He had the “remarkable” idea that the State could not be

had started to make» (ALTHUSSER 2011, p. 411). For a reading of Gramsci in
relation to the analysis of the conjuncture see Juan Carlos Portantiero
“Gramsci y el analisis de coyuntura (algunas notas)”, in PORTANTIERO 1981.
For a reading of Althusser’s references to Gramsci in For Marx see FROSINI
2006.

® ALTHUSSER 1969, p. 114,
117



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

reduced to the (Repressive) State Apparatus, but included, as he put it, a
certain number of institutions from “civil society”: the Church, the Schools,
the trade unions, etc. Unfortunately, Gramsci did not systematize his
institutions, which remained in the state of acute but fragmentary notes»’.

However, in many instances Althusser chose Gramsci as a
theoretical opponent. First, with his attack on Gramsci’s historicism in
Reading Capital and then with his attack on Gramsci’s theorization of
hegemony in the 1970s.

1.2 The attack on “historicism”

In Reading Capital Althusser feared that Gramsci’s attempt towards
a theorization of the historicity of social forms would undermine his
own project of bringing back scientific rigour to Marxism. The
interconnection between a theory of ideology and a theory of the
scientificity of Marxism and Marxist philosophy seemed to him
incompatible with Gramsci’s conception of theory.

«Gramsci constantly declares that a scientific theory, or such and such a
category of a science, is a “superstructure” or a “historical category” which he
assimilates to a “human relation”. [...] To make science a superstructure is to
think of it as one of those “organic” ideologies which form such a close “bloc”
with the structure that they have the same “history” as it does! [...] As for
science, it may well arise from an ideology, detach itself from its field in order
to constitute itself as a science, but precisely this detachment, this “break”,
inaugurates a new form of historical existence and temporality which together
save science [...] from the common fate of a single history: that of the
“historical bloc” unifying structure and superstructure. Idealism is an
ideological reflection of the temporality peculiar to science, the rhythm of its
development, the kind of continuity and punctuation which seem to save it
from the vicissitudes of political and economic history in the form of a
historicity and temporality; in this way it hypostasizes a real phenomenon
which needs quite different categories if it is to be thought, but which musr be
thoughr by distinguishing between the relatively autonomous and peculiar
history of scientific knowledge and the other modalities of historical existence

> ALTHUSSER 1971, p. 142,
118



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

(those of the ideological and politico-legal superstructures, and that of the
economic structure)»'’.

In a July 1965 letter to Franca Madonia Gramsci is praised for his
political outlook and criticized for his positions on philosophy and
ideology

«G. had never read Capiral and it was manifest that he did not know the
content of the Book, he almost never talks about political economy [...] He is
political 100%: the Machiavelli of modern times, he reads Lenin through
Machiavelli and also Machiavelli through Lenin [...] His analysis remains
purely formal [...] he does not pose the question for what reason an ideology
(philosophy) can be organically diffused into the people and become
“historical”»"!.

Therefore Gramsci was to be considered an important theoretician
of the superstructures and of questions of state ideological apparatuses,
but he was accused of lacking the necessary theoretical rigour and of
reproducing idealist and historicist elements. Althusser’s distinction
between «practical concepts»'> — and proper theoretical concepts in the
sense of what he termed Generalities III — helped this critical inclusion
of certain Gramscian notions without excluding the philosophical
polemic. In a March 1965 letter to Franca Madonia we find a mixture
of political admiration and philosophical critique regarding Gramsci:

«the disrespect I have for Gramsci is purely philosophical, because he was a
master spirit, without a rival in his theoretical insight in the domain of
history»".

Althusser could not accept the complexity and full force of
Gramsci’s elaborations and his attempt to think the philosophy of

10 ALTHUSSER AND BALIBAR 1970, p. 133.

" ALTHUSSER 1997, p. 624. In the same letter, he insists that Gramsci’s
writings have «profound weaknesses», that he held the Catholic Church as the
model for philosophy as world-view and that his theory of ideology is purely
formal. On Althusser’s reading and misreading of Gramsci see THOMAS 2009
and THOMAS 2013.

2 ALTHUSSER 1969, pp. 243-45.

P ALTHUSSER 1997, p. 609.

119



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

praxis as theoretical form that transcends the philosophy/scientific
theory dichotomy, as an actual historical materialism, a laboratory of
concepts that would enable us to think the complex and over-
determined histories and historicities traversing the terrain of social
praxis, that had to be conceptualized and at the same time transformed.
Despite the analogies with Althusser’s own attempts at that period to
think over-determination and plural historical times condensed in the
singularity of the conjuncture, it was impossible for him to incorporate
the full force of Gramsci’s investigations.

However, this was based upon a surface reading of the notion of
absolute historicism in Gramsci. Gramsci’s historicism had nothing to
do with any teleological and metaphysical conception of history.
Gramsci’s own detailed references to the complex, uneven and multi-
temporal character of the process of the emergence of bourgeois
hegemony attest to this. Instead of a grand narrative of a linear
historical tendency, what we have are histories of many singular
processes and practices. Gramsci’s conception and emphasis on the
molecular also point to this direction'®. Historical tendencies, such as
the emergence of the hegemony of a class, are the result of molecular
processes. The “social ontology” underneath Gramsci’s historicism is in
fact an ontology of singularities and encounters, closer in this sense to
Deleuze or Althusser’s own later aleatory materialism®, rather than
Hegel. The following passage exemplifies the distance between Gramsci
and any teleological historicism:

«It would be possible to study concretely the formation of a collective
historical movement, analysing it in all its molecular phases —a thing which is
rarely done, since it would weigh every treatment down. Instead, currents of
opinion are normally taken as already constituted around a group or a
dominant personality. This is the problem which in modern times is expressed
in terms of the party, or coalition of related parties: how a party is first set up,
how its organisational strength and social influence are developed, etc. It
requires an extremely minute, molecular process of exhaustive analysis in every
detail, the documentation for which is made up of an endless quantity of
books, pamphlets, review and newspaper articles, conversations and oral

" On the notion of the molecular in Gramsci see FORENZA 2009; FILIPPINI
2015, pp. 96-102.
P See the texts in ALTHUSSER 2006a.

120



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

debates repeated countless times, and which in their gigantic aggregation
represent this long labour which gives birth to a collective will with a certain
degree of homogeneity-with the degree necessary and sufficient to achieve an
action which is coordinated and simultaneous in the time and the geographical
space in which the historical event takes place»'®.

This distrust is also related to Althusser’s fear that Gramsci
underestimated the importance of the relation of philosophy to
sciences. Even after abandoning his initial conceptualization of a
potential «Theory of theoretical practice» Althusser insisted on the
specific relation of philosophy to the sciences. This is evident in his
1968 letter to “Rinascita” on Gramsci’s thought:

«Because Gramsci did not think the specific relation that philosophy
establishes with the sciences, he constantly tends to reduce and completely
assimilate “philosophy” to a “worldview,” leaving only a simple formal
difference to distinguish them»"".

Consequently for Althusser, what «is authentic in Gramsci’s
historicism is the affirmation of the political nature of philosophy, the
thesis of the historical character of social formations (and of the modes
of production of which they are composed), the correlative thesis of the
possibility of revolution, the demand for the unification of theory and
practice»'®. However, in his manuscript Philosophy for non-
philosophers Althusser has a more positive appreciation of Gramsci,
especially when discussing the question of the spontaneous conception

of philosophy people tend to have:

«Here I am simply summarizing the thought of the Italian Marxist
philosopher Gramsci on this point. You can see, from this example, how a
materialist philosopher reasons. He doesn’t “tell himself stories”; he doesn’t
make loft y speeches; he doesn’t say that “everyone is a revolutionary”. He lets
people talk and he tells things the way they are»".

16 GRAMSCI 1971, p. 194; GRAMSCI 1977, p. 1058; Q8, § 195.
" ALTHUSSER 20164, p. 4.

¥ Ivi,p. 5.

¥ ALTHUSSER 2017, p. 25.

121



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Although Althusser has in Philosophy for Non-Philosophers a
conception of philosophy as theoretical laboratory”®, which is
reminiscent of Gramsci’s conception of «philosophy of praxis», in the
sense of philosophy’s ability to forge and adjust concepts, he
nevertheless confines it to philosophies associated with dominant
ideologies, maintaining for the materialist practice of philosophy the
more deconstructive role of undermining the idealism of dominant
philosophical forms. This is the tension running through other texts of
that period such as the 1976 “Transformation of Philosophy”:

«To support our argument by comparison with the revolutionary State,
which ought to be a State that is a “non-State” — that is, a State tending to its
own dissolution, to be replaced by forms of free association — one might
equally say that the philosophy which obsessed Marx, Lenin and Gramsci
ought to be a “non-philosophy” — that is, one which ceases to be produced in
the form of a philosophy, whose function of theoretical hegemony will
disappear in order to make way for new forms of philosophical existence. And
just as the free association of workers ought, according to Marx, to replace the
State so as to play a totally different role from that of the State (not one of
violence and repression), so it can be said that the new forms of philosophical
existence linked to the future of these free associations will cease to have as
their essential function the constitution of the dominant ideology, with all the
compromises and exploitation that accompany it, in order to promote the
liberation and free exercise of social practices and human ideas»?".

Althusser insisted on a distinction between philosophy, science and
political practice and on a certain conception of philosophy as under-
labourer of revolutionary practice and theory that made it impossible to
fully endorse something like Gramsci’s philosophy of praxis as a
theoretical laboratory producing new forms of theoretical and political
thinking at the intersection of philosophy, science and politics™.

2 Ivi, pp. 168-76.

?l ALTHUSSER 1990, pp. 264-5.

2 For a more detailed comparison between Althusser’s and Gramsci’s
conceptions of philosophy see SOTIRIS 2016.

122



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

1.3 The difficult confrontation with the notion of hegemony

Althusser returns to the notion of hegemony in the texts on ideology
and in particular “Ideology and Ideological State Apparatuses”.
Althusser prefered hegemony, as a notion, rather than domination when
referring to the ideological level: «no class can hold state power over a
long period without ar the same time exercising its hegemony over and
in the Ideological State Apparatuses»”. However, there are also
references to political hegemony™. Similar references to hegemony can
be found in other texts of the 1970s such as his 1975 “Soutenance
d’Amiens”” or his 1976 “Note on the ISAs”?®. There is also a reference
to hegemony in the lectures that were later published as Philosophy and
the Spontaneous Philosophy of the Scientists. «<We are speaking here of
an  enterprise  of Aegemonic character ~ (Gramsci):  obtaining
the consent of the masses through the diffusion of ideology (through
the presentation and inculcation of culture)»”. However, in all these
references to hegemony he did not attempt to think more thoroughly its
content, treating “hegemony” as just a form of exercise of power that
was not limited to coercive political domination.

In the second half of the 1970s Althusser became even more critical
of Gramsci. The target now was not Gramsci’s historicism but his
conception of hegemony. As Vittorio Morfino has stressed, Althusser
«[iln 1965, he attacks historicism as a paradoxical [...] form of
justification of Stalinism. In 1977-78 he attacks the concept of
hegemony as the inspiring concept for Eurocommunism»?.

An entire section of his 1978 Marx in his Limits is devoted to
criticism of Gramsci and his notion of hegemony”. This criticism is
over-determined by political considerations. Althusser’s interventions in

» ALTHUSSER 2014, p. 245

* Ivi, p. 249.

? In ALTHUSSER 1976.

2 In ALTHUSSER 2014,

?’ ALTHUSSER 1990, p. 93.

2 MORFINO 2015, p. 81.

?* ALTHUSSER 2006a, pp. 139-149. Aspects of this criticism can also be found
in other texts of the same period. See for example his 1977 intervention on the
Crisis of Marxism (ALTHUSSER 1998, pp. 267-80).

123



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

the late 1970s were an effort to fight against what he perceived as a
right-wing eurocommunist turn away from a revolutionary politics of
smashing the State apparatus®. This critique was intensified in another
unpublished text by Althusser from the same period, entitled Que
faire?, in which Althusser accuses Gramsci’s concepts as being tainted
by an idealist and normative conception of the state and the different
political forms".

Althusser insisted on the distinction between his own conception of
ideological State apparatuses and Gramsci’s notion of the Aegemonic
apparatuses, stressing that Gramsci defined these apparatuses on the
basis of their result, whereas Althusser insisted on the need to define
them on the basis of their cause:

«Gramsci, in sum, defines his apparatuses in terms of their effect or result,
hegemony, which is also poorly conceived. I, for my part, was attempting to
define the ISAs in terms of their “motor cause”: ideology»*.

This is also related to the metaphor of the machine that Althusser
used for the theorization of the State. If the State is a machine
transforming social force into political power and force of law, then it is
important to examine the particular “energy” that is being transformed
in every apparatus: «a petrol engine runs on petrol; an Ideological State
Apparatus runs on ideology; but what does a hegemonic apparatus run
on?»”. Althusser criticizes Gramsci for his conception of civil society,
since for Althusser it is as if Gramsci on the one hand maintains the
distinction between the “private” and the “public” realms and on the
confuses all of them in the State. For Althusser this is the problem with
the «adventures of Aegemony»:

«Furthermore, Gramsci affirms that the hegemonic apparatuses are part of
“civil society” (which is nothing but the whole set of them, unlike traditional
civil society, which is all of society minus the state), on the pretext that they are

0 For Althusser’s political and theoretical considerations of that period, see
GOSHGARIAN 2006.

’ MORFINO 2015a, pp. 77-81.

’2 ALTHUSSER 20063, p. 139.

» Ivi, p. 140.

124



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

“private”. Thinking, as he does, in terms of the distinction between public (the
state) and private (civil society), Gramsci nevertheless does eventually come
round, in one of those stupefying reversals that make one dizzy because they
contradict, word for word, a formula he defends in the same breath, to saying
that “civil society... is the State” [...]. When one thinks in this perspective, one
embarks on the adventures of, not the dialectic (Gramsci had plenty of them,
and to spare — adventurous verbal manipulations, at any rate), but
hegemony»**.

Althusser thinks that the starting point for Gramsci’s conception of
hegemony (which he considers contradictory, referring positively to
Perry Anderson’s “Antinomies of Antonio Gramsci””) remains trapped
in a classical conception of power as force and consent, in fact
reproducing the Machiavellian image of the Prince as centaur, man and
beast. The consequence is that for Althusser Gramsci does not define
hegemony:

«He has the state, with its two “moments” or “elements”: namely, Force,
and hegemony or consensus. He has “civil society”, which, for him, comprises
the whole set of “hegemonic apparatuses”; we do not know what they run on
(a petrol engine runs on petrol; an Ideological State Apparatus runs on
ideology; but what does a hegemonic apparatus run on?). And that is all! That
is all; for Gramsci, who cannot be unaware of the existence of the
“infrastructure”, hence of production and the state-determined [étatique]
conditions of production law, currency and control over the reproduction of
social relations, hence of the class struggle, in the interests of the dominant
class), does not discuss them»>°.

Althusser accuses Gramsci of over-generalizing the notion of
hegemony and of underestimating the role of force. «The point is that,
in Gramsci, the “moment” of Force is ultimately swallowed up by the
moment of hegemony»’’. Althusser tends to treat hegemony in

opposition to force: «Similarly, Gramsci proposes a long series of

* Ivi, p. 139,

» Althusser refers to «contradictions that Perry Anderson has analysed
extremely well» (ALTHUSSER 2006, p. 140). For a criticism of Anderson’s
reading of Gramsci see Thomas 2009.

*¢ ALTHUSSER 2006a, p. 140.

7 Ivi, p. 141,

125



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

equivalents for Hegemony: consensus, agreement, voluntary consent
and nonviolent leadership, with all the possible variants (active, passive,
and so on)»”°. He refuses to see in Gramsci a theory of the State,
treating Gramsci’s positions as being extensively over-determined by
the open political exigencies of his time. Instead of a theory of the State,
what we have is «a political examination of the “nature”, hence of the
“composition” or internal arrangement [dispositif] the states of the day,
undertaken with a view to defining a political strategy for the workers’
movement after all hope that the schema of 1917 would be repeated
had faded»”. The result is that «the absorption of political and civil
society by the single category of “Hegemony”»*. For Althusser,

«The novelty that Gramsci introduces is, rather, the idea that Hegemony
can, as it were, be representative of the whole constituted by (1) “civil society”,
(which is its domain); the state as Force or coercion; and (3) the effect, also
called Hegemony, that results from the functioning of the state as a whole,
comprising, be it recalled, Force and Hegemony»*'.

Althusser criticizes Gramsci not for insisting on the need for a long-
term strategy for the hegemony of the working class over its allies —a
position he considers part of the Marxist tradition— but exactly for
using hegemony as the central concept. Althusser accuses Gramsci of
inscribing hegemony twice or thrice in the same schema. The initial
hegemony, of private hegemonic apparatuses, is one of the moments of
the State, the other being force. The second hegemony is «the effect of
the hegemony of the state itself considered in its entirety — that is to say,
the effect of the “well-balanced” union, in a proper state, of Force and
Hegemony»*. Here we have hegemony enveloping force. There is also a
third hegemony, that of that of the party of the working class.
Consequently,

* Ibid.
> Ibid.
0 Ivi, p. 142.
 Ivi, p. 143.
2 Ibid.

126



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«everything can be played out at the level of Hegemony: first, the
Hegemony of the working class, its party, and its allies; second, the Hegemony
exercised by the dominant class by means of the state; and, finally, the

Hegemony-effect that the dominant class derives from the unity of Force and

Hegemony in its state (“civil society”)»™*.
g y y

Althusser realizes that hegemony has a much broader reference than
simple consensus, comprising all forms of «class domination.
«[Hegemony]clearly designates class domination, that is to say, what
Marx and Lenin called class dictatorship, either bourgeois or
proletarian»®™. However, he is afraid that this will come at the
theoretical cost of a «strange silence about the reality of the economic,
political and ideological class struggles» and of «the absolute idealism
of a Hegemony lacking a material basis, with no explanation of the
Coercive Apparatuses which nevertheless play an active part in
engendering the Hegemony-effect»®. For Althusser such a conception
underestimates the economic structure and downplays the role of the
State and coercion, thus opening the way for right-wing and reformist
interpretations of Gramsci:

«In reality, this ambiguity has pushed most of Gramsci’s commentators into
making “right-wing interpretations”, which are, moreover, authorized by the
fact that Gramsci almost completely hides the infrastructure behind the
arbitrary concept of a private “civil society”, and therefore also hides both
reproduction and the class struggle, with its different levels and its stake, the
state. The Force of the state is accordingly regarded as virtually nil, since it is
fully integrated into the Hegemony-effect»*.

As Vittorio Morfino has shown in his reading of Althusser’s
unpublished manuscript on Gramsci, entitled Que faire?, Althusser —
who at that time used the Gerratana edition, instead of the compilations
— was theoretically very critical of Gramsci’s concept of the historical
bloc considering it to be a problematic replacement of the concept of

¥ Ibid
“ Ivi, p. 144.
¥ Ibid
¥ 1bid.

127



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

mode of production'. Althusser felt unease with Gramsci’s strategic
notions such as historical bloc and hegemony. Consequently, in Marx in
his limits Althusser accused the Gramscian notion of hegemony for not
being able to incorporate both the reality of production and
exploitation and the role of law and the State, thus leading to an idealist
conception:

«the idea that it is possible to decipher everything about the terribly
material nature of production and exploitation (hence of the class struggle in
production) and the terribly material nature of the constraints and practices of
the law, of the political and ideological class struggles, by referring exclusively
to the reality that Gramsci christens Hegemony (without telling us just what
the word might mean!) is an astoundingly idealist notion»*,

For Althusser this process of «process of the sublimation of the state
into Hegemony»® suggests a rather idealist conception of the political
party and the state as an educator and of emancipation as education:

«We must trace matters further back: to the old Hegelian idea, adopted by
Croce and Gentile, that the state is, by its nature, an educator, and that men
become men, that is to say, are educated, only under constraint — an argument
that can be defended; but also hat mass education [Bildung] is the ideal which
humanity sets itself as its ultimate task»’.

The danger for such a conception is to underestimate Force in
favour of consent, education and culture, thus underestimating exactly
the violence of the State that for Althusser is exactly the point of
confrontation for a potential revolutionary strategy:

«Force, however, is as discreet as it is only because there are better things to
do than to use or display it: Hegemony (H 1) is far superior, since it obtains the
same result of “training” (Gramsci’s word) as Force, at lower cost, and, what is
more, simultaneously anticipates the results of “culture” itself In hegemony

4" MORFINO 2015, pp. 79-80.
* ALTHUSSER 20064, p. 145.
¥ Ivi, p. 146.

0 Thbidem.

128



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

(that of the “apparatuses of civil society”), one learns without violence and
solely by virtue of one’s recognition of... the truth»’'.

For Althusser this is what leads to Gramsci’s problematic conception
of communism as a «regulated society» which for Althusser comes
directly from this conception of Hegemony as education and mass

“bildung”:

«The End and Task of this “modern Prince” is the “regulated society” (!)
known as communism. But it will not attain it unless it plays, as a party, its pre-
state role, by educating its members and the masses over whom it extends its
“leadership”, its “hegemony”. Just like the state, the Party has to educate men,
with a view, once the revolution has been made and “the party has become the
state”, to ensuring the triumph of the End of humanity in this regulated society
in which Hegemony, its Hegemony, will continue to rule, until it vanishes
before the end result of universal cultivation become self-cultivation: the
infinite development of free individuals in free association»’.

It is obvious that Althusser failed here to fully appreciate the force of
Gramsci’s references. «Regulated society» as absorption of political
society by civil society points towards communism as collective
emancipation and self-determination and not towards some end of
politics. At the same time the references to «education» have more to
do with the establishment of new forms of mass critical intellectuality,
in the sense of the cultural revolution envisaged by Lenin during the
NEP period”. Instead, Althusser saw here an underestimation of class
struggle but also of the role of the State as a special «<machine»:

«The specific reality of the state clearly does disappear in a formula in
which Hegemony = Force + consensus, or political society + civil society, and
so on. When the realities of class struggle are treated in the guise of
Hegemony-effects alone, it is obviously no longer necessary to scrutinize either

the nature or the function of the state as a “special machine”»*.

>t Ibidem.

> Ivi, p. 147.

>> On this see FROSINI 2003, pp. 95-97 and THOMAS 2009, pp. 232-34.
>* ALTHUSSER 2006a, p. 147.

129



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Althusser was afraid that such a conception of Hegemony, along
with what he designates as Gramsci’s «little formulas» will make it
impossible to think of the specific materiality of the state and its role in
class reproduction. Moreover, he was afraid that in such a conception
there is no possibility to theorize the state and at the same time is opens
up the way for reformist deviations:

«It does not much matter which arguments are brought to bear here. They
all boil down to the fact that, since Gramsci talks about a “crisis of
Hegemony”, and thus about Hegemony itself as if it were the last word on the
state, the effect of his little formulas is to hide the question of the material
nature of the state-machine behind a hyper-allusive invocation of Hegemony.
This breeds all manner of misunderstanding. It can also give rise to every

imaginable sort of reformist lucubration about the nature of the state and the

“development of the party into the state”»”.

Moreover, he thinks that Gramsci’s conception of culture will make
it impossible to have a theory of ideology and such a replacement of
ideology with culture will underestimate class struggle and reproduce
an elitist conception of cultural hegemony:

«For if ideology rather quickly comes to mean ideological struggle, hence
an inevitable, necessary form of class struggle, the notion of culture leads
straight to the ecumenism of the notion that an elite (in the Party as well as in
bourgeois society) is the guardian of culture's own values of “production”
(“creators”) and consumption (“connoisseurs”, “art-lovers”, and so on)»*°.

Althusser also fears that such a conception of Hegemony could also
lead to a variation of the «autonomy of the political or of politics»
position, which he thinks that it cannot offer a way to conceive of
politics. This referred to the debates within the Italian Communist
Party at the period of the “Historic Compromise”. It is exactly here, on
the question of politics, that Althusser’s manuscript ends. The final
phrase seems like a confrontation with the open question of communist
politics:

> Ivi, pp. 148-49.
% [bidem.

130



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«For to ask what politics might be implies that one state one's views on the
Party. But what does one do in the Party, if not politics?»”’.

In his recently published lecture of the dictatorship of the
proletariat, from 1976, we also see such a dialogue with Gramsci.
Turning his attention to the abandonment of the dictatorship of the
proletariat by Western Communist Parties, Althusser criticized the
tradition of Italian Communism to abandon the dictatorship of the
proletariat, in the name of the concept of hegemony, and in particular
the conception that there could be hegemony of the proletariat over
society (and not just its allies) before taking power. For Althusser this
leads to what he defines as a «vicious circle», since it implies that
hegemony could exist «before the historical conditions — meaning the
economic, political and ideological conditions — for its own existence
[...] even before the seizing of state power»’®. Regarding the absence of
the concept of the dictatorship of the proletariat in the Quaderni,
Althusser thinks that if Gramsci had the full liberty of expression he
would have used the notion of the dictatorship to refer to the
dictatorship of the proletariat and not hegemony.

For Althusser, speaking in term of class domination or of class
hegemony cannot account for this idea of an «absolute power», beyond
any law, that the notion of dictatorship implies. Consequently, the
dictatorship of the proletariat entered explosively into the theoretical
and the political stage «as violent language, as a violent language to
express the violence of class rule»”. But since the notion of class
dictatorship does not limit itself to the proletariat, we must turn to the
dictatorship of the bourgeoisie in order to understand the dictatorship
of the proletariat and the distinction between class dictatorship and the
political forms it would take, forms that, in the case of the dictatorship
of the bourgeoisie could even be even democratic:

«because class relations are, in the last instance, extra-juridical (with a force
distinct from right and laws), and these are thus “above the law”, and because

>" ALTHUSSER 2006a, p. 150.

> ALTHUSSER 2015, p. 154. Althusser also included this lecture in his
manuscript Les Vaches Noires (ALTHUSSER 2016b).

°? ALTHUSSER 2015, p. 161.

131



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

they are, in the last instance, relations of force and violence (whether openly so
or otherwise), the rule of one class in the class struggle must “necessarily” be
thought as “power above the law”: dictatorship»®.

However, in another lecture from the same period, again delivered
on Spanish soil, the “Transformation of Philosophy” lecture in
Granada, Althusser speaks much more positively of Gramsci:

«The constitution of a dominant ideology is, for the dominant class, a
matter of class struggle; in the case of the nineteenth-century bourgeoisie, a
matter of class struggle on two fronts. Now, this is not all. It is not simply a
question of manufacturing a dominant ideology because you have need of one,
by decree; nor simply of constituting it in a long history of class struggle. It
must be constructed at the basis of what already exists, starting from the
elements, the regions, of existing ideology, from the legacy of the past, which is
diverse and contradictory, and also through the unexpected events that
constantly occur in science as well as politics. An ideology must be constituted,
in the class struggle and its contradictions (on the basis of the contradictory
ideological elements inherited from the past), which transcends all those
contradictions, an ideology unified around the essential interests of the
dominant class in order to secure what Gramsci called its hegemony»®'.

In all these interventions, we find the contradiction running through
all the interventions by Althusser in the second half of the 1970s. A
deep and agonizing apprehension of the dangers associated with the
right-wing turn West European Communist Parties along with an
inability to confront the full complexity of both the capitalist “integral
State” but also of any potential revolutionary strategy, exactly the
subject matter of Gramsci’s own agonizing work-in-progress.

1.4 The many encounters and non encounters of Althusser and Gramsci
Are we are dealing here with an important “missed encounter”?

What is obviously missing is a confrontation with the depth of
hegemony as a theorization of the complex modalities of power in

 Jvi, p. 162.
' ALTHUSSER 1990, p. 258.

132



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

capitalist social formations. Although the evolution of left wing politics
in Europe and the strategic impasses that Eurocommunist parties faced
from the end of the 1970s onwards, seems to retrospectively justify
Althusser’s criticism, at the same time his critique of Gramsci is based
on a miscomprehension of the latter’s conceptualizations. Althusser fails
to realize that hegemony refers to the complexity of the exercise of
power in capitalist social formations and not simply to consent. He also
fails to realize that Gramsci confronted the question of the complexity
of the revolutionary process, including the /longue durée of the
transition to a «regulated society», and was not proposing some form of
reformist or gradualist approach.

Moreover, lacking a concept close to Gramsci’s integral Stare, that
would offer a much more dialectic conception of the relation of social
movements to the State, through a theorization of the expansion of both
the State and of the forms of organization of the subordinate classes and
the «mutual interpenetration and reinforcement of “political society”
and “civil society”»*, Althusser is pushed to a rather schematic
distinction between the State as a machine for political power and the
space of social movements and consequently to his theoretical and
political limits of his externality to the State position. In a way what is
missing in Althusser is exactly this insight that subordinate classes and
their movements are already always within and outside the State, exactly
because the State is neither a fortress nor simply a machine but a
complex an expanded network of relations, practices and apparatus
that is traversed by class struggles. So the question is not one of simple
externality; what is need is a political strategy that would make this
necessarily contradictory and uneven relation antagonistic and
transformative. Such a conception of the inregral Srate, which was
beginning to emerge in the series of readings of Gramsci that followed
Valentino Gerratana’s critical editions of the Quaderni di Carcere such
as Christine Buci-Glucksman’s Gramsci and the State”, could have
helped Althusser answer both the question of the defeats of the Left
(the actual extent and depth of bourgeois hegemony even in a period of
social radicalization), but also the challenges for Left strategy. These
challenges could not be answered simply by a combination of a turn

%2 THOMAS 2009, p. 137.
% BUCI-GLUCKSMANN 1980.

133



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

towards the strength of the popular movement. They demanded a
hegemonic project, a strategy for a new historical bloc, a strategy to
transform radicalization into a coherent strategy both at the level of civil
society (emerging new social forms and forms of organization) and the
State (new political forms) beyond simply taking up governmental
power. Instead, Althusser offered lines of demarcation but the
theoretical choices he made regarding the theory of the State, however
welcome they were as criticism of electoralism and reformism, fell short
from providing answers.

However, the question remains. Why did Althusser choose such an
open attack on Gramsci, taking into consideration that other Marxist
thinkers of “historicist” tendencies, such as Lukacs and Korsch do not
have the privilege of such an attack (even though Hisrory and Class
Consciousness seems as being the “absent opponent” in many instances
in Reading Capital). 1 think that there are two reasons for this
insistence. The first is actually Althusser’s interest in Gramsci, which is
contemporary with his own attempt to theorize a break with idealism
and economism. The second had to do with Althusser’s particular
political and theoretical strategy in the early 1960s. As it is a well-known
page in the history of Marxism, Althusser’s initial project was to induce
a left-wing correction of the political line of the communist movement,
during a period of right-wing reformist deviation, through a theoretical
turn towards a much more scientific version of Marxism. The scientific
character of this redefined Marxism would guaranty, in its fusion with
political leadership, the making of correct political decisions. This
scientific character would itself be guaranteed by the development of a
Marxist materialist philosophy, including a Marxist materialist
epistemology, which would provide the necessary protocols of
scientificity, what Althusser termed the «Theory of theoretical
practice». In its turn, this Marxist «science of sciences» was not to be
considered an arbitrary theoretical construction, but it was already
existing in a practical, latent form in Marx’s mature works and
especially Capital, thus all this insistence on a return to Marx. Gramsci
posed a very important challenge to this endeavour. While Gramsci did
not by any means support a typical historicist — metaphysical
conception of a messianic Subject of history, or an all-encompassing
substance at the centre of historical dialectics, which seemed to be the

134



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

main targets of Althusser’s attack on Hegelian Marxism, he did insist on
Marxism being not a science in the positivist sense of the term. Instead,
he insisted on the need for a different theoretical modality for historical
materialism. This was expressed in his call for a philosophy of praxis.
As Peter Thomas correctly points out:

«The philosophy of praxis therefore insists upon its necessarily partial and
incomplete nature, as the theoretical expression of an historical subjectivity
that wants to help create the conditions of a genuinely human objectivity, that
is, a “universal subjectivity”. Its truth, in other words, is located in the world
rather than transcending it. As a mode of knowing the world from within it,
“immanently”, it challenges both the metaphysical materialism of Bukharin and
the idealist traditions of Western Philosophy by offering a radically alternative
conception of the relation between thought and Being»*.

This was something that Althusser obviously thought that it posed a
very important challenge to his strategy of a scientific correction of a
political line. In addition, Althusser was highly sceptical of any attempt
to historicize both social reality and the concepts used to theorize it,
despite his insistence on the co-existence of different historical times
and their specific structures of historicity®’, which, at least in my
opinion, opens the way for a highly original conception of historicity.
Here Althusser’s negative position is also over-determined by his

% THOMAS 2009, p. 306.

% «[I]t is only possible to give a content to the concept of historical time by
defining historical time as the specific form of existence of the social totality
under consideration, an existence in which different structural levels of
temporality interfere, because of the peculiar relations of correspondence, non-
correspondence, articulation, dislocation and torsion which obtain, between
the different 'levels' of the whole in accordance with its general structure. It
needs to be said that, just as there is no production in general, there is no
history in general, but only specific structures of historicity, based in the last
resort on the specific structures of the different modes of production, specific
structures of historicity which, since they are merely the existence of
determinate social formations (arising from specific modes of production),
articulated as social wholes, have no meaning except as a function of the
essence of those totalities, i.e., of the essence of their peculiar complexity»
(ALTHUSSER AND BALIBAR 1970, p. 108-09).

135



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

identification of any reference to historicity with a historicist conflation
of real history and theory and with a humanist vision of human actors as
the authors of their destiny®®. This aversion towards historicization
marks both his conception of science and of a potential scientific
«Theory of theoretical practice». Even his more political conception of
«philosophy as in the last instance class struggle in the field of theory»®
is presented more as a negative turn towards a materialist
deconstruction of idealist position that as a positive construction of
concepts and theories.

If this can offer an explanation of Althusser’s rejection of Gramsci’s
supposed historicism, the question remains regarding the rejection of
the notion of the hegemony. To try and understand this we must also
return to Althusser’s own theoretical and political self-critique that
started in the second half of the 1960s. This included a new emphasis
on the materiality of apparatuses and practices (instead of latent
structures), on the effectivity of class struggle and popular movements,
and on the need to insist on a revolutionary strategy of “smashing the
state”. At the same period Althusser elaborated a new approach to the
question of materialism, a materialism of the encounter, rejecting all
forms of teleology and historical metaphysics. However, Althusser
continued to be critical of Gramsci, continued to be unable to
incorporate the conceptualization of hegemony and the historical bloc.

% «It must be said that the union of humanism and historicism represents the
gravest temptation, for it procures the greatest theoretical advantages, at least
in appearance. In the reduction of all knowledge to the historical social
relations a second underhand reduction can be introduced, by treating the
relations of production as mere human relations. This second reduction
depends on something “obvious”: is not history a “human” phenomenon
through and through, and did not Marx, quoting Vico, declare that men can,
know it since they have “made “ all of it? But this 'obviousness' depends on a
remarkable presupposition: that the 'actors' of history are the authors of its
text, the subjects of its production. But this presupposition too has all the force
of the “obvious”, since, as opposed to what the theatre suggests, concrete men
are, in history, the actors of roles of which they are the authors, too. Once the
stage-director has been spirited away, the actor-author becomes the twin-
brother of Aristotle's old dream: the doctor-who-cures-himself» (ALTHUSSER
AND BALIBAR 1970, p. 139).

7 ALTHUSSER 1976, p. 72.

136



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

This has to do also with Althusser’s inability to realize that Gramsci’s
“social ontology” is also strongly anti-teleological and anti-metaphysical.
Moreover, he also misses the point that hegemony emerges through a
complex and over-determined series of singularities in the form of
multiple histories and historicities, exactly what expresses the central
notion of the molecular in Gramsci. What is more impressive is that as
we showed Althusser in fact had already realized in “Contradiction and
Over-Determination” that hegemony is the missing conceptual link,
only to abandon it.

The other reason is more political. Althusser almost never discusses
a single theory or theorist; he always discusses a debate, to be more
precise, a theoretical and political conjuncture. In the conjuncture of
the 1970s, with the debates on the Left on the question of political
power, Althusser felt that the main enemy was a reformist conception of
politics which also included a certain use of the notion of hegemony,
thus this strong criticism. Moreover, focused as he was on the need for a
confrontation with the State, instead of a reformist conception of a “re-
appropriation” of the State, Althusser could not come in terms with the
complexity of the Gramscian notion of the integral State which was
beyond and simple “outside/inside” dichotomy.

2. Poulantzas, Gramsci and the quest for a Marxist theory of the State

Nicos Poulantzas’ work in his entire theoretical trajectory from his
encounter with Gramsci and Althusser to his highly original relational
conception of State power and the materiality of State apparatus as
condensed social relations has been one of the most important
contributions to a possible Marxist theory of political power and the
State. In contrast to other representatives of the broader Althusserian
tradition, Poulantzas never avoided the dialogue with Gramsci’s
concepts and questions. At the same time, he never fully confronted the
theoretical and philosophical implications of Gramsci’s elaborations
and during the last phase of his work he was critical of Gramsci, despite
the fact that he was moving closer to Gramsci’s problematic.

137



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

2.1 Poulantzas reading Gramsci

Both the Althusserian ambivalence towards Gramsci and a strong
influence by Gramsci is manifest in Poulantzas’s writings. Although he
was never a member of the Althusserian inner circle, Poulantzas was
one of the first Althusserians actually to work on Gramsci. Gramsci
along with Althusser was an important aspect of Poulantzas’ turn away
from his original influence by Sartre and Goldman®®. Poulantzas’s own
militancy in the Greek Left made him interested in the debates
regarding political strategy and a potential renovation of communist
strategy. Besides, as it is evident in his reading of Sartre’s Critigue of
Dialectical Reason®, what initially draw Poulantzas towards Sartre was
exactly the latter’s complex attempt at a materialist and dialectic
historical ontology. Poulantzas presentation and criticism of Althusser
in his 1966 article on For Marx” is not only an expression of his turn
towards Althusser but also of his continuing theoretical debt to Sartre™.

Poulantzas’s 1965 text on hegemony in “Les Temps Modernes ™
offers evidence of the strong influence of Gramsci upon Poulantzas and

% As Poulantzas noted in a 1979 interview: «Developing an interest in Marxism
through Sartre, I was much influenced by Lucien Goldmann and by Lukaics.
My doctoral thesis was undertaken in the philosophy of law, in which I tried to
develop a conception of law drawing on Goldmann and Lukécs. It was
published in 1964; but from the moment it was published I began to feel the
limitations of that orientation within Marxism. At this time I began to
encounter Gramsci through “Critica Marxista” which was the most important
journal of Marxism at that time. I began also to work with Althusser, while still
being influenced — as I always am — by Gramsci — which created a kind of
agreement and disagreement, from the beginning, with Althusser»
(POULANTZAS 2008, pp. 387-88).

% POULANTZAS 2008, pp. 47-73.

0 Ivi, pp. 139-65.

"t «[Tlogether with Sartre's oeuvre, which pertains to a different interpretation
of Marxism, and alongside the works of the Italian theoreticians, Althusser's
enterprise is of capital importance. It marks a milestone in the history of
Marxist theory; it is already an essential instrument of work for every Marxist
researcher» (POULANTZAS 2008, p. 165).

2 T disagree with Bob Jessop’s downplaying of the importance of Gramsci’s
influence in this text (JESSOP 1985, pp 53-57).

138



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

his critique of of the vulgar Marxist theory of the State, with its
oscillation between economism and voluntarism. For Poulantzas «[t]he
Marxist problematic of an objective relationship between the objective
structures and practices of the base and the superstructure is conjured
away in favour of a radical division in the respective status of the base —
economism — and the superstructure — voluntarisn»”. To this, he
opposed the theory of the capitalist state that we can deduce from
Marx’s mature work, and the specific modality of domination it
represents:

«The structure of domination is not some unchanging “socioeconomic
interests of the dominant classes + state as repression”, but corresponds to a
universalizing, mediated form which these interests must assume with respect
to a political state that at the same time has the rea/function, while remaining a
class state, of representing a formal and abstract “general interest” of
society»’".

For Poulantzas this specific form of the political marks the
«scientific field of constitution of the concept of hegemony»”. This has
to do specifically with both the institutionalized political structures and
the political practices of the dominant classes. For Poulantzas the
hegemonic aspects of contemporary states comprise, firstly, «at the
specific political level of class struggle, a guarantee of certain of the
dominated classes’ economic-corporate interests — a guarantee in
accordance with the hegemonic constitution of the class in power,
whose political interests are asserted by the state»’®. Secondly, «[t]he
concept of hegemony assumes major importance in connection with the
study of the function, the specific effectivity, and the political character
of ideologies in the context of hegemonic class exploitation»’’. To this
Poulantzas adds his own definition of the mystifying nature of political
ideologies, a definition that combines Althusser’s early conception of

? POULANTZAS 2008, p. 77.
" Ivi, p. 86.

” Jbidem.

® Ivi, p. 92.

" Ivi, p. 93.

139



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ideology as a lived or imaginary relation to real conditions’® and Marx’s
insistence on the inverse relation between formal political equality and
freedom and real social inequality and oppression:

«The specific role of ideologies consists in resolving, through numerous
mediations, the real division of men-producers into private beings and public
beings, in presenting — and this is what their “mystifying” character consists in
— their real relations in civil society as a replica of their political relations, in
persuading them that what they are globally is their political relations in the
statex»’”.

For Poulantzas contemporary “mass society” ideologies that
exemplify the evolving relation between civil society and the state in
monopoly capitalism. Moreover, he stresses Gramsci’s elaborations on
the question of intellectuals insisting on the need to examine their role
in the reproduction of ideologies and their importance in the
organization of capitalist production. Poulantzas insists that the concept
of hegemony can account for the complexity in the exercise of political
power, insisting that «[r]elations of direct oppression develop into
political relations of hegemony»®. It is in relation to the necessary
relation of coercion and consent that Poulantzas criticizes Gramsci,
insisting that an element of coercion of force exists along intellectual
and moral leadership even in those social practices that seem to have to
do more with obtaining consent. However, one might think that
Poulatzas’s criticism of Gramsci is more in line with Gramsci’s own
conception of hegemony as a complex form of social and political
leadership and domination and not simply a combination of coercion
and consent. Poulantzas also takes from Gramsci elements of his
conception of power bloc. Hegemony has also to do with the way a
fraction of the dominant classes becomes hegemonic though the state:

«[Tlhe class fraction which accedes to institutionalized power only attains
it by constituting itself as a hegemonic fraction. In other words, despite the
contradictions that separate it from other dominant fractions, it succeeds in

8 ALTHUSSER 2005, pp. 233-34.
7 POULANTZAS 2008, p. 95.
0 Ivi, p. 99.

140



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

concentrating them “politically” by organizing its own specific interests into
the common general interest of these fractions»®.

It is in this way that the dominant classes are constituted politically
into a «power bloc». This allows Poulantzas to account for the
development of capitalist forms of domination, the emergence of
managerial strata and their organizing role, and for the increasingly
regulatory function of the capitalist state, which is an important aspect
of the capitalist state’s hegemonic function:

«The state’s “social” public activities correspond to the general interest of
the dominant fractions which, in their entirety, benefit both from the concrete
results in the production process and from the fact that these activities render
the capitalist system more tolerable for the dominated classes. Considered
within the political relations of domination of a class-divided society, the state’s
organizing practice with respect to “society as a whole” can thus be globally
related to the state’s hegemonic role with respect to the dominant classes and
fractions»®.

Consequently, this text shows how from the beginning Poulantzas
was influenced by Gramsci, especially his search for a theory of class
power and/as state power, in break with traditional Marxist
instrumentalist conception of state power. Hegemony refers to the
complexity of class domination, the combination of force, direction and
consent, to the formation of the power bloc (hegemony within the
leading classes) and to the role of State.

2.1 Poulantzas’s contradictory relation to the work of Gramsci

In light of the above, Political Power and Social Classes strikes a
rather different note. A “tour de force” of theoretical rigour and the
most Althusserian in terms of epistemology of all Poulantzas’s books, at
the same time includes strong criticisms against Gramsci. Poulantzas
feels the need to distance his problematic from Gramsci, at the exact
time that he is trying to tackle the same open questions regarding class

81 Ivi, p. 104,
%2 Ivi p. 119.

141



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

hegemony. However, he limits the use of the notion of hegemony only
to the relation of the dominant classes within the power bloc, and the
political practices of the dominant classes:

«Because of his particular relation to Lenin’s problematic, Gramsci always
believed that he had found the concept in Lenin’s writings, especially those
concerning the ideological organization of the working class and its role of
leadership in the political struggle of the dominated classes. But in reality he
had produced a new concept which can account for the political practices of
dominant classes in developed capitalist formations. Gramsci admittedly uses it
in this way but he also incorrectly extends it so that it covers the structures of
the capitalist state. However, if we severely restrict the application and
constitution of the concept of hegemony, his analyses of the subject are very
interesting»®.

Poulantzas insisted that hegemony is a notion reserved only for the
political practices of the dominant classes and not of the dominated:
«we shall apply [the concept of hegemony] only to the political
practices of the dominant classes»™. It refers to how the political
interests of these classes are constituted as representative of the general
interests of society and to how a fraction or class becomes hegemonic in
the power bloc.

Such a theorization of hegemony fails to see the importance in
Gramsci of the relation of hegemony and the State and of the
importance of hegemonic apparatuses. As Christine Buci-Glucksmann
has stressed, «Poulantzas’s reduction of the concept of hegemony [...]
involves further consequences that [...] displace Gramsci’s dialectic»®.
Poulantzas thinks that Gramsci’s reference to the possibility of a class

¥ POULANTZAS 1973, p. 137-38.

¥ Ivi, p. 140. Some of the formulations of Gramsci’s concepts might seem as
justifying such a conception of hegemony. «A social group dominates
antagonistic groups [...] it leads kindred and allied groups» (GRAMSCI 1971, p.
57; GRAMSCI 1977, p. 2010 Q19, § 24, [GRAMSCI 1977, p. 41; Q1, § 44]).
However, as Peter Thomas has noted «[l]eadership-hegemony and domination
are therefore conceived less as qualitatively distinct from one another, than as
strategically differentiated forms of a unitary political power» (THOMAS 2009,
p. 163).

¥ BUCI-GLUCKSMANN 1980, p. 60. See also LIGUORI 2015, pp. 180-81.

142



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

being at the same time politically dominated and ideologically
hegemonic is misguided, insisting that Gramsci misreads Lenin who
insisted on the ideological organization of the proletariat as a means to
combat a dominant ideology that even after the conquest of power by
the proletariat remains «bourgeois and petty bourgeois»®. What
Poulantzas misreads is exactly Gramsci’s dialectical distinction between
two forms of leadership®. In contrast Buci-Glucksmann insisted on the
broader scope of Gramsci’s concept of hegemony:

«The Gramscian concept of hegemony is far more than a shade removed
from the critical left-wing functionalism that speaks of consensus, integration
and norms so as to challenge the power of the bourgeoisie as a “social order”.
For a dominant class is hegemonic, in its progressive historical phase, because
it really does carry the whole of society forward: it has a universalist aim, and
not an arbitrary one. The arbitrary moment, recourse to the more direct or
more concealed forms of authoritarianism and coercion, mark a “developing
crisis of hegemony”, to take up a formulation of Poulantzas»®.

For Poulantzas, hegemony as fusion of leadership with an ideological
relation founded on consent can bring us back to a historicist
problematic of the class-subject of history. Moreover, he criticizes
Gramsci’s notion of the «historical bloc» as the unity of ideology,
science and structure for being an example of historicist «expressive
totality»*””. We find here the shortcomings of “High Althusserianism”
with its insistence on different «instances» of the social whole having
very specific functions and attributes and on the inability to have
concepts of practices that refer to more than one instance of the social
whole. As Jessop notes, Poulantzas criticizes Gramsci «for failing to
locate the specificity of the various regions of capitalist society in terms
of its particular institutional matrix»”. However, Poulantzas praises

% POULANTZAS 1973, p. 205.

87 «The first is a hegemony that tends towards, or forms the preconditions of, a
future position of dominance; the second is a moment within such achieved
dominance that assures that it is maintained» (THOMAS 2009, p. 163).

8 BUCI-GLUCKSMANN 1980, pp. 57-8.

¥ POULANTZAS 1973, p. 200.

% JESSOP 1985, p. 193. For an example of Poulantzas’ criticism see the
following extract: «in this use of the concept of hegemony, Gramsci conceals

143



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Gramsci’s notion of ideology as “cement” of a society and insists that a
«symptomal reading»”' of Gramsci would bring forward the scientific
and original features of his work. In similar line, we can say that a
«symptomal reading» of Poulantzas’s references to Gramsci in Political
Power and Social Classes would bring forward his theoretical debts to
Gramsci despite the attempt to impose a strictly Althusserian
methodology.

Poulantzas’ analysis of fascism and the positions adopted by the
Third International in Fascism and Dictatorship necessarily imply a
reading of Gramsci’s writings on fascism. He stresses the importance of
Gramsci’s references to a catastrophic equilibrium and to the crisis of
hegemony, but he thinks that he is «wrong on one essential point»>,
namely the fact that for him throughout the rise of fascism in Italy and
Germany the bourgeoisie did not face catastrophic equilibrium,
insisting more on the clear-sightedness of Trotsky on this subject.
However, he insists on the crisis of hegemony as being an important
aspect of the rise of fascism, based upon the definition of Aegemony as
having to do mainly with the possible hierarchy within the dominant
classes. Poulantzas refers positively to the importance of Gramsci in
theorizing the State ideological apparatuses and their role in the
organization of hegemony, following on this point Althusser’s own
positive appreciation and open acknowledgment of theoretical debt
towards Gramsci in his article on Ideology and the Ideological State
Apparatuses:

«Gramsci repeatedly pointed out in great detail that the State should not be
seen only in the “traditional” way as an apparatus of “brute force”, but also as
the “organizer of hegemony”»”.

precisely those real problems which he analyzes in the schema of the separation
of civil society and the state. These problems, which actually imply the specific
autonomy of the instances of the CMP and the effect of isolation in the
economic, are masked» (POULANTZAS 1973, p. 139).

’ POULANTZAS 1973, p. 201.

2 POULANTZAS 1974, p. 60.

» Ivi, p. 299.

144



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Poulantzas is critical of Althusser, insisting that he underestimated
the importance of the economic role of the State and the ideological
role of «units of production»™. In all Fascism and democracy marks an
important point in Poulantzas’ relation to Gramsci. Contrary to the
highly critical tones of Political Power and Social Classes, here he enters
into a much more direct dialogue with Gramsci, including the greater
emphasis on the role of the State in the organization of Hegemony.

Classes in Contemporary Capitalism marks a turning point in
Poulantzas’ work. Contrary to the rather abstract and even theoreticist
tone of Political Power and Social Classes, here the importance of class
struggle and of particular class strategies in the articulation of social and
political domination is stressed. We find in this book the first thorough
presentation of his conception of the State as the condensation of a
relation of class forces that marks his turn towards a more strategic-
relational and less abstract-structural conception of state apparatuses:
«The state is not an instrumental entity existing for itself, it is not a
thing, but the condensation of a balance of forces»”. Moreover,
Poulantzas insists on the role of the State in the organization of
hegemony, an aspect strongly underestimated in Political Power and
Social Classes. He also stresses the fact that the bourgeois State as a
whole and not the bourgeois political parties assume this organizing
role:

«In Gramsci’s profound intuition, it is the capitalist state with all its
apparatuses, and not just the bourgeois political parties, that assumes an
analogous role, with respect to the power bloc, to that of the working-class
party with respect to the popular alliance, the “people”»”.

The Gramscian overtones are not limited to the new emphasis on the
role of the State as the political organizer of hegemony but also to the
conception of the working-class party. The working-class party is not
presented as an «expression» or political translation of the working-
class consciousness and strategy, but as the organizer of a wider popular
bloc in an analogy to Gramsci’s conception of the working-class party

* Ivi, p. 304.
» Ivi, p. 95.
% POULANTZAS 1975, p. 98.

145



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

as the «Modern Prince» of a new popular unity and potential
hegemony”.

Social Classes in Contemporary Capitalism offers a more complex
theory of the State. He rejects the simplistic conception of the State as
having to do only with coercion and ideological mystification which
cannot account for the organizing role of the State in social production
and reproduction. The State is indispensable in guaranteeing the
necessary conditions of capitalist production. The relative autonomy of
the State guarantees the hegemony of monopoly capital and at the same
time the long-term reproduction of the interests of the bourgeoisie as a
whole, in a complex process of strategic adjustments:

«This relative autonomy here refers to the specific role of the state and its
various apparatuses in elaborating the political strategy of monopoly capital, in
organizing its hegemony in the context of its “unstable equilibrium of
compromise” vis-a-vis non-monopoly capital, and establishing the political
cohesion of the class alliance in power. The scope of this relative autonomy can
be grasped by contrasting it to the thesis of fusion and the single mechanism.
Just as the state does not belong to this or that monopoly group, [...] nor does
it tend to be their “common property”, for the state is not a thing but a
relation, more exactly the condensation of a balance of forces. The relative
autonomy of the state must be understood here as a relationship between the
state on the one hand, monopoly capital and the bourgeoisie as a whole on the
other, a relationship which is always posed in terms of class representation and
political organization»”®.

In his detailed analysis of the new petty bourgeoisie Poulantzas
chooses Gramsci as his main theoretical interlocutor, especially in the
question of intellectuals and the importance of the division between
mental and manual labour. Poulantzas offers a complex and concrete
analysis of class fractions and the strategic results of their different class
positions, much more on line with Gramsci’s insistence on particular
historical analyses. The influence of Gramsci on Poulantzas is also

’” «In the end, the modern Prince should focus entirely on these two basic
points: the formation of a national popular collective will, of which the modern
Prince is the active and operative expression, and intellectual and moral
reform» (GRAMSCI 2007, p. 249; GRAMSCI 1977, p. 953; Q 8, § 21).

*® POULANTZAS 1975, p. 161.

146



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

evident on his insistence that politics and the political balance of forces
is always a question of forming (and undermining the formation) of
alliances and the relation of hegemony within these alliances”.

2.3 From crisis of the State to strategy

Beginning with the text on the crisis of the State and then with Srare
Power and Socialism, Poulantzas confrontation with the questions that
Gramsci also faced is even more evident. The attempt to theorize the
role and crisis of the State in a period of capitalist crisis and
transformation necessarily leads to a more broad conception of the state
and its relation to hegemony. The concepts that have to do with
political crisis, crisis of representation, crisis of authority and crisis of
the Stare were an important theoretical consideration for Poulantzas in
the 1970s. The reasons were not only theoretical but also political. The
capitalist crisis of 1973-74, the fall of European dictatorships (Greece,
Portugal, Spain)'®, the intensification of class struggles and the
possibility of Left-wing governments, the turn towards «authoritarian
statism» in advanced capitalist formations, made such questions urgent.
One could witness at the same time a crisis of the State and the
strategies materialized there, an aspect that opened the possibility of an
intervention by the Left, and a series of transformations leading to the
reinstatement of bourgeois power and the neoliberal turn of the 1980s.
In a dialogue with other currents within Marxism, such as the German
derivation school, and in opposition to the PCF’s theory of State
Monopoly Capitalism, Poulantzas insisted on the complex political,
ideological and economic role of the State.

This brings Poulantzas close to the questions associated with
Gramsci’s conceptualization of the integral State, namely «the entire

? This is exemplified not only in his many references to the “people” as a
potential alliance of the subaltern classes but also in his insistence that we are
always dealing with power blocs, alliances under the hegemony of the
dominant fraction of monopoly capital and not simply with the direct
domination of the monopolistic fraction as it was suggested by the PCF
analyses in the 1970s concerning “state-monopoly capitalism”. For Poulantzas’
criticism of such positions see POULANTZAS 1975, pp. 103-06.

% POULANTZAS 1976.

147



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

complex of practical and theoretical activities with which the ruling
class not only justifies and maintain its dominance, but manages to win
the active consent of those over whom it rules»'”'. As Peter Thomas has
stressed:

«With this concept, Gramsci attempted to analyze the mutual
interpenetration and reinforcement of “political society” and “civil society”
[...] within a unified (and indivisible) state form. According to this concept,
the state (in its integral form) was not to be limited to the machinery of
government and legal institutions [...] Rather the concept of the integral state

was intended as dialectical unity of the moments of civil society and political

society»'®,

Poulantzas’s 1976 introduction to a collective volume on the Crisis
of the State he edited'” is important. Contrary to the economism of the
traditional Marxist analysis of the capitalism crisis and the economism
of the tendency to think of the economic crisis as leading directly to the
political crisis, Poulantzas insists that it s the class struggle that matters.
Poulantzas tries to distinguish his conception of a political crisis from
the fatalist conception of capitalism always facing economic and
political crisis, insisting that the economic crisis can be turned into a
«crisis of hegemony, following Gramsci, or structural crisis, following a
current tern»'™ only in certain specific conjunctures related to the
escalation of social and political struggles:

«In other words, we must make the very notion of structural crisis relative:
if the current economic crisis distinguishes itself from the simple cyclical
economic crises of capitalism, it does not constitute a structural crisis or a crisis

0 GRAMSCI 1971, p. 244; GRAMSCI 1977, p. 1765; Q 15, § 10. As Christine
Buci-Glucksmann notes the Prison Notebooks must «be seen in their full
temporal dimension, isolating the various modalities of a work leading from a
deeper investigation of the intellectuals [..] to a new problematic of the state as
integral state» (BUCI-GLUCKSMANN 1980, p. 24).

122 THOMAS 2009, p. 137.

% POULANTZAS (ED.) 1976. English translation of Poulantzas’ introduction in
Poulantzas 2008.

% POULANTZAS 2008, p. 299.

148



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

of hegemony except for certain capitalist countries where it translates itself into

a political-ideological crisis in the proper sense of the term»'®.

However, even in the second half of the 1970s Poulantzas insisted on
considering hegemony a notion that is not rigorous enough and on
using it only when referring to the relations inside the dominant bloc.
This is evident in an interview he gave to David Kaisergruber for
Dialectiques in 1977, where he insisted that «I continue to think that
the term of hegemony is not a term that could be applied in a rigorous
manner, namely a non-descriptive way, to the State [...] the problem of
hegemony designates a real problem: the leading role of a class fraction
inside of an alliance of classes and fractions in power»'®. That is why
Poulantzas refused to apply the notion of crisis of hegemony at the State
itself, preferring to speak of «crisis of hegemony inside the power bloc
that manifests itself as crisis of the State»'”.

Despite such reservations and distances from the part of Poulantzas,
I think that there are important Gramscian elements in his approach,
beginning with the way he avoided the easy identification of economic
and political crisis and at the same time to point to particular
manifestations of this crisis especially in those capitalist social
formations that were experiencing not only the effects of the economic
crisis, but also an escalation of struggles. This emphasis on the class
struggle as the element determining whether we enter an open crisis of
hegemony or not, is also politically motivated. Contrary to a reformist
gradualist conception of conditions maturing for socialism, which was a
central tenet of the reformist conception of «peaceful-democratic
transition to socialism», Poulantzas insists both on the need to
radicalize struggles that would aggravate the political crisis and the
crisis of the State, especially if State Apparatuses are material
condensations of the balance of class forces.

This new emphasis on the class struggle leads Poulantzas to a much
more complex conception of how class strategies determine political
strategies articulated by the State.

19 Jbidem, p. 299.
¢ POULANTZAS 1977, p. 58.
97 Jyi p. 59.

149



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«[Wlhat is really at work is a process of structural selectivity: a
contradictory process of decisions and of “non-decision”, of priorities and
counterpriorities, each branch and apparatus often short-circuiting the others.

The politics of the state are therefore established by a process of interstate

contradictions insofar as they constitute class contradictions»'®,

Poulantzas links the crisis and the restructuring of the State to an
attempt to re-establish hegemony against an increased militancy of the
dominated classes that is itself an aspect of the political crisis'®,
insisting on the organic relation of the State to the economy,
materialized in increased State intervention and especially in the
activation of counter-tendencies to the tendency of the rate of profit to
fall.

State Power and Socialism''’ remains Poulantzas’s most advanced
confrontation with the question of a possible historical materialist
theory of the State and the closest he come to an actual dialogue with
the questions posed by Gramsci’s concepts. We can say that at that
period, it was at that period the closest someone came to a theorization
of the integral State, in all its complex production of strategies,
knowledges, discourses, forms of subjectification, divisions, and
hegemonic projects.

Firstly, Poulantzas criticizes the tendency to think of the State only
in terms of either ideology or repression. On the contrary, he insists on
the active role of the State in the constitution and reproduction of social
relations of production, thus enlarging the very scope of State
intervention:

0

1% POULANTZAS 2008, p. 309.

17 «We return to the political crisis. For the dominated classes this manifests
itself (here again, it is necessary to distinguish between various sorts of political
crisis) in a considerable intensification of their struggles: these struggles are
politicized and the relations of force between the power bloc and dominated
classes are modified; the relations of the power bloc and supporting classes are
broken and emerge as effective social forces; ideological crisis enables the
dominated classes to challenge the “consensus” of the dominant classes and
their representation-regimentation biased by the state apparatuses»
(POULANTZAS 2008, p. 312).

"9 POULANTZAS 2000.

150



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«Right from the beginning the State marks out the field of struggles,
including that of the relations of production: it organizes the market and
property relations; it institutes political domination and establishes the
politically dominant class and it stamps and codifies all forms of the social
division of labour — all social reality — within the framework of a class-divided

society»'!,

Secondly, Poulantzas tries to locate the specific «institutional
materiality»'"? of the State. He stresses the way the State is constitutive
of the division of between intellectual an manual labour and its role in
the production of discourses and knowledge, beyond the simple
political control of ideological apparatuses, thus introducing a much
wider conception of the State’s role in the production of socially
constituted forms of intellectuality'"”.

Thirdly, he offers a highly original theory of the nation-state,
presenting at a spatiotemporal matrix that to leads to the «Aistoricity of
a territory and the territorialization of a history»'"*. Poulantzas
insistence on the «spatiality and historicity of each working class»'", in
ways analogous to Gramsci’s meticulous attention to specific national
histories, is the basis of his insistence that only a national road to

socialism is possible:

«Only a national road to socialism is possible: not in the sense of a universal
model simply adapted to national particularities, but in the sense of a
multiplicity of original roads to socialism, whose general principles, drawn
from the theory and experience of the worker’s movement, cannot be more

than signs on the road»'".

U fyi b, 39,

12y b, 49,

' See in particular POULANTZAS 2000, pp. 54-62. Poulantzas acknowledges
here a certain intellectual debt to Gramsci when he stresses that «Gramsci had
a presentiment of this when he saw in the general organizational role of the
capitalist State the supreme realization of intellectual labour separated in
characteristic fashion from manual labour» (POULANTZAS 2000, p. 56).

14 POULANTZAS 2000, p. 114.

W Ivi, p. 118.

16 Jbidem.

151



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Fourthly, Poulantzas’ formulation of the State as a material
condensation of a relationship of forces among classes and fractions of
classes, which here appears in its fullest elaboration, marks exactly an
attempt to think of State apparatuses not in terms of “functions” or
“wills” but in terms of a relational conception of power, of class
strategies and practices. This brings Poulantzas closer to Gramscian
themes, even though, as Peter Thomas has argued, one can find in
Gramsci an even broader conception of political power'"’.

Fifthly, Poulantzas’ elaborations on the economic role of the State
and the countertendencies to the law of the fall of the profit rate it
activates, also offer valuable insights on the workings of hegemony as
class leadership. Both his emphasis on the extensive interventions in the
reproduction of labour power subsumed to the imperatives of capital
accumulation and the various forms of compromises with the
dominated class attest to this.

Sixthly, Poulantzas expands his analyses of the political crisis and
insists that the «Aidden but permanent instability of the bourgeoisie’s
hegemony»'"® is the basis of the turn towards authoritarian statism,
expresses in the increased role of state administrative bureaucracy, the
displacement of decision making away from the legislative towards the
executive and the politicization of the administration. It is worth saying
that Poulantzas insights concerning this authoritarian turn did indeed
grasp a tendency that was later also expressed in the authoritarian
character of the neoliberal project.

On the other hand, Poulantzas rejected a Leninist approach to the
transition to socialism according to which «[t]he State must be entirely
destroyed through frontal attack in a situation of dual power, to be
replaced by a second power — soviets — which will no longer be a State

"7 «[Flor Gramsci, political power is immanent not simply to the state as a
condensation of power relations (relations between classes), as it arguably is for
the late Poulantzas. Rather it is immanent to the hegemonic projects by means
of which classes constitute themselves as classes (relations within classes)
capable of exercising political power (as opposed to an incoherent mass of
“corporative” interests confined to the terrain of civil society)» (Thomas 2009,
p. 226).

18 POULANTZAS 2000, p. 212.

152



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

in the proper sense of the term»'"”. For Poulantzas this conception not
only underestimates the difficulties of the transition period but also can
lead, despite the evocation of the withering away of the State, to a new
form of Statism, originating in the conception of the dual power as an
anti-State, a displacement evident in both Stalinist and social-
democratic statism. This criticism is directed against Gramsci as well:

«Gramsci was also unable to pose the problem in all its amplitude. His
famous analyses of the differences between war of movement (as waged by the
Bolsheviks in Russia) and war of position are essentially conceived as the

application of Lenin’s model/strategy to the “different concrete conditions” of
the West»'?°.

For Poulantzas Gramsci’s war of position entails the same
conception of the State as a castle or a fortress either to be taken by
frontal assault (the Leninist war of movement) or by siege (the war of
position). As his puts it in his 1977 interview with Henri Weber:

«What does Gramsci mean by the war of position? The war of position is to
surround the strong castle of the state from outside with the structures of
popular power. But in the end it’s always the same story. It’s a strong castle,
right? So either you launch an assault on it — war of movement; or you besiege
it — war of position. In any case, there is no conception in Gramsci’s work that
a real revolutionary rupture, linked to an internal struggle, can occur at this or

that point of the state apparatus. It doesn’t exist in Gramsci»'?'.

As Peter Thomas has argued'”’, Poulantzas seems here to pay little
attention to Gramsci’s conception of the integral State, despite the fact
that Christine Buci-Glucksmann, a close collaborator of Poulantzas,
was one of the first Marxists to bring forward the importance of this
conception in her Gramsci and the State”. According to Thomas,
Poulantzas «is incorrect to argue that Gramsci posits a terrain outside

9 i p. 252,

120 POULANTZAS 2000, p. 256.

2 POULANTZAS 2008, p. 341.

122 THOMAS 2011.

12 BUCI-GLUCKSMANN 1980. The French original was published in 1975.

153



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

the state on which a new political power could emerge»'**. Thomas also
insists that Lenin’s original conception of dual power refers mainly to
an exceptional historical situation, where the bourgeois form of State
co-existed, in antagonistic relation, with the emerging new forms of
state power based upon popular initiatives. In this sense, Gramsci’s
concept of «war of position» attempts to think of the ways, after a
period of defeat, to regroup the forces «that would make possible the
return of such a dual power situation»'”. Gramsci’s conception of
hegemony and of the transition to the «regulated society» indeed has
indeed as starting point the question of revolution and Gramsci’s own
experience in the worker’s councils but Poulantzas’s reading
underestimates all the complexity of Gramsci’s confrontation with the
challenges of a revolutionary strategy in advanced capitalist formations
and the actual limitations that rendered impossible a simple repetition
of an “October” sequence.

These positions by Poulantzas are also related to the entire debate
around democratic road to socialism that took part in the second half of
the 1970s. From the abandonment of the notion of the dictatorship of
the proletariat by the French Communist Party to the debates inside the
Italian Communist Party and the hopes created by the possibility of left-
wing governments, many communist intellectuals argued in favour of
the possibility of such a democratic transition. Althusser and Balibar
chose to oppose this tendency, Althusser publicly in his text on the 22"
Congress'?® but also in unpublished manuscripts such as Les Vaches
Noires”” and Marx in his limits’’, and Balibar in his book on the
dictatorship of the proletariat'”. Poulantzas on the other hand, along
with other intellectuals such as Christine Buci-Glucksmann attempted
to offer left-wing versions of such a democratic road to socialism. The
reformism of some of the contributions to this debate was evident

24 THOMAS 2011, p. 288,

12 Iyi p. 290.

126 ALTHUSSER 1977.

127 ALTHUSSER 2016b

128 Tn ALTHUSSER 2006a.

129 BALIBAR 1977. See also the round table on this book in an issue of
Dialectiques from 1977 (BALIBAR ET AL. 1977).

154



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

especially those coming from the tradition of Italian communism"°, yet
other were more complex.

Moreover, the relation between democracy and socialism in socialist
transition was an open question ever since the big debate inside the
international workers’ movement after the dissolution of the
Constituent Assembly in 1918. Lenin and Trotsky might have offered
answers to Kautsky’s criticism, especially since the latter was based
upon a certain conception of the inherent superiority of
parliamentarism and a rejection of any conception of revolutionary
violence, yet the questions posed by Rosa Luxemburg’s critique
remained in a certain way unanswered especially those relating to
socialism as a period of increased political freedom for workers to
experiment with new social forms and practices:

«The socialist system of society should only be, and can only be, an
historical product, born out of the school of its own experiences, born in the
course of its realization, as a result of the developments of living history, which
— just like organic nature of which, in the last analysis, it forms a part — has the
fine habit of always producing along with any real social need the means to its
satisfaction, along with the task simultaneously the solution. However, if such
is the case, then it is clear that socialism by its very nature cannot be decreed or
introduced by ukase. [...] The whole mass of the people must take part in it.
Otherwise, socialism will be decreed from behind a few official desks by a

dozen intellectuals»’.

However, such questions did not receive the attention they deserved.
In most cases, it was assumed that a combination of parliamentarism
with forms of participative democracy could offer the answer, whereas
in most cases opposition to these positions took the form of a simple
invocation of the need for a correct application of a soviet form of
power, one that could be described as soviets with democratic
freedoms””. Even in the most advanced confrontations with such
questions, such as the Theses on Communism by Il Manifesto in the
early 1970s1"’, the advanced positions on the maturity of communism

B0 See for example GRUPPI 1977.
P! LUXEMBURG 1922.

P2 See for example MANDEL 1976.
% T MANIFESTO 1970.

155



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

and on the need to rethink the practice of council organizing did not
fully confront such questions.

In this sense it is important to make a distinction between
Poulantzas’s political choices and his theoretical work. In Stare, Power
and Socialism we find a richer analysis of the extensive, complex,
uneven and ridden with contradictions character of State power as class
power, as the material condensation of class strategies and resistances.
This dialectical relation between the extended intervention of the State
and a multitude of resistances and struggles, which are at the same time
internal and external to materiality of the State, makes necessary a more
complex conception of revolutionary practice”. His call for the
introduction of a combination of representative democratic institutions
and direct democracy should not be read as a negation of the need to
work for the «withering away of the State», but as an attempt to think
such a process in advanced capitalist formations:

«There can be no question of a statist transformation of the State apparatus.
Transformation of the state apparatus tending towards the withering away of
the State can rest only on increased intervention of the popular masses in the
State. [..] it cannot be confined to democratization of the State [..] This
process should be accompanied with the development of new forms of direct,
rank-and-file democracy and flowering of self-management networks and

practices»™”’.

In this sense, it is interesting to stress the affinities between such
researches and Daniel Bensaid’s attempts of that period towards a more
“problematized” conception of the relation between direct and
representative democratic forms within the revolutionary process®.

In light of this, we must also say that despite his criticism of Gramsci
and his treating of the war of position as a variation of the «State as
fortress» position, Poulantzas complex and uneven conception of the

articulation of struggles within and outside the State is the closest he

P4 «The State is neither a thing instrument that may be taken away, nor a
fortress that may be penetrated by means of a wooden horse, nor yet a safe that
may be cracked by burglary: it is the heart of the exercise of political power»
(Poulantzas 2000, p. 257-58).

> POULANTZAS 2000, p. 261-62.

16 BENSATD 1977.

156



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

came to Gramsci’s own preoccupations regarding a possible
revolutionary strategy in an age of bourgeois «passive revolution».

By this we do not want to underestimate Poulantzas’s own
contradictions. The way that Poulantzas opted to present his analyses
under the thematic of a «democratic road to socialism» along with his
optimism concerning «unity of the Left» governments as the possible
starting points for processes of social transformation, which was sadly
negated by the experience of the Mitterrand government in 1981 or the
PASOK experience in Greece, should not make us miss the very force
of his analysis. Poulantzas easy acceptance of some form of
parliamentary democracy as the «representative» aspect of a democratic
road, his conception of a «crisis of hegemony» as crisis inside the power
bloc that could easily lead to the temptation of thinking of potential
alliances with factions of the bourgeoisie”’, his over-emphasis on the
contradictions inside the State and thus of the possibility of a self-
transformation (in a way his underestimation of the integral character of
the State), all these are obvious limitations. Yet at the same time the
very complexity and richness of his analysis indeed point towards the
theoretical importance of his mature work and of the fact that a return
to such works along with the richness of Gramsci’s insights remains an
indispensable starting point.

Conclusion
In the case of both Althusser and Poulantzas we are dealing with

theorists who at the same time were profoundly influenced by Gramsci,
in certain aspects more than they ever admitted, and actually

P7 To be fair, Poulantzas himself warned insisted in the need to avoid such
alliances. He stressed the «deep ambiguities associated with any process of
alliance with fractions of the bourgeoisie, a process through which the
domestic bourgeoisie most often succeeds in imposing its hegemony». He also
stressed that they «prove, if proof is needed, that it is far better to avoid having
to take this route at all — better not to wait until the popular movement is on
the defensive, when various kinds of “historic compromise” appear as a
possible recourse» (POULANTZAS 1976, p. 132).

157



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

confronted the notion of hegemony, even though they remained critical
of it. There are many reasons for this. Some of them were philological,
that is, the relatively late appearance of Gerratana’s critical edition.
Some of them were political, that is, the association between Gramsci
and post-war Italian Communism that made the critique Gramsci part
of the critique of Togliattism initially and Eurocommunism later. Some
of them were historical, that is, apart from Italy, most of the “Italian”
tendencies in other European communist parties were “right-wing” and
were the target especially of post-1968 leftism (including in Italy itself
the anti-gramscism of segments of the Far-Left and in particular
Operaismo). And some of them were theoretical: In a theoretical debate
marked by the cleavage between structural and humanist-teleological
readings of Marx and in particular Marxist philosophy, Gramsci’s
highly idiosyncratic “historicism” (which in fact was a highly original,
non-metaphysical, non-idealist, non-teleological, materialist theory of
politics in their complex and over-determined historicity) run the
constant risk misinterpretation.

However, both Althusser and Poulantzas in a profound way
confronted the questions that Gramsci also faced, namely the very
complexity of political power in advanced capitalist formations and at t
the difficulty of a revolutionary strategy. The limitations of the positions
of both Althusser and Poulantzas, also had to do with their reluctance
to confront some of the important insights that we can find in the work-
in-progress of the Quaderni.

However, there have been other readings that have shown that such
a missed encounter was far from inevitable. From the ground-breaking
work of Christine Buci-Glucksmann in France and the important work
done on Gramsci in Latin America by writers such as Juan Carlos
Pontatiero in the 1970s to the continuous confrontation with the work
of both Althusser and Gramsci by writers such as the late André
Tosel®, along with more recent readings of Gramsci such as the ones
offered by Peter Thomas, there has been the possibility of a different
dialogue

The new readings of Gramsci currently being produced, which bring
forward Gramsci’s highly complex and original conception of

B8 TOSEL 2016.
158



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

hegemony and the integral state and his reformulation of historical
materialism away from both idealism and naturalistic materialism, offer
the possibility to pick up this dialogue and also to expand it towards
other debates that have emerged in contemporary social and political
battles such as questions regarding the relation between crisis of
neoliberalism and crisis of hegemony, the forms of political
organization, the social alliances, the relation between horizontiality and
representation, the potential for the formation of new historical blocs.
The global capitalist crisis and the intense political crisis along with and
new intensified forms of struggle and contention, along with the
emergence of new forms of right-wing or even extreme right-wing
“populism” make the confrontation with such questions more urgent
than before. Moreover, the question of power and hegemony has
returned to contemporary discussions of the Left. The complexity of
the articulation of economic and political dynamics and struggles along
with emerging new form of political practices, from new forms of
democracy from below to the open question of “left governance”,
especially after the exhaustion of the “pink tide” in Latin America and
the tragic capitulation of SYRIZA in Greece, all these have made our
time more “Gramscian” than ever.

References

ALTHUSSER, LOUIS, 1969

For Marx, translated by Ben Brewster, London: Allen Lane, The Penguin Press.

ID., 1971. Lenin and philosophy and other essays, translated by Ben Brewster, Monthly
Review Books, New York.

ID., 1976

Essays in self-criticism, translated by Grahame Locke, New Left Books, London.

ID., 1990

Philosophy and Spontaneous Philosophy of the Scientists and other essays, translated
by Gregory Elliot er al, Verso, London and New York.

ID., 1997

Lettres a Franca (1961-1973), Stock/IMEC, Paris.

ID., 1998

Solitude de Machiavel, edited by Yves Sintomer, PUF, Paris.

ID., 1999

Machiavelli and Us, translated by Gregory Elliot, Verso, London.

159



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 2006a

Philosophy of the Encounter. Later Writings 1978-86, translated by G.M. Goshgarian,
Verso, London.

ID., 2006b

Politique et Histoire de Machiavel 4 Marx. Cours i I'Ecole normale supérieure 1955-
1972, Seulil, Paris.

ID., 2011

Lettres a Héléne, Grasset/IMEC, Paris.

ID., 2014

On the Reproduction of Capitalism. Ideology and Ideological State Apparatuses,
translated by G.M. Goshgarian, Verso, London.

ID., 2015

Some Questions Concerning the Crisis of Marxist Theory and of the International
Communist Movement, translated by David Broder, “Historical Materialism” n° 23, pp.
152-78.

ID., 2016a

A Letter from Louis Althusser on Gramsci’s Thought, “Décalages”, Vol. 2: Iss. 1.
http://scholar.oxy.edu/decalages/vol2/iss1/18/.

ID., 2016b

Les vaches noires. Interview imaginaire, edited by G.M. Goshgarian, PUF, Paris.

ID., 2017

Philosophy for Non-Philosophers, edited and translated by G.M. Goshgarian,
Bloomsbury, London.

ALTHUSSER, LOUIS AND BALIBAR, ETIENNE, 1970
Reading Capital, New Left Books, London.

BALIBAR, ETIENNE ; BUCI-GLUCKSMANN, CHRISTINE ; ABELES, MARC ; KAISERGRUBER,
DAVID ; GUILHAUMOU, JACQUES AND LABICA, GEORGS, 1977
Table-ronde: sur et autour de la dictature du prolétariat, “Dialectiques”n® 17.

BENSAID, DANIEL, 1977
FEurocommunisme, austromarxisme et bolchevisme , “Critique Communiste”», n°® 18-

19, http://danielbensaid.org/IMG/pdf/1977_10_00_db_278.pdf.

BUCI-GLUCKSMANN, CHRISTINE, 1980
Gramsci and the State, Lawrence and Wishart, London.

DIFFENBACH, KATJA; FARRIS, SARRA R.; KIRN, GAL; THOMAS, PETER D. (EDS), 2013
Encountering Althusser. Politics and Materialism in Contemporary Radical Thought,

Bloomsbury, London.

FILIPPINI, MICHELE, 2015
Una politica di massa. Antonio Gramsci e la rivoluzione della societa, Carocci, Roma.

160



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

FORENZA, ELEONORA, 2009
“Molecolare” in LIGUORI AND VOZzA 2009.

FRrROSINI, FABIO, 2003

Gramsci e la filosofia. Saggio sui Quaderni del carcere, Carocci, Roma.

ID., 2006

Lenin e Althusser. Rileggendo «Contraddizione e surdeterminazione», “Ciritica
marxista”, n° 6, pp. 62-70

GALLAS, ALEXANDER; BRETTHAURER, LARS; KANNANKULAM, JOHN: STUTZLE, INGO
(EDS), 2011
Reading Poulantzas, Merlin Press, London.

(GOSHGARIAN, GEOFFREY M., 2006,
“Introduction”, in ALTHUSSER 2006.

GRAMSCI, ANTONIO, 1971

Selections from Prison Writings, (translated and edited by Quentin Hoare and Geoffrey
Nowell Smith), Lawrence and Wishart, London.

ID., 1977

Quaderni di carcere, edited by V. Gerratana, Einaudi, Torino.

ID., 1978-1996

Cahiers de Prison, Gallimard, Paris.

ID., 2007

Prison Notebooks, vol 1II, edited and translated by Joseph A. Buttigieg, Columbia
University Press, New York.

GRuPPI, LUCIANO, 1977
1l concetto di egemonia in Gramsci, Editori Riuniti, Roma.

JESsOP, BOB, 1985
Nicos Poulantzas. Marxist Theory and Political Strategy, Macmillan, Houndsmill.

KAUTSKY, KARL, 1919

Terrorism and Communism. A contribution to the natural history of revolution,
translated by W.H. Kerridge,
https://www.marxists.org/archive/kautsky/1919/terrcomm/index.htm.

LENIN, VLADIMIR ILIC, 1972
The Proletarian Revolution and the renegade Kautsky, Foreign Languages Press, Pekin.

LIGUORI, GUIDO AND VOZA, PASQUALE (eds.), 2009
Dizionario Gramsciano 1926-1937, Carocci, Roma.

161



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

LUXEMBURG, ROSA, 1961
The KRussian Revolution and Leninism or Marxism, translated by B. D. Wolfe,
University of Michigan Press, Ann Arbor.

MANDEL, ERNEST, 1976
A Political Interview, translated by Patrick Camiller, “New Left Review”, 1/100.

IL MANIFESTO, 1970
Tesi per il comunismo, http://luciomagri.com/rivistauno/tesicomunismo/.

MORFINO, VITTORIO, 2015a
Althusser lecteur de Gramsci, “ Actuel Marx”, n° 57, pp. 62-81.

POULANTZAS, NICOS, 1973

Political Power and Social Classes, New Left Books, London

ID., 1974

Fascism and Dictarorship. The Third International and the Problem of Fascism, New
Left Books, London.

ID., 1975

Classes in Contemporary Capitalism, New Left Books, London.

ID., 1976

The Crisis of Dictarorships. Portugal, Greece, Spain, translated by David Fernbach,
Verso, London.

ID., 1977

L’érat, le pouvoir et nous. Entretien entre David Kaisergruber et Nicos Poulantzas,
“Dialectiques”, n°® 17.

ID., 1978

Political Power and Social Classes, Verso, London

ID., 1979

Fascism and Dictarorship. The Third International and the Problem of Fascism, Verso,
London.

ID., 2000

State Power Socialism, Verso, London and New York.

ID., 2008

The Poulantzas Reader, (edited by James Martin), Verso, London and New York.

ID., (ed.) 1976

La crise de I’Etat, PUF/politiques, Paris.

THOMAS, PETER, 2009

The Gramscian Moment. Philosophy, Hegemony and Marxism, Brill, Leiden and
Boston.

ID., 2011

“Conjuncture of the integral state? Poulantzas’s reading of Gramsci”, in GALLAS-
BRETTHAURER-KANNANKULAM-STUTZLE 2011.

ID., 2013

“Althusser’s last encounter: Gramsci”, in DIFFENBACH-FARRIS-KIRN-THOMAS 2013.

162



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

TOSEL, ANDRE, 2016
Etrudier Gramsci. Pour une critique continue de la révolution passive capitaliste, Kimé,

Paris.

163



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Gramsci e Foucault, Foucault e Gramsci
Pietro Maltese (Universita di Palermo)

The purpose of this essay is to analyze the scientific literature thar has argued abour the
presence of possible relationships and similarities berween Gramsci and Foucault. In
particular, I will focus on the notions of hegemony, power, governmentality, ideology,
discourse,

Keywords: Hegemony; Governmentality; Power; Ideology; Discourse.

Obiettivo di questo intervento & di presentare una mappatura —
ovviamente non esaustiva — di alcuni tentativi di combinare i risultati
della filosofia gramsciana della praxis (in specie le nozioni di egemonia
e ideologia) e quelli della genealogia e dell’analitica del potere
foucaultiane (in particolare le nozioni di governamentalita, potere,
discorso). Si trattera di prendere in esame una letteratura oramai non
piu esigua, trasversale sotto il profilo disciplinare, principalmente di
area anglofona (ma non solo) e che ha evidenziato analogie su cui sara
d’uopo soffermarsi. Come affermano i sostenitori d’una vicinanza tra le
tematiche sviluppate da Gramsci e quelle affrontate da Foucault, esse
convergerebbero, infatti, nell’illuminazione di processi di direzione e di
governo irriducibili alla mera coercizione e in entrambi i percorsi di
ricerca il nesso tra politica e verita, potere e verita, risulterebbe
centrale'. Per usare le parole della filosofa femminista Cocks, Gramsci e
Foucault condividerebbero alcune «ossessioni analitiche»”.

Cio detto, le operazioni combinatorie ora esibiscono una
gramscizzazione di Foucault — talvolta sorvolando sulla questione della
compatibilita dei presupposti metodologici di marxismo e post-
strutturalismo —, ora una foucaultizzazione di Gramsci, magari fondata
sulla convinzione della presenza, nei Quaderni, di anticipazioni
dell’impostazione post-strutturalista. In entrambi i casi il rischio di
forzature interpretative ¢ dietro I'angolo. Anche in ragione di queste
criticita, sono germogliati studi impegnati a problematizzare le
possibilita combinatorie, cui sono avvicinabili sia lavori che denunciano
presunti esiti totalitari del discorso egemonico, sia lavori che segnalano

I Cfr. DEMIROVIC 2009; ID. 2015.
> COCKS 1989, pp. 26-27.

164



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

I'inconsistenza della proposta foucaultiana, la sua incapacita di
prefigurare percorsi di agency o di pensare globalmente le articolazioni
di un regime egemonico.

Infine, ci si soffermera sui tentativi di arruolare Gramsci nei ranghi
dell’ fralian Theory e di farne un pensatore biopolitico, o almeno un
anticipatore di certa riflessione biopolitica. Da qui gli inviti, per un
verso, a leggere la biopolitica foucaultiana attraverso occhiali
gramsciani, per l'altro a comprendere la biopolitica gramsciana
(ricavabile dalle meditazioni industrialiste del Quaderno 22 e non solo)
alla luce di quella foucaultiana — il che, per inciso, apre un’inedita
prospettiva ermeneutica sul non-sempre-idilliaco-rapporto tra Gramsci
e I'operaismo e sulle (eventuali) radici gramsciane di quest’ultimo, di
cui, qualche anno addietro, s’ occupato Boni’.

1. Egemonia e governamentalita

Uno degli obiettivi delle operazioni combinatorie, che riposizionano
idee foucaultiane allinterno di un paradigma neo-gramsciano o
innestano elementi della teoria dell’egemonia nella cornice di
un’interpretazione post-strutturalista della contemporaneita, ¢ di
cartografare le forme della governamentalita neoliberale’ — non
infrequentemente reputata alla stregua di un panopticon globale — e
spesso le giustificazioni della combinazione muovono dall’opinione
della fecondita di tenere insieme I’orientamento al macro, proprio di un
punto di vista il cui perno & il concetto di egemonia, e I'indagine
microfisica foucaultiana. Cio anche per palesare collegamenti tra macro-
opzioni contro-egemoniche e micro-resistenze regionali. Secondo
questa letteratura, se la teoria dell’egemonia sanerebbe i deficir di parte
dei governmentality studies in ordine alla concettualizzazione di macro-
percorsi di agency’, il prisma della governamentalita rettificherebbe la
consuetudine degli approcci basati sull’egemonia a scorgere

> Cfr. BONI 2010.

* Cfr. HUBER 2012.

> Cfr. GILL 1995.

¢ Cfr. STEPHAN; ROTHE e METHMANN 2014, p. 60.

165



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

intenzionalita consapevoli dietro qualsivoglia «outcome» sociale’ — vale
a dire che lo «strutturalismo semiologico» che conduce Foucault a
comprendere gli agenti sociali quali operatori discorsivi di sintassi che si
agitano  sullo  sfondo®  de-antropologizzerebbe  proficuamente
I'umanesimo storicista gramsciano. Insomma, gli studi caldeggianti
I'opportunita di abbinare egemonia e governamentalita partono sovente
dal presupposto che tali nozioni si potenzino a vicenda. Non si tratta,
nella maggior parte dei casi, di realizzare sintesi organiche, bensi, come
ha scritto Kenway, di adoperare, integrandole, le conclusioni
gramsciane e foucaultiane, applicandole a casi specifici e usandole come
un’intercambiabile cassetta degli attrezzi’.

Ovviamente, lo si diceva, alla base delle opzioni combinatorie sta
I'idea dell’accostabilita tra la configurazione gramsciana dell’egemonia e
quella foucaultiana del potere, e vi & chi ¢ arrivato a credere che alcuni
tratti della filosofia della praxis sarebbero piu vicini alla teoria di
Foucault che alle riflessioni di Marx'. Quella dell’accostabilita &, per

7 Cfr. JOSEPH 2014.

8 Cfr. HONNETH 2002 (1986).

? Cfr. KENWAY 1990, secondo I’A., che vede Gramsci e Foucault convergere
nel rifiuto di immaginare il potere localizzato e localizzabile in un unico e
definito apparato centrale oppure emergente da un’«essenza essenziale» —
essendo, esso, un dispositivo relazionale rintracciabile «in tutti i punti della
totalita sociale» — (p. 180), I'approccio foucaultiano risulterebbe deficitario
relativamente all’illuminazione delle relazioni tra i discorsi e le «strutture sociali
di dominio». Per questo, propone di combinarlo e completarlo con la teoria
dell’egemonia. Difatti, a suo parere, differentemente da Foucault, Gramsci si
concentra sui «processi attraverso cui ’egemonia» si afferma socialmente e puo
riprodursi, una volta assunta la societa alla stregua di un «intero»; in ragione
del riconoscimento dell'importanza della cultura e della relativizzazione
dell’esistenza di qualcosa come una identita di classe, le meditazioni
gramsciane avrebbero, inoltre, il merito di non ridurre il tema del dominio a
faccenda solo economica (pp. 176-77); cfr. pure KENWAY 1995, p. 31.

0 Cfr. Q1 1997, p. 15; complessivamente, il saggio di QI giunge a conclusioni
che risolvono il materialismo storico in una specie di determinismo economico
in cui il modo di produzione detta sic et simpliciter 'andamento della totalita
sociale (pp. 4-5).

166



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

altro, tesi diffusa, di recente, ad esempio, ripresa da Gallino'', ma che
risale alla fine degli anni ’70. Gia Moulffe, nel ’79, rimarcava importanti
similitudini, sorprendendosi della convergenza delle traiettorie di alcuni
rappresentanti di quella che da li a poco sarebbe stata chiamata French
Theory con il «pensiero di Gramsci»"’. E ancora, agli inizi degli anni
’80, Mercer rilevava punti di contatto, persuaso che I'idea foucaltiana
dell’insufficienza di ragionamenti innanzitutto centrati sulla repressione
fosse da collegare al concetto di egemonia, cosi da dar vita a una «teoria
relazionale del potere statale»” (invero gia in Poulantzas'), quasi che le
differenze tra i due autori fossero «terminologiche», non di
«contenuto»”. Secondo parte della letteratura, infatti, entrambi
raffigurerebbero un potere che opererebbe in modi irriducibili alla
dimensione del politico stricto sensu'®: un potere capillarmente
disseminato, percepito come naturale e spontaneo (pur essendo
storicamente determinato)’’, incorporato in formazioni discorsive

1 Cfr. GALLINO 2013a, p. 31; ID. 2013b, pp. 209-10; sul tema cfr., inoltre,
COIN 2012.

2 MOUFFE 1979, p. 201.

 MERCER 1980b, pp. 105-06; inoltre cfr. ID. 1980a, p. 6.

' Cfr. POULANTZAS 1979 (1978).

B DALDAL 2014, p. 163.

¢ Cfr. IVES 2004, pp. 141-42: «Foucault and Gramsci [...] see power as
operating in complex ways in venues often not understood as political, strictly
speaking. For them, politics as the operation of power is not just about
governments, elections, or even the police and the army. Rather, politics occurs
daily in everybody’s lives [...]. Some of the most crucial operations of power
occur at the micro or molecular level. Moreover, both Foucault and Gramsci
see that power rarely operates in a simple unidirectional manner, with one
person or group of people holding power and using it against another who is
totally powerless».

" Cfr. EKERS E LOFTUS 2008, pp. 706-07: «Overall, whilst Foucault and
Gramsci deploy different conceptualisations of power in their work, in both
cases power circulates throughout the socionatural fabric. For Foucault, this is
clearly an explicit part of his work, which cannot be said to be true for
Gramsci. A circulatory understanding of power is, however, implicit within
Gramsci’s oeuvre. [...] The point of convergence is that both theorists insist on
the historical specificity of the operation of power, as can be seen in Foucault’s
detailed genealogical studies and Gramsci’s close examinations of historical
conjunctures».

167



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

funzionali alla costruzione di consenso'® e senso comune, connesso con
il sapere”, pedagogicamente® «riprodotto» negli «interstizi della vita
quotidiana»®'. Insomma, pensatori complementari, capaci di lasciarsi
alle spalle il modello del «governo attraverso lo Stato» (inteso in modo
ristretto)” e di ispirare ricerche in molteplici ambiti. Basti citare il
lavoro di Amhed Mabh, il quale, occupandosi del sistema di istruzione
superiore somalo, combina I’egemonia con la nozione di discorso per
ricostruire i processi di marginalizzazione delle «conoscenze delle
popolazioni indigene»”. Oppure, nel campo geografico, menzionare gli
studi di Larner®, Watts®, Ekers e Loftus. Questi ultimi, muovendo dal

8 Cfr. ATACK 2006, secondo I’A., mentre la teoria gramsciana dell’egemonia
aiuterebbe a «comprendere le origini del consenso individuale» verso una
qualche forma di potere «nel contesto di strutture economico-politiche»
eccedenti la sfera del singolo e appartenenti a dimensioni macro, quella
foucaultiana offrirebbe un contributo per esaminare 'origine del consenso
verso qualche forma di potere nel «contesto di relazioni [...] pitu localizzate» e
regionali (p. 87).

1 Cfr. JESSOP E SUM 20064, p. 163.

20 Sull’«essenza pedagogica del governo» tanto in Gramsci quanto in Foucault
cfr. SEVILLA E BUITRAGO 2017, p. 171.

2l HOLUB 1992, p. 28: «Foucault and Gramsci agree [...] on one issue: that
power is not imposed from above, but that the operations of power and their
success depend on consent from below. For both Foucault and Gramsci,
power is produced and reproduced in the interstices of everyday life, and for
both, power is ubiquitous. However, contrary to Foucault, Gramsci does not
evoke the imagery of unqualifiable and unquantifiable ubiquities of power. If
power is everywhere, it is not everywhere in the same form and to the same
degree. [...] So while Gramsci agrees with Foucault in his assessment of the
ubiquity of power relations, he differs from him when he specifies the equally
ubiquitous uneven relations of power. [...] From Foucault we can learn for
one thing that we are all implicated in power [...]. From Gramsci’s complex
analyses we can adopt, on the other hand, the notion that we are indeed part of
many different “structures of feeling”, of many different loci which inherently
carry diverse functions and effects in relation to other sites of power or
powerlessness».

22 Cfr. STEPHAN; ROTHE e METHMANN 2014, p. 59.

» MAH 2000, pp. 54-55.

* Cfr. LARNER 2000.

? Cfr. WATTS 2013; ID. 2003.

168



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

case study della distribuzione delle risorse idriche nella congiuntura
neoliberale, enfatizzano il ruolo dialetticamente «centralizzato» e
diffuso dello Stato nella teoria gramsciana, che spiegherebbe i modi di
consolidamento del potere a mezzo «di istituzioni di norma considerate
extra-statali»*®. Il che, a loro dire, avrebbe evidenti somiglianze con la
governamentalita. D’altronde, argomentano, benché il punto d’abbrivio
delle meditazioni del Foucault degli anni *70 fossero le «pratiche [...] e
i saperi» che giorno per giorno rafforzano situazioni di dominio, sua
intenzione non era di sottodimensionare l'importanza dello Stato,
quanto di sbarazzarsi del problema del fondamento della sovranita e di
decentralizzare, desostanzializzandolo, lo stesso Stato, riconducendo il
problema dello Stato a quello della conduzione delle condotte’ e
facendo della governamentalita una teoria alternativa dello Stato™. E,
secondo Ekers e Loftus, siffatto tentativo «troverebbe un antecedente
nello sforzo gramsciano di tematizzare lo Stato integrale»®.

Se in ambito geografico quello di Ekers e Loftus sinora rimane uno
degli studi pitu importanti, nel settore delle ricerche sulla governance
vanno annoverati i lavori di Mc Guirk, Bulkeley, Dowling, Schroeder,
Okereke, che coniugano alcune conclusioni degli approcci neo-
gramsciani con Panalisi sviluppata in seno ai governmentality studies,
intendendo il sociale quale esito dell'intrecciarsi di «progetti
egemonici» e «programmi governamentali» in concorrenza gli uni con
gli altri e guidati da discordanti razionalita®. E a partire da tali premesse
che Mc Guirk, Bulkeley e Dowling spiegano la new carbon governance
australiana, mentre per Bulkeley, Okereke e Schroeder la combinazione
tra gli esiti della riflessione gramsciana e quelli delle meditazioni
foucaultiane potrebbe risultare utile a sviscerare la governance legata ai

26 EKERS E LOFTUS 2008, pp. 702-703. Sull'importanza della figura dello Staro
integrale negli urban studies cfr. DAVIES 2010, che, muovendo una «critica
simpatetica agli approcci foucaultiani e neo-gramsciani», caldeggia un ritorno a
una sorta di gramscismo «ortodosso» (stimolato dalla lettura del Gramscian
Moment di Thomas), a suo dire utile per concettualizzare i rapporti tra Stato
(in senso allargato) e societa civile; cfr. pure DAVIES 2013.

7 Cfr. EKERS E LOFTUS 2008, p. 703.

% Cfr. ALAM 2015.

2 EKERS E LOFTUS 2008, p. 704.

Y Cfr. MC GUIRK; BULKELEY E DOWLING 2014.

169



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

cambiamenti climatici, offrendo strumenti per illustrare le strategie del
potere nell’arena internazionale’’, nonché per leggere e prefigurare
percorsi di agency situati in una societa civile globale® movimentata
dall’interazione tra attori pubblici e privati”.

Infine, uno dei tentativi piu impegnativi di combinare
«creativamente»”* dispositivo egemonico e governamentalita anche per
esaminare le mutazioni neoliberali € rappresentato dal programma di
ricerca di Jessop e Sum, sostenitori dell’'urgenza di coniugare analisi
semiologica e critica dell’economia politica, in modo da dare forma a
una cultural political economy (CPE), cio¢ a un campo di studi «post-
disciplinare»” attento a quelle produzioni di «senso» e alla
«strutturazione» di quelle «relazioni sociali» che stabilizzano le
aspettative comportamentali, cosi riducendo la complessita®, e
adeguato a indagare tempi di crisi, ossia a mettere a fuoco i
procedimenti attraverso cui gli attori sociali, resisi conto della bassa
capacita delle strutture esistenti di governare la complessita,
sperimenterebbero nuove «interpretazioni» e inedite strategie di
intervento’’. Come si pud intuire, 'approccio si focalizza sulla forza
egemonico-veridizionale e sul «potere performativo»’® degli immaginari,
considerati «ensemble semiotic[]» in mancanza dei quali gli individui
non potrebbero affrontare il mondo e le organizzazioni innescare piani
di azione. In questa visione, gli immaginari vanno reputati il risultato di
pratiche tanto semiotiche quanto material’®. L’approccio in chiave CPE
potrebbe, dunque, solo in parte inquadrarsi allinterno dei cultural
turns degli ultimi decenni®, differenziandosi da alcuni di essi per il

31 Cfr. OKEREKE E BULKELEY 2007; OKEREKE; BULKELEY E SCHROEDER 2009.
’2 Cfr. OKEREKE E BULKELEY 2007, p. 23.

% Cfr. BULKELEY E SCHROEDER 2011, p. 744; STEPHAN; ROTHE e METHMANN
2014.

* SUM 2012, p. 58.

» JESSOP 2004,

’¢ Cfr. SUME JESSOP 2013, p. 3.

’7 Cfr. CATERINA 2014, pp. 2-3.

’ JESSOP E SUM 20064, p. 173.

*? Cfr. SUM E JESSOP 2013, pp. 165-66.

% Secondo Sum e Jessop il cultural turn dell’economia politica caldeggiato dal
modello CPE sarebbe un «cultural return» visto che economia politica classica
o materialismo storico marxiano gia includevano il «<momento culturale», che

170



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

riconoscimento della salienza d’una realta extradiscorsiva*' e per la
riconduzione d’ogni operazione significante all’«interazione tra elementi
semiotici e non»*. Uno dei suoi obiettivi &, cosi, di evitare tanto la
volatilizzazione della «specificita materiale delle categorie economiche e
politiche», quanto I'abitudine a essenzializzarle, ignorandone il carattere
contingente®”. Benché per Jessop qualsivoglia pratica sociale possieda
tratti semiotici, nessuna di esse ¢, infatti, riducibile a questa sola
dimensione e tra discorso e realta vi sarebbe un nesso dialettico, la cui
codificazione coadiuverebbe quella della riproduzione dei fatti
economici, innovando la tradizionale critica dell’ideologia®.
Ovviamente, tra le fonti dell’approccio vi sono le pagine gramsciane®,
da Sum e Jessop interpretate in maniere non banali: mentre rimarcano
la centralita, nei Quaderni, del momento culturale, essi non
ridimensionano I'importanza, negli scritti carcerari, della riflessione
economico-politica* e fanno riferimento ai paragrafi sull’americanismo,
dove [laffermazione del fordismo € compresa prendendo
congiuntamente in considerazione: 1) la ristrutturazione dell’intera
forma di vita sociale implicata in questo passaggio epocale'’; 2) la
costruzione di un nuovo «immaginario economico»®; 3) l'intervento
dello Stato. Della teoria gramsciana, in particolare, Sum e Jessop
accolgono la critica allidea di un’economia pura®, nonché categorie
come quelle di mercato determinato o Stato integrale’, che, a loro dire,

comincia a essere viepit espulso dall’analisi economica a seguito della
progressiva formalizzazione della disciplina, la quale, specializzandosi, si
matematizza (SUM E JESSOP 2013, p. 72).

1 Cfr. JESSOP 2004.

*2 SUM E JESSOP 2013, pp 140-41.

¥ JESSOP E SUM 20064, p. 157.

“ Ivi, p. 159; JESSOP 2004.

* Cfr. SUM E JESSOP 2013, p. 22.

6 Cfr. SUM 2015, p. 32.

47 Cfr. SUM E JESSOP 2013, p. 77.

8 JESSOP 2004,

¥ Cfr. JESSOP E SUM 2006b, pp. 355-56.

°Y Cfr. JESSOP E SUM 20064, p. 159; JESSOP 2005.

171



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

farebbero del sardo non solo un «proto-regolazionista»’', ma pure un
«post-regolazionista», un pioniere del modello CPE”. Non meno
importante, poi, la fonte foucaultiana, letta in modo originale” e
ritenuta foriera di spunti in ordine al nesso tra analisi del discorso e
critica dell’economia politica™. Ebbene, secondo Jessop e Sum, vi
sarebbero, tra Gramsci e Foucault, analogie relative 1) alla «natura
produttiva delle concezioni del mondo» e dei «regimi di verita»; 2) al
carattere «diffuso» delle relazioni di potere; 3) all’insistenza sui rapporti
«tra il discorso [...] la soggettivita e I’egemonia»; 4) al contrassegno
«selettivo dell’egemonia e dei processi di produzione di sapere»”.
Analogie che ratificherebbero il «potenziale teoretico ed euristico
intrinseco»’® a una combinazione utile’” a penetrare le parole-chiave

> SUM E JESSOP 2013, pp. 72-73.

>2 JESSOP E SUM 2006b, p. 348; JESSOP 2005.

> Jessop e Sum relativizzano I'idea di un Foucault esclusivamente impegnato
nella ricerca del come delle micro-tecnologie disciplinari, oppure disinteressato
alla questione dello Stato. Cfr. SUM 2015, pp. 35-37, in particolare p. 37:
«Foucault is well known, especially in Anglo-Foucauldian circles, for his
abjuring of the state as a sovereign subject and of state theory as an
autonomous field of inquiry. This does not mean that he rejected all concern
with state power. On the contrary, he proposed an alternative account based
on the state’s role in the strategic codification and institutional integration of
power relations at different sites and scales of social organization. Compared to
his earlier work on the microphysics of power, Foucault presents [/Ais] later
work on (neo-)liberalism as a scaling up of his previous micro-analytics of
power to macro-level questions about the cumulative effects of the exercise of
private and public power within and beyond the state [...]. This is translated
into concern with the statification of government and the governmentalization
of the state [...]. This process is both intentional and non-subjective. It is
intentional because no power is exercised without a series of aims and
objectives, which are often highly explicit at the limited level of their
inscription in local sites of power [...]. But it is also non-subjective because the
overall outcome of the clash of micro-powers cannot be understood as
resulting from the choice or decision of an individual, group, or class subject».
>* Cfr. SUM E JESSOP 2013, p. 22.

> Ivi, p. 207.

¢ Ivi, p. 197.

°" Cfr. SUM 2015, p. 38: «The French philosopher of discursive and extra-
discursive practices has more to offer in regard to the specific technologies of

172



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

dell’immaginario neoliberale®® e contrassegnata da un «doppio
movimento»: governamentalizzazione di Gramsci da un lato,
marxianizzazione di Foucault dall’altro™.

2. Egemonia, potere, discorso, ideologia

Non sono, d’altra parte, pochi gli studiosi che, magari giudicando le
somiglianze tra Gramsci e Foucault superficiali®® o «apparenti»®,
sovente sottolineano presunte insufficienze della teoria dell’egemonia,
in alcuni casi nel convincimento che i mutamenti dell’oggi abbiano
depotenziato la toolbox gramsciana®, in specie per quel che concerne i
suoi elementi piu direttamente riconducibili alla macchina teorica
marxiana. Su tale falsariga, gia nel 1983 Smart ragionava
sull’accostamento proposto da Mouffe, ritenendo che «l’'identificazione
d’'una convergenza» tra il pensatore francese e l'intellettuale italiano
schiudesse due possibilita: 1) quella della compatibilita zour courr di
genealogia e marxismo; 2) quella della presenza, nella filosofia della
praxis, di elementi compatibili con la teoria foucaultiana perché
elaborati per oltrepassare i «limiti [...] dell’analisi marxista». Qualora si
«sottoscrivesse» la prima ipotesi, non verrebbero, per Smart,
contemplate «soluzioni esterne ai [...] problemi [...] del marxismo».
Ove si adottasse la seconda, si smetterebbe (a parere di Smart in fondo
proficuamente) di cercare rimedi ai deficir del marxismo e
bisognerebbe andare oltre Marx. Risulterebbe, quindi, proficuo, a dire
di Smart, combinare Gramsci e Foucault, a patto, pero, di liberarsi, per

[...] power. Conversely, Gramsci offers a richer vocabulary for thinking about
the shifting agential forces and the scope for alliances in a changing [...]
equilibrium of compromise compared to Foucault’s emphasis on the dispersion
of microrevolts and the particular forms of resistance».

*8 Cfr. SUM 2009, p. 185.

> Cfr. SUM E JESSOP 2013, p. 197; cfr., inoltre, SUM 2009.

% Cfr. DITTMER 2010, pp. 32-33.

' BENNETT 1990, p. 243.

%2 Sul tema cfr. GUNN 2006.

173



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

cosi dire, delle incrostazioni marxiane presenti nel primo®. Piu
dubbioso in merito all’accostamento di Gramsci e Foucault ¢, invece,
Bennett, nome di punta dei cu/tural policy studies™, secondo il quale
chi vedesse nell’egemonia una «variante» della microfisica del potere
giungerebbe a conclusioni «fuorvianti»®’; e forse ancor pitl radicali sono
Danaher, Schirato e Webb, che, nel loro Understanding Foucault,
differenziano  microfisica del potere ed egemonia offrendo
un’interpretazione a tratti discutibile di quest’ultima, che lavorerebbe
quasi plagiando le menti al fine di far accettare uno starus quo dai
risvolti oppressivi®®. Differente, ma, secondo chi scrive, sotto certi
aspetti controverso, ¢, altresi, il ragionamento proposto da Hardt negli
anni  ’90, allorquando questi, sottolineando la rielaborazione
gramsciana, rispetto a Hegel, del rapporto tra Stato e societa civile®,

® Cfr. SMART 1983, pp. 41-42.

* Per una riflessione sull’'uso di Foucault in questo filone di studi cfr. BARNETT
1999; STERNE 2002, pp. 66-67.

® BENNETT 1998, pp. 68-69: «it would be misleading to see the Gramscian
position as a variant of Foucault’s understanding of “microphysics of power”
in view of the degree to which, in the former, power is understood as arising
from a highly unified and centralized origin rather than being dispersed in its
operation and constitution. Positing a centre of and for power in the ruling
class or power bloc, the Gramscian theory of hegemony is concerned to
analyze the descending flows of cultural and ideological power and the degree
to which these are successfully countered by countervailing cultural and
ideological influences arising from the conditions of life of the popular classes.
The field of culture is thus viewed as being structured by the bipolar contest
between, on the one hand, the descending flows of hegemonic ideologies as
they are transmitted from the organizing centres of bourgeois cultural power
and relayed through society via ideological apparatuses of the state and civil
society and, on the other, the putatively ascending flows of counter-hegemonic
ideologies arising out of the situation of the subordinate class». Inoltre cfr. ID.
2007, p. 9.

% Cfr. DANAHER; SCHIRATO E WEBB 2000, p. 48.

7 Cfr. HARDT 1995, p. 30: «The Hegelian conception of civil society persists in
various forms throughout modern and contemporary social and political
theory. When we survey the work of the wide variety of twentieth-century
authors who in some form or another take up this notion of civil society, we
quickly recognize that the social dialectic of civil society is presented in two
guises, one more democratic and the other more authoritarian. [...] Gramsci

174



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

implicitamente si avvicina a quelle letture culturalistiche che nel corso
dei decenni hanno in modo piu 0 meno diretto reiterato I'immagine (un
po’ unilaterale) del Gramsci reorico delle sovrastrutture. Un Gramsci,
di fatto, contrapposto a un Foucault che nelle «istituzioni» della societa
civile scorgerebbe il «terreno» di dispiegamento delle configurazioni
moderne del potere disciplinare e che, soprattutto, rigetterebbe la
distinzione tra Stato e societa civile, proponendo una nozione diffusa

has perhaps gone furthest in theorizing the democratic and socialist potential
of civil society. He insists repeatedly [...] on the importance of the Hegelian
distinction between civil society and political society for any liberal or
progressive political theory, but in effect he inverts the relationship between
these two concepts [...]. Hegel conceives the end of social movement and
conflict, in both logical and historical terms, as gathered together, subsumed,
and thus realized in the ends of State, the actuality of the ethical Idea. Gramsci
casts the historical movement or flow in the opposite direction, proposing
instead “that the State’s goal is its own end, its own disappearance, in other
words, the re-absorption of political society within civil society” [...]. The term
re-absorption indicates a reversal of the social flow: what according to the
Hegelian process of subsumption flowed from society toward the State now is
reversed from the State to civil society as a sort of inverted subsumption.
Gramsci is able to understand the process of the withering or disappearance of
the State as a process of re-absorption because he conceives the State as
existing only secondarily, as if it were a placeholder filling the structural void
left by a not fully developed civil society. When civil society does manage fully
to fill its role, the State as such will no longer exist; or rather, State elements
will continue to exist only as subordinated agents of civil society’s hegemony.
In effect, Gramsci has taken what he finds to be democratic in Hegel’s
conception of civil society and has privileged those aspects, turning the system
upside-down. Expanding [...] the scope and powers of the various segments
and institutions of civil society is thus central to a Gramscian strategy of social
progress, which will eventually reverse the flow of the Hegelian process and fill
the dictatorial and coercive spaces now occupied by the State with democratic
forces organized in terms of social hegemony and consent. This hegemony is
grounded finally on an Hegelian form of education, which gives the
revolutionary class or party its ability to [...] “assimilate all of society” in the
name of general interests. When the State has been effectively subsumed,
Gramsci claims, the reign of civil society, or self-government, will begin».

175



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

del potere®. Ma qui forse Hardt non coglie appieno né il carattere
metodico, nei Quaderni, della separazione tra societa politica e civile
[Q. 4, p. 460], né il carattere sostanzialmente ubiquitario del dispositivo
egemonico. Uno dei pezzi piu citati in ordine alla messa in discussione
delle opzioni combinatorie ¢, in ultimo, di Barnett®, secondo il quale
I'innesto nel ceppo del marxismo di elementi post-strutturalisti non ne
colmerebbe «i limiti [...] di lettura delle trasformazioni» odierne e le
difficolta di conciliare egemonia e governamentalita risulterebbero
strutturali, dovute a peculiarita paradigmatiche dei rispettivi autori. Per
Barnett, inoltre, la consuetudine a pensare in negativo il neoliberalismo
come egemonia genererebbe narrazioni semplicistiche’, frutto, per di
pit, d’una forzatura di Foucault, posizionato nel campo degli oppositori
al neoliberalismo nonostante la mancanza, a suo dire, nel corso sulla
Nascita della biopolitica, duna critica palese della razionalita
neoliberale’’. In sintesi, a parere di Barnett, le combinazioni sarebbero
un «matrimonio di convenienza»'.

Se posizioni come quelle or ora accennate negano 'accostabilita di
teoria dell’egemonia e analitica del potere adducendo presunte
arretratezze della prima, vi sono studi che, sostenendo anch’essi una
certa incompatibilita tra Gramsci e Foucault, si concentrano su presunti
gap della seconda e insistono sul carattere in ultima istanza panottico
dei dispositivi, che renderebbe la resistenza di fatto impossibile”, o
sull’abbandono di categorie dialettiche dirimenti per qualsivoglia teoria
critica (come ¢ quella di contraddizione), che, tra le altre cose,
condurrebbe a uno scetticismo incapace di far differenza «tra un potere
esercitato dall’alto e uno esercitato dal basso»™®. In altre parole, il
pessimismo di Foucault, a dispetto delle sue constatazioni circa la
fattura nient’affatto totale del dominio” o le facolta resistenziali dei

% Ivi, pp. 32-33.

% Sulle prese di posizione di Barnett cfr. FLEW 2012; ID. 2014; SPARKE 2006.

0 Cfr. BARNETT 2005. Sul tema cfr. pure BOAS; GANS E MORSE 20009.

' Cfr. BARNETT 2011.

> Di «marriage of convenience» discute, invero, un decennio prima BENNETT
1990, pp. 245-46.

” Cfr. GREEN 1999, p. 28.

* MARTINEZ GUILLEM 2013, pp. 184-85.

> Cfr. CAREY 2008, p. 358.

176



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

singoli’®, gli farebbe descrivere gli attori sociali come «recettori passivi»
di un potere omnipervasivo, privi di motivazioni normativamente
cogenti per preferire una forma sociale a un’altra”.

Nel complesso, infine, uno degli ostacoli maggiori per le ipotesi di
combinazione ¢ stato individuato nel carattere radicalmente relazionale,
in Foucault, del potere e, di contro, nel fatto che I'egemonia vada
conquistata e i suoi detentori siano localizzabili”®. Cionondimeno, come
ha scritto Olssen, quantunque la relazionalita del potere esibita dal
pensatore francese sia tale da non permettere sempre di localizzarne la
fonte, cid0 non invaliderebbe le opzioni combinatorie, ma le
rinforzerebbe, facendo della teoria dell’egemonia un correttivo di quella
foucaultiana” e la convergenza si giustificherebbe per I'essere, entrambe
le prospettive, forme di materialismo critico nei riguardi del realismo
ingenuo®, nonché di storicismo assoluto®. Da qui la possibilita di
coniugatle, dando vita a un «materialismo storico», ben intesi, «non-
marxista»™, utile a tematizzare le relazioni tra «struttura» e «agency»>.

Nonostante queste precisazioni, per ogni ipotesi combinatoria resta
il problema del rifiuto foucaultiano della nozione di ideologia, sostituita
con quella di discorso. E benché per spiegare i processi di produzione
della conoscenza che irrobustiscono relazioni asimmetriche di potere,
parte della teoria sociale contemporanea abbia spesso usato discorso e
ideologia come «concetti [...] interscambiabili»*, non si pud trascurare

76 Cfr. EGBO 2004, p. 246.

" Contra SCHULZKE 2015, secondo il quale non & opportuno calcare I’accento
sul pessimismo del filosofo di Poitiers, non facendo quest’ultimo altro che
palesare la problematicita di opporsi a un potere non immediatamente
identificabile in una specifica figura. Per altro, dal punto di vista foucaultiano,
proprio perché frammentario e reticolare, il potere diviene paradossalmente
accessibile, i punti, i luoghi e i tempi dove e durante (eventualmente) resistere
si moltiplicano, le falle aumentano esponenzialmente (p. 61).

8 Cfr. DALDAL 2014, p. 149.

7 Cfr. OLSSEN 1999, p. 35.

8 Ivi, pp. 94-95.

81 Ivi, pp. 98-99.

82 Ivi, p. 89.

¥ Ivi, p. 102, inoltre cfr. pp. 91-92.

# PURVIS E HUNT 1993, p. 473; inoltre cfr. WEMYSS 2009; STODDART 2007, p.
192.

177



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

il fatto che mentre un’analisi del discorso si incentri sulle «dimensioni
linguistiche e semiotiche» che pre-strutturano dall’interno D'agire
sociale, una in chiave di critica dell’ideologia diriga di norma
’«attenzione a fattori», per cosi dire, «esterni», interrogando i modi in
cui «l’esperienza vissuta» (la coscienza) «& collegata a posizioni» e a
«interessi» distinguibili da essa®. Cio detto, tali puntualizzazioni non
necessariamente implicano una messa fuori gioco delle opzioni
combinatorie. Vi ¢, in tal senso, chi suggerisce di «vedere nell’ideologia
non tanto un set particolare di discorsi, quanto [...] di effetti all’interno
dei discorsi»®®; chi ritiene che la riflessione foucaultiana «arricchirebbe»
la teoria gramsciana dell’ideologia®; e vi sono studiosi come Purvis e
Hunt che propongono di completare una teoria del discorso con una
dell’ideologia, purché si intenda quest’ultima diversamente da Marx e ci
si riferisca ad autori quali Hall, Laclau-Mouffe e, naturalmente,
Gramsci®. Sono, queste, soluzioni di cui si pud (eventualmente)
disquisire solo dopo una sintetica ricostruzione dei tragitti gramsciani e
foucaultiani in merito. Foucault mette in discussione la fungibilita della

% PURVIS E HUNT 1993, p. 476.

% EAGLETON 1991, p. 194. Sul tema cfr. pure CAREY E FOSTER 2011.

8 STODDART 2005, p. 51.

® Riferendosi a Larrain, Purvis e Hunt distinguono una concezione negativa
dell’ideologia (intesa quale coscienza falsa e «distorta») e una positiva (per cui
le ideologie determinerebbero i processi di costruzione della «coscienza
sociale»). Mentre la prima sarebbe propria di Marx, la seconda verrebbe
sviluppata da alcuni autori del marxismo occidentale. Purvis e Hunt
complessificano, poi, tale schema, sottolineando come ogni ideologia possieda
un contrassegno direzionale, lavori, cio¢, sempre «a favore di alcuni e a
svantaggio di altri» (PURVIS E HUNT 1993, pp. 477-78), e preferendo parlare di
una concezione critica dell’ideologia e di una, invece, sociologica (positiva), la
quale possiederebbe un carattere «reale», «materiale» non necessariamente
articolato a partire da una posizione di classe. Il problema, secondo Purvis e
Hunt, ¢ che i marxismi occidentali che hanno adottato, accanto a una
concezione critica/negativa dell’ideologia, una concezione positiva/sociologica,
avrebbero occultato la distinzione tra ideologie e discorsi. Occultamento tanto
pitl importante quanto piu le versioni positive e sociologiche dell’ideologia si
sono poste il compito di superare la distinzione vero/falso caratterizzante le
concezioni negative e critiche e di problematizzare il fenomeno della
mistificazione (p. 479).

178



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

nozione di ideologia per almeno quattro ragioni: 1) essa implicherebbe
una netta distinzione tra cid che & vero e cio che ¢é falso; 2) sarebbe
legata alla problematica dell'uomo; 3) presupporrebbe qualcosa che la
determina, essendo una sorta di derivato; 4) un’analisi ideologica
soffrirebbe di un deficit di materialismo®. Nel corso della traiettoria di
Foucault, questa categoria &, per altro, sempre pitl problematizzata™, e
si tratta di un esito forse prevedibile, scontato, non essendo, secondo
alcuni commentatori, egli «interessato a vagliare i contenuti dei sistemi
di conoscenza»’. Il rigetto dell’ideologia, pertanto, quale maggiore
punto di attrito con Gramsci?”® Pud darsi. Sennonché, nei Quaderns
non troviamo una declinazione solo negativa dell’ideologia™, al limite
una distinzione tra ideologie storicamente organiche e ideologie «nel
senso di arbitrarie speculazioni individuali». Per Gramsci, le ideologie
non dipenderebbero  meccanicamente da una  dimensione
infrastrutturale, non andrebbero decifrate a partire dalle griglie di
intelligibilita vero/falso, non dovrebbero essere ricondotte al piano delle
mere credenze, bensi analizzate sulla base della loro «effettivita
storica»”’,  costituirebbero delle forze materiali”’, non degli
epifenomeni®. E queste peculiarita garantirebbero, secondo non pochi
autori, un dialogo virtuale con Foucault, come sottolineato agli inizi

% Cfr. DALDAL 204, pp. 165-66.

0 Cfr. IRRERA 2015.

' Cfr. ZHAO 1993.

2 Cfr. DALDAL 2014, p. 165: «In formulating his “theory of power” Foucault
sets for himself some methodological constraints. He prefers to start analysing
power from the points where it produces its real effects. In other words he
engages in an “ascending” analysis of power. Foucault separates ideology from
the analysis of power. He maintains that power puts into circulation
apparatuses of knowledge which are not ideological constructs [...]. This is the
major point of divergence between Gramsci and Foucault: While Gramsci sees
power as directly linked to the ideological hegemony of the dominant classes,
Foucault separates the apparatuses of knowledge that power creates from
ideology».

? Cfr. LIGUORI 2004.

* MERCER 1980b, pp. 122-23.

? Cfr. EAGLETON 1991, pp. 115-16.

% Cfr. MOUFFE 1979.

179



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

degli anni ’80 da Lears” o Mercer™. Pur essendo discorso e ideologia
nozioni distanti, non vi sarebbe, tra esse, «necessaria opposizione»,
piuttosto una «relazione di continuita»” tale da permettere un
collegamento in chiave di «completamento» reciproco'®? E in tal senso
che possono intendersi alcune riflessioni di Ives'”, studi come quelli di
Cowburn'® e Peet'” o il programma di ricerca di Norman Fairclough di
cui qui non si puo discutere estesamente per ovvie motivazioni.

3. Potere, resistenza, intellettuali

Vi ¢, certo, un filone genericamente rubricabile come neo-
foucaultiano che, nonostante tutto, ha negato lipotesi della
combinabilita tra ideologia gramsciana e discorso, considerando il
secondo piu adeguato a cogliere le specificita dell’esercizio di potere
dell’oggi'®. Si pensi a Bennett'®, che, appoggiandosi a considerazioni
gia esibite da Smart agli inizi degli anni Ottanta'®, ritiene (a parere di
chi scrive non esattamente a ragione) Gramsci condizionato da una
«concezione marxista dell'ideologia che s’oppone alla conoscenza
vera»'” e, in Foucault, scorge un modello di egemonia che non si risolve
in una «lotta psicologica» per conquistare coscienze, ma nella
realizzazione di «forme [...] di coesione sociale» caratterizzate da
un’efficace gestione «della popolazione»; non nel procacciamento del

consenso, ma in una politica della verita'® Che, tuttavia, di

7 Cfr. LEARS 1985, p. 569.

*® Cfr. MERCER 1980b, pp. 122-23.

?* STODDART 2007, p. 193.

1% PURVIS E HUNT 1993, pp. 496-98.

00 Cfr. IVES 2004, p. 140: «Both Foucault’s “discourse” and Gramsci’s
‘grammars’ are connected with how one views the world and organizes its
contents».

192 Cfr. COWBURN 2005.

1% Cfr. PEET 2002, p. 55 e segg. Inoltre cfr. ID. 2009.

'% Per una critica cfr. CAREY E FOSTER 2011,

1% Cfr. BENNETT 1998, pp. 62-63.

1% Cfr. SMART 1983; sulla proposta di Smart cfr. HILL 1998, pp. 79-80.

W7 BENNETT 1990, p. 243.

95 [/ b, 267.

180



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

quest’ultima possa individuarsi anche una versione autenticamente
resistenziale €, comunque, questione aperta e dibattuta. Gill, non a caso,
avverte |'esigenza di integrare la teoria foucaultiana della resistenza con
quella gramsciana in quanto, per lui, la prima non permetterebbe di
immaginare macro-politiche contro-egemoniche articolate attraverso
entita collettive dotate di progettualita a lungo termine'”, mentre una
parte della letteratura che si spinge piu avanti nel formulare riserve
imputa al francese di declinare la resistenza quale manifestazione di un
generico «plebeian instinct»''" o di esaurirla in progetti esistenziali
orientati alla realizzazione di forme di vita altre. Caratteristiche, queste,
secondo molti estremizzate in taluni approcci neo-foucaultiani, i quali,
stando, ad esempio, a quanto sostiene Murray Li, proporrebbero
raffigurazioni «anemiche» delle «politics practices»'". Nel suo 7he Will
to Improve, dove sono indagati i processi di modernizzazione
capitalistica di un’area indonesiana, Murray Li tira, a titolo esemplare,
in ballo Powers of Freedom di Rose, in cui questi, per 'autrice non
casualmente, relega alle sole conclusioni una discussione sulle pratiche
politiche e rifiuta, per ragioni «teoretiche e metodologiche», I'uso
congiunto di analisi governamentale e analisi in chiave di storia sociale
tesa all’individuazione di gruppi portatori di antagonismo. Ben intesi,
ella si guarda dal confondere i due «stili di indagine»; aspira, piuttosto,
a «porli in dialogo», cosi da comprendere sia i modi di produzione dei
«programmi governamentali», sia come e da chi essi siano
eventualmente «contestati»'">. E grosso modo nella medesima direzione
si muovono le considerazioni di Shamsul Alam, il quale, nella sua
ricostruzione dei conflitti che hanno attraversato il Bangladesh coloniale
e post-coloniale, rimarca le difficolta dell’analisi foucaultiana di spiegare
trasformazioni governamentali effetto di istanze contro-egemoniche ed
¢ dell’opinione che le resistenze cui allude il filosofo di Poitiers non

1 Cfr. GILL 2008, p. 128; inoltre, ex multis, cfr. HUNT 1990, p. 315:
«Although neither hegemony nor counter-hegemony are concepts used by
Foucault, a Foucauldian approach can be helpful in emphasizing the “small”
or micro-constituents which constitute “shifts” in the dominant hegemony or
in a developing counter-hegemony».

10 Cfr. JESSOP E SUM 20064, p. 164,

U MURRAY L1 2007, p. 26.

Y2 Ivi, p. 27 e p. 270.

181



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sfocino mai in prassi politiche di liberazione dalla subalternita'”, quasi
che la dialettica potere-resistenza non riuscisse a giungere a una sintesi
(pur provvisoria) all'insegna dell’emancipazione. Il problema
risiederebbe nel rifiuto di «valutazioni» morali, da cui originerebbe una
«tensione» tra un «agnosticismo» programmatico e uno «stile di
scrittura» e di indagine «critico e impegnato»''*? Rispetto a quella che &
stata definita (in un modo filologicamente non ineccepibile) contro-
egemonia gramsciana, I’«anti-egemonia» intrinsecamente presente nei
lavori foucaultiani e post-foucaultiani mancherebbe d’una prospettiva
emancipativa globale'” e non si tradurrebbe in una «resistenza
trasformativa»? D’altronde, «sempre Foucault» avrebbe evitato la
formulazione di «programmi [...] sistematic[i]», limitandosi all’invito al
mantenimento di un’«attitudine» scettica'’®. Ed ¢ per questo che Gill
ritiene vantaggioso riposizionarne le categorie all'interno di un
«historical materialist framework» al fine di illuminare la «promozione
di azioni collettive volte alla costruzione di forme di societa alternatives,
di teorizzare cambiamenti non circoscritti a dimensioni locali, di andare
oltre alla frammentazione delle opposizioni al neoliberalismo'"’; di
prefigurare, insomma, 'avvento di un Principe postmoderno segnato
dal pluralismo e proteso alla «costruzione» di un altro ordine globale""®,
Al di la della genericita, negli anni la letteratura s’¢ esercitata su tali
suggestioni. Si pensi a Sanbonmatsu, che intitola una monografia del
2004 The Postmodern Prince e, tuttavia, sin dall’introduzione manifesta
il bisogno di distinguersi da Gill. Se per quest’ultimo ’emergenza di un
Principe postmoderno potrebbe riconoscersi in «tendenze» gia agenti in
«pratiche collettive», si, regionali e pero inclini a una «latente unita»,
derivante dall’essere sfide alla razionalita neoliberale, per Sanbonmatsu
tale ottimismo andrebbe ridimensionato'”’. Critico verso la French
ideology, egli attacca Foucault e il suo rifiuto di pensare in termini di

15 Cfr. ALAM 2015.

14 STODDART 2005, p. 55.

5 Cfr. CARROLL E RATNER 1994, pp. 12-13; CARROLL 2007; GILL 2008, pp.
128-29.

116 CAN GURCAN E BAKINER 2015, pp. 135-36.

7 GILL 2008, pp. 129-30.

181D, 2000, p. 140.

12 Cfr. SANBONMATSU 2004, pp. 18-19.

182



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

totalita, il suo anti-umanesimo, il suo presunto disinteresse per
un’azione pedagogica'® orientata a un progresso intellettuale di massa,
il suo rigetto d’'una prospettiva normativa, elementi, questi, da cui
deriverebbe I'impossibilita di pensare un collegamento tra differenze in
ultima istanza feticizzate o di comprendere la dialettica tra le forze
sociali. Le prospettive foucaultiane e post-strutturaliste non potrebbero,
cio¢, costituire il punto di avvio per progetti etico-politici, e cio
nonostante i numerosi tentativi di rinnovare il vocabolario della sinistra
e del campo progressista in genere ricorrendo a esse. E contro queste
utopie letali, per dirla con Formenti, che Sanbonmatsu suggerisce un
ritorno a Gramsci, il cui merito riposerebbe nella messa in chiaro delle
coordinate per la costruzione di un discorso contro-egemonico
potenzialmente globale, affidato a un Principe postmoderno che non
oblitera le differenze, ma le articola dialetticamente in unita attraverso
la strategia del centralismo democratico. Su tale falsariga, egli compara
le figure del Principe e dell’ Archeologo, cioe i diversi orizzonti prassici
rintracciabili, a suo dire, in Gramsci e Foucault, connettendole alle
differenti esperienze da essi avute della violenza del dominio™'. Per lui,
mentre Gramsci «difenderebbe una politica di massa» strategicamente
orientata, Foucault si farebbe alfiere di un’«anti-politica» in odor di
boheme, consistente in «tattiche locali e disperse» attraversate da una
spontaneita a-strategica che nega l'intrascendibilita della /Jeadership
sulla base di sentimenti populisti, giustificati dall'idea della capacita
delle masse di muoversi indipendentemente da una guida
intellettuale'®,

Vi sono, al contrario, autori che considerano I'’egemonia un
dispositivo totalitario che annichilirebbe le differenze, cifre portanti dei
movimenti resistenziali contemporanei. Impossibile, a riguardo, non
citare Day, il cui fortunato Gramsci is Dead'” si inscrive in un filone (il
post-anarchismo) che rimarca la fecondita della mescolanza di French
Theory e pensiero libertario'®. La critica della rappresentanza, la
predilezione verso un’immediatezza volta qui e ora alla realizzazione di

120 Cfr. ID. 2011, pp. 225-26.

121 Cf, ID. 2004, p. 128.

22 Ivi, p. 131.

125 Cfr. DAY 2005.

124 Cfr. MAY 1998 (1994); ROUSSELLE E EVREN 2011; AA.VV. 2009.

183



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

esistenze alternative e liberate, la valorizzazione di differenze non
ricomponibili, la propensione per tipologie di conflitto e di vita
comunitarie fondate sulla logica dell’affinita e, al contempo, il
convincimento del radicamento della strategia egemonica nella sfera dei
vecchi movimenti incardinati nel contesto dello Stato-nazione,
costituiscono 1'ossatura di questo testo, il cui non piccolo problema ¢, a
parere dello scrivente, di presentare un Gramsci estremamente
semplificato e di distorcere, cosi, la sua riflessione'®.

Come ¢ ovvio, la questione della resistenza al congegno neoliberale,
che, in fondo, costituisce il filo rosso che lega posizioni antitetiche quali
quelle di Day o Sanbonmatsu, si connette a quella della funzione degli
intellettuali e anche a tal proposito vi ¢ sia chi ha proposto parallelismi
tra le disamine di Gramsci e Foucault'®®, i quali, scrivono Kurzman e
Owens, avanzerebbero una «class-bound theory» dell’intellettuale'”’, sia
chi ha messo in evidenza irriducibili distanze. Si pensi, relativamente a
questo secondo atteggiamento, a Saccarelli, che, in un saggio del 2011,
dopo aver spiegato il respingimento di Foucault verso ogni affiliazione
con la sua idea di autore, stigmatizza questa attitudine facendo suoi gli
argomenti usati da Gramsci per criticare gli intellettuali tradizionali e
nel francese individua, incarnata, una «tipologia di nomadismo
politico» propria di un intellettuale inquieto e pero, al postutto,
compatibile con il complesso ideologico borghese'. Sul tema,
comunque, uno dei testi piu citati e noti ¢ di Radhakrishnan, il quale
nella caratterizzazione foucaultiana dell’intellettuale nota contraddizioni
strutturali e si concentra su una celebre conversazione tra Foucault e
Deleuze del marzo del 1972. In quella occasione, Deleuze e Foucault
ratificano la fine della funzione dell’intellettuale universale, coeva
all’«obsolescenza della rappresentanza», e l'avvento dell’inrelletruale
specifico, proponendo uno scenario, secondo Radhaksrishnan, che poco
ha a che vedere con la storicita concreta. Certo, questi scrive alla fine
degli anni '80 e da allora gli schemi politologici tradizionali sono entrati
sempre piu in crisi. Non ¢ casuale che da anni parte della letteratura che

'2 Per una critica a Day cfr. PATNAIK 2008; CARROLL 2007, p. 32; PURCELL
2012; LIGUORI 2008.

126 Cfr. DEMIROVIC 2015, p. 17.

127 Cfr. KURZMAN E OWENS 2002.

128 Cfr. E. SACCARELLI 2011, pp. 770-72

184



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

aspira a formulare teorie critiche in grado di ispirare prassi insista
sull’ingresso in una sfera post-democratica, evocando pratiche esodanti,
nomadi figlie di certo post-strutturalismo francese. Sennonché, per
Radhakrishnan, tali strategie destituenti, gia al momento della stesura
del saggio qui preso velocemente in esame, in vero, abbastanza
dibattute, sarebbero ben lungi dal produrre effetti non circoscritti a
dimensioni locali o a trasformazioni esistenziali, mentre la declinazione
foucaultiana e deleuziana dell’intellettuale per un verso gli appare una
specie di resa da parte di «frange intellettuali» che hanno «scelto di
essere marginali» per «timore» di diventare «complici», per I'altro una
«versione anarchica» della strategia della «rivoluzione permanente»
inspiegabile senza il ’68, esempio della capacita dei movimenti «di
parlare per sé»'*’. In questione & il mito di un rapporto diretto tra vita e
politica rintracciato tra le barricate del Quartiere Latino. Ma
’assunzione del Maggio francese a spartiacque epocale® potrebbe
costituire la cifra di un malcelato eurocentrismo e cid che ci si puo
chiedere rispetto alla conversazione tra Deleuze e Foucault ¢ chi
effettivamente sta parlando? A che titolo? Mentre denunciano la
«violenza epistemica» del parlare per conto di propria degli intellettuali
universali, Foucault e Deleuze parlerebbero in vece di altri? Quanto
all’ intellettuale specifico, sara anche vero che, al pari di quello organico,
esso ¢ socialmente situato, ma qui per Radhakrishnan terminerebbero le
somiglianze®!, essendo, a suo parere, tale figura sprovvista di possibilita
di collegarsi a intenzionalita prassiche macropolitiche; il che sarebbe
una conseguenza della mancata distinzione tra tipi «di rappresentanza
legittimati» da una dialettica egemonica con le masse o i gruppi sociali
di riferimento e tipi basati su «coercizione»”? o inganno. D’altro canto,
continua Radhakrishnan, nell’ottica di Foucault, dopo Gulag,
stalinismo, etc., la «collettivita significa organizzazione, I'organizzazione
totalizzazione, la totalizzazione tirannia». Ci sono, in questo schema, da
un lato I'«individuo», dall’altro le «masse» e ogni individuo € un
«gruppuscolo» irrappresentabile a meno di non commettere soprusi nei

122 RADHAKRISHNAN 1990, pp. 66-67.
30 Ivi p. 73.
B Ivi p. 80.
B2 Ivi p. 73.

185



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

suoi riguardi”’. In definitiva, la principale differenza tra Gramsci e

Foucault in ordine al ruolo degli intellettuali concernerebbe la diversa
idea di politica® e le diadi intellettuale organico/intellettuale
tradizionale e intellettuale specifico/intellettuale universale non
sarebbero giustapponibili né reciprocamente traducibili o convertibili.
Ora, anche ammettendo la plausibilita di queste posizioni, non si puo
sorvolare sul fatto che esse non considerino — né potevano farlo
approfonditamente per ragioni anche solo specificamente editoriali — il
cosiddetto Foucault della parresia, che mostra un rinnovato interesse
per la funzione pedagogica dell'intellettuale all’interno d’una
generalizzabile etica della verita. E, a tal proposito, opinione di scrive
che lo scavo sul Foucault degli anni '80 potra, nei prossimi anni,
condurre a nuove interpretazioni in ordine alla questione
dell'intellettuale e della sua funzione, nonché a studi che potrebbero
apportare contributi non trascurabili relativi al tema oggetto di questo
saggio.

4. La post-strutturalizzazione di Gramsci e il Gramsci biopolitico

Andando a concludere, oltre alle ermeneutiche italiane che hanno
insistito sul carattere biopolitico di parte delle riflessioni gramsciane,
restano da trattare (assai brevemente) le letture che hanno talmente
postmodernizzato™ Gramsci da intendere i Quaderni quale testo quasi-
post-strutturalista in ragione della relativizzazione, 1i presente o li
avvertita, dell'idea della realta del mondo esterno, della sua esistenza
oggettiva e indipendente (da connettersi, nello specifico della ricerca
carceraria, tra le altre cose, alla polemica nei confronti del materialismo
buchariniano). Sul tema, di recente ripreso da Demirovic"’, uno degli
studi pit importanti ¢ di Morera. In un articolo del 2000, questi
problematizza, infatti, I'immagine di un Gramsci «pensatore post-
moderno» impegnato a smantellare il «mit[o]» dell’«oggettivita della
conoscenza». Prende, cosi, le mosse da un testo del Quaderno 11 dove

1 Iy p. 76.

P4 Ivi, p. 87.

B> Cfr. HARRIS 1992, pp. 30-32.
B¢ Cfr. DEMIROVIC 2015.

186



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

si sottolinea come il «pubblico popolare» non possa neppure
concettualizzare la possibilita di porre il problema della realta del
«mondo esterno» e, in questa coriacea convinzione, si rintraccia
un’«origine religiosa» [ Q. 11, pp. 1411-1412]. Trattasi di un passaggio
carcerario che meriterebbe un’attenzione specifica che in questa sede
non ¢ possibile riservare. Basti solo dire che qui, come spiega Morera,
sovente viene, presso certa letteratura, trovata la «prova» del palese
rifiuto di un’epistemologia realista e materialista e della presenza,
invece, d’una sensibilita postmoderna”’: affermando la fattura
«universalmente soggettiva» dell’oggettivita, Gramsci si avvicinerebbe,
ciog, a una specie di relativismo che afferma il primato del discorso e
nega «oggett[s] pre-esistent[s]» alla pratica teorico-discorsiva®®. A
sostegno dell’ipotesi dell’abbandono di una epistemologia realista e
della messa in soffitta della distinzione tra ideologia e verita, scienza e
ideologia, non &, poi, infrequente, sottolinea Morera, che si tirino in
ballo le meditazioni relative al fatto che gli uomini prendano coscienza
del loro essere sociale sul terreno delle ideologie, vale a dire quei passi
molto noti dei Quaderniin cui la Prefazione del ’59 viene rielaborata in
modo originale, per certi versi addirittura forzata. E, prevedibilmente,
lautore di area post-strutturalista piu vicino a gquesto Gramsci ¢
Foucault. In sintesi, due sembrerebbero gli elementi che ratificano
I'immagine di un Gramsci «implicitamente [...] post-modernista»: 1) la
presunta «fondazione metanarrativa d’ogni conoscenza»; 2) I'attenzione
alla relazione e alla tensione tra verita e potere alla base del
funzionamento del dispositivo egemonico. Sennonché, avverte Morera,
talora i paragrafi carcerari sulla questione che qui interessa hanno sullo
sfondo due obiettivi polemici: lo storicismo crociano e I’economicismo
reputato fatalista e meccanicista di alcune correnti marxiste: verso le
seconde si tratterebbe di stigmatizzare cadute scientiste pregne di
perniciose conseguenze politiche, verso il primo di ridimensionare
I'«enfasi sull’'unicita degli eventi storici». Sta qui, secondo Morera, un
punto di divergenza con Foucault'*’. In tal senso, egli fa riferimento ad
alcuni testi carcerari dove, tra le altre cose, & possibile leggere che una

57 Cfr. MORERA 2000, pp. 17-18.
P8 Tvi, pp. 20-21.

59 Tvi, p. 23,

10 Ivi, pp. 27-28.

187



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«teoria della storia» dovrebbe muovere dal presupposto che «se i fatti
sono sempre individuati e mutevoli nel flusso del movimento storico, i
concetti possono essere teorizzati; altrimenti non si potrebbe neanche
sapere cosa ¢ il movimento o la dialettica e si cadrebbe in una nuova
forma di nominalismo» [Q. 11, p. 1433]. Differentemente da Foucault,
restio (stando a un’immagine diffusa del pensatore francese e in verita
da porre, probabilmente, almeno in parte in discussione) a incasellare
qualsivoglia singolarita evenemenziale all’interno di un quadro coerente
e organico, vi sarebbe, secondo Morera, una tensione gramsciana
totalizzante impegnata, per altro, a cercare faticosamente di distinguere,
nel flusso dello sviluppo storico, il contingente dal permanente. Da qui
la differenza tra la genealogia e il modo proprio di procedere dello
«storico integrale» [Q. 25, p. 2284]'*". Per non dire che, a parere di
Morera, la questione che Gramsci pone rispetto alla relazione fra
«materialismo e religione» non investirebbe «la giustezza della
posizione realista, ma la sua origine». Questi non aderirebbe, quindi,
«alla tesi dell’identita di natura e storia» che fa della prima un costrutto
socio-discorsivo, rendendo, invece, «chiara» la presenza di due distinti
«interrogativi». Sicché, bisognerebbe differenziare «l’esistenza naturale
degli oggetti» dalla loro trasformazione «in oggetti per gli esseri umani
[...] storicamente attivi», sottolineare la distanza di Gramsci dall’ipotesi
d’una costituzione narrativa del mondo naturale e rimarcarne I’adesione
allidea che la natura esterna rimanga tale quantunque la nostra
concezione di essa muti a fronte e a seconda della sua utilizzazione
strumentale'”. Che ogni teoria sia storicamente determinata significa

YU Ivip p. 29: «In contrast to Foucault’s concept of genealogy, Gramsci’s
integral history in not concerned with unique or merely individual
characteristics, but only with those elements that shed light on the structure of
historical blocs — that is, those elements that help to explain their origin,
evolution and eventual transformation. This contrast is clearly shown by their
respective guiding principles. For Foucault, the search for origins is equivalent
to the search for essences, thus a deviation from the principal task of genealogy
which is [...] the recovery of the “most unique characteristics” of events [...].
For Gramsci, a guiding principle to which he often refers in the Quaderni is
Marx’s dictum that no society disappears before it has developed all the forms
of life implicit in it».

42 Ivi, pp. 38-39.

188



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

che le «idee [...] possano essere impiegate come strumenti di potere»'®,
non che «condizioni storiche» e «condizioni di verita» siano identiche.
Gramsci, spiega Morera, non riduce «la scienza al potere», né annulla la
differenza «tra la funzione sociale della scienza [...] e il valore veritativo
delle teorie scientifiche»'*) per cui andrebbe considerato pensatore
cautamente realista, critico nei confronti degli «usi semplicistici [...]
delle ipotesi scientifiche»'® e (solo) in questo senso anticipatore di
problematiche dipoi al centro della riflessione post-moderna'*,

Per finire, ¢ d'uopo un necessariamente breve cenno — benché ben
altro spazio il tema meriterebbe — a un filone interpretativo
principalmente italiano, che accosta le riflessioni industrialiste
gramsciane alla biopolitica foucaultiana'¥’. Difatti, secondo I’Esposito di
Pensiero vivente, un’attenta lettura del Quaderno 22 rivelerebbe un
sottofondo biopolitico. Cio in quanto in Gramsci I’americanismo non
rappresenterebbe solo un nuovo modo di produzione, dandosi quale
mutazione antropologica relativa alla produzione della vita e impiantata
in un movimento di fabbrichizzazione della societa che fa di
quest’ultima, per dirla con Tronti, «un’articolazione della
produzione»'*. Descrivendo una politica della vita e della popolazione
che investe sfere come «natalita, nutrizione, salute, immigrazione» e
sessualita'®’, Gramsci affronterebbe materie poi tematizzate da Foucault
e le note sulla biopolitica fordista costituirebbero «i presupposti della
discussione che diversi decenni dopo» avrebbe portato I’ lralian Theory
al centro del dibattito internazionale. Parte di questa lavora su Foucault,
e per il filosofo campano ¢ verosimile che, «senza averle direttamente
incontrate», essa abbia avuto «alle spalle le [...] intuizioni di
Gramsci»”’. Ci troveremmo, percio, al cospetto del non detto di alcune
letture italiane di Foucault? A tal proposito, Esposito si sorprende che
la curvatura biopolitica delle meditazioni americane e Iaffinita con i

Y Ivi, p. 42.

4 Ivi, pp. 39-40.

% Ivi p. 41.

46 Ivi pp. 44-45. Inoltre cfr. MORERA 1990.

47 Cfr. RODRIGUES FACIOLI 2011; P1zzA 2012, p. 96.

8 TRONTI 1962, p. 20.
149 ESpOsITO 2010, pp. 189-90.
PO Ivi p. 191.

189



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

teoremi foucaultiani non siano state sufficientemente indagate. In ogni
modo, segnala due precedenti: un intervento di Balibar a un convegno
del 1989, alcuni passaggi in un saggio del 2006 di Fistetti, il quale
rimprovera alla gramsciologia di non aver fatto incontrare Gramsci e
Foucault e ritiene che l'analisi carceraria dell’americanismo potrebbe
«gettare luce sull’approccio foucaultiano alla governamentalitax:
giacché il fordismo esaminato nel Quaderno 22 costituirebbe una
«grammatica totalizzante di regolazione dei comportamenti», se ne
dovrebbe dedurre che cido che in Gramsci si chiama egemonia in
Foucault prende il nome di governamentalita®'. E se per Fistetti
bisognerebbe studiare Foucault a partire da Gramsci, per Negri sarebbe
ora che qualcuno studiasse Gramsci a partire da Foucault. Questa
apertura, preannunciata in un opuscoletto del 2005 intitolato La
Differenza italiana”*, avviene in una recensione di un volume su
Gramsci di Thomas del 2009 che, per Negri, & I'occasione per
innestare il pensiero del sardo lungo il solco biopolitico dell’ Zralian
Theory. A suo parere, lo svolgimento di Thomas del tema della
rivoluzione passiva avrebbe il merito di collocarla su una piattaforma
biopolitica in virtu di una descrizione attenta ai «passaggi molecolari»
che la determinano e «incidono [...] sulle strutture e sulle soggettivita
del processo storico»™. Per Negri e Hardt, Gramsci andrebbe
addirittura considerato un «profeta del diagramma biopolitico»"’
giacché la sua analisi integrerebbe «momenti di estrema preveggenza
nel considerare I'egemonia proletaria come radicamento su un contesto
biopolitico [...] ovvero — di contro — come espressione [...] che dallo
Stato investe la societa, [...] come “biopotere”». Questa considerazione
si spiega con la distinzione negriana tra una biopolitica affermativa e un
biopotere impegnato a ingabbiare la potenza della vita, distinzione in
virti della quale si comprende la collocazione dell’egemonia su due
versanti contrapposti (biopotere e rivoluzione passiva, egemonia
biopolitica costituente). Come precisa Negri: «solo il [...] concetto di
egemonia [...] di classe», riferibile a un piano di biopolitica affermativa,

PLEISTETTI 2006, pp. 33-36.

2 Cfr. NEGRI 2005.

> Cfr. THOMAS 2009.

P4 NEGRI 2011.

> HARDT E NEGRI 2010 (2010), pp. 364-65.

190



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«contiene quella potenza costitutiva che lo rende un dispositivo
ontologico»°. Dunque, per un verso Negri individua nella filosofia
della praxis un punto d’accesso per cartografare il governo dei corpi e
delle vite in una chiave di ingabbiamento della potenza moltitudinaria;
per un altro rifiuta di intendere ’egemonia esclusivamente alla stregua
di una categoria analitica, vedendovi, invece, il fulcro di un’ontologia
della prassi costituente”’. Il filosofo padovano sembra, insomma,
indicare un programma di ricerca che potenzia le intuizioni di Esposito
(per altro ribadite nel recente Da fuorr®) e che, oltre a proporre una
sorta di consonanza tra biopolitica gramsciana e biopolitica
foucaultiana, in un certo senso suggerisce (pitt 0 meno esplicitamente)
di approfondire il nodo del problematico rapporto tra Gramsci e
I’operaismo, su cui, con buone probabilita, ¢’¢ ancora molto da scrivere.

Riferimenti bibliografici

AA.VV., 2009
Anarchismo post-anarchismo neo-anarchismo, numero speciale del “Bollettino Archivio
G. Pinelli”, n° 34.

ALAM, S. M. SHAMSUL, 2015

Governmentality and Counter-Hegemony in Bangladesh, Palgrave Macmillan, New
York.

ATACK, TAIN, 2006
Nonviolent Political Action and the Limits of Consent, “Theoria”, n°® 53.

BALL J. STEPHEN (a cura di), 1990
Foucaulr and Education. Discipline and Knowledge, Routledge, London-New York.

BARNETT, CLIVE, 1999

Culture, Government and Spatiality. Reassessing the “Foucault Effect” in Culture-
Policy-Studies, “International Journal of Cultural Studies”, n° 3.

ID., 2005

The Consolations of “Neoliberalism” “Geoforum”, n° 1.

ID., 2011

Is Governamentality a Dirty Word?, “Pop Theory”, 15 novembre.

156 NEGRI 2011.
571D, 2008 (2006), p. 34.
P8 Cfr. ESPOSITO 2016, p. 62.

191



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Boni, Livio, 2010
Un Gramsci minore, Il «Quaderno 22» attraverso e oltre le riletture operaiste, “Critica
Marxista”, n°® 3-4.

BENNETT, TONY, 1990

Outside Literature, Routledge, London-New York.

ID., 1998

Culture. A Reformer’s Science, Sage, London-Thousand Oaks-New Delhi.

ID., 2007

Critical Trajectories. Culture, Society, Intellectuals, Blackwell, Malden-Oxford-Victoria.

BoAS C., TAYLOR E GANS-MORSE, JORDAN, 2009

Neoliberalism: from New Liberal Philosophy to Anti-Liberal Slogan, “Studies in
Comparative International Development”, n° 1.

BULKELEY, HARRIET E SCHROEDER, HEIKE, 2011

Beyond State/non State Divides: Global Cities and the Governing of Climate Change,
“European Journal of International Relations”, n° 4.

BULKELEY, HARRIET E STRIPPLE, JOHANNES (a cura di), 2014
Governing the Climate. New Approaches to Rationality, Power and Politics, Cambridge
University Press, New York.

CAN GURCAN, EFE E BAKINER, ONUR, 2015
“Post Neo-Liberal Regional Integration in Latin America. Alianza Bolivariana Para los
Pueblos de Nuestra América (ALBA)”, in KREPS 2015.

CAREY, MALCOM, 2008
The Quasi-Market Revolution in the Head. Ideology, Discourse, Care Management,
“Journal of Social Work”, n° 4.

CAREY, MALCOM E FOSTER, VICTORIA, 2011
Social Work, Ideology, Discourse and the Limits of Post-Hegemony, “Journal of Social

Work”, n° 3.

CARROLL, WILLIAM, 2007
Hegemony and Counter-Hegemony in a Global Field, “Studies in Social Justice”, n° 1.

CARROLL, WILLIAM E RATNER, S. ROBERT, 1994
Between Leninism and Radical Pluralism: Gramscian Reflections on Counter-
Hegemony and the New Social Movements, “Critical Sociology”, n° 3.

CATERINA, DANIELA, 2014

Construing and Managing the Crisis: a Cultural Political Economy Perspective on the
Italian Labour Market Reform 2012, “Deutches Forshungsinstitut fiir Offentliche
Verwaltung”, Discussion Papers, n° 78.

192



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

CHILTON, PAUL; TIAN, HAILONG E WODAK, RUTH (eds.), 2012
Discourse and Socio-Political Transformations in Contemporary China, John Benjamins
Publishing Company, Amsterdam-Philadelphia.

COCKS, JOAN, 1989
The Oppositional Imagination. Feminism, Critique, and Political Theory, Routledge,
London-New York.

COIN, FRANCESCA, 2012
1l tempo degli ossimori, “Orwell” (supplemento culturale di “Pubblico” 24 novembre).

COWBURN, MALCOM, 2005
Hegemony and Discourse. Reconstruing the Male Sex Offender and Sexual Coercion
by Men, “Sexualities Evolution and Gender”, n° 3.

DALDAL, ASLI, 2014
Power and Ideology in Michel Foucault and Antonio Gramsci, A Comparative Analysis,
“Review of History and Political Science”, n° 2.

DANAHER, GEOFF; SCHIRATO, TONY E WEBB, JENN, 2000
Understanding Foucault, Allen S. Unwin, St. Leonards.

DAVIES S. JONATHAN, 2010

Neoliberalism, Governance and Integral State, Critical Governance Conference,
University of Warvick, 13/14-12.

ID., 2013

Whatever Happened to Coercion? A Gramscian Critique of Metagovernance, Political
Studies Association, 27-03.

DAY J. F. RICHARD, 2005
Gramsci 1s Dead. Anarchist Currents in Newest Social Movements, Pluto Press,
London.

DEMIROVIC ALEX, 2009

Foucault, Gramsci and Critical Theory. Remarks on their Relationship, on line
www.lancaster.ac.uk/cperc/docs/CR-Demirovic-Foucault.pdf.

ID., 2015

“The Politics of Truth. For a Different Way of Life”, in KREPS 2015.

DE GOEDE, MARIEKE (a cura di), 2006
International Political Economy and Poststructural Politics, Palgrave Macmillan, New

York.
DITTMER, JASON, 2010

Popular Culture, Geopolitics, and Identity, Rowman & Littlefield, Lanham-Boulder-
New York-Toronto-Plymouth.

193



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

EAGLETON, TERRY, 1991
Ideology. An introduction, Verso, London-New York.

EGBO, BENEDICTA, 2004
“Intersections of Literacy and Construction of Social Identities”, in PAVLENKO-
BLACKLEDGE 2004.

EKERS, MICHAEL E LOFTUS, ALEX, 2008
The Power of Water: Developing Dialogues between Foucault and Gramsci,
“Environment and Planning D: Society and Space”, n° 4.

ESPOSITO, ROBERTO, 2010

Pensiero vivente. Origine e attualita della filosofia italiana, Einaudi, Torino.
ID., 2016

Da fuori. Una filosofia per I'Europa, Einaudi, Torino 2016.

FISTETTI, FRANCESCO, 2006
La crisi del marxismo in Italia. Cronache di filosofia politica (1980-2005). Un abbozzo
di storia degli intellettuali, 1l Melangolo, Genova.

FLEW, TERRY, 2012

Michel Foucault’s ‘The Birth of Biopolitics’ and Contemporary Neo-Liberalism
Debates, “Thesis Eleven”, n° 1.

ID., 2014

Six Theories of Neliberalism, “Thesis Eleven”, n° 1.

FLOYD, RITA E MATTHEW, RICHARD (a cura di), 2013
Environmental Security. Approaches and Issues, Routledge, London-New York.

FOUCAULT, MICHEL, 1998

Bisogna difendere Ia societa (1997), tr. it. Feltrinelli, Milano.

ID., 2005

Sicurezza, territorio, popolazione. Corso al Collége de France 1977-1978 (2004), tr. it.
Feltrinelli, Milano

ID., 2005

Nascita della biopolitica. Corso al Collége de France 1978-1979(2004), tr. it. Feltrinelli,
Milano.

ID., 2008

Discipline, poteri, verita. Detti e scritti 1970-1984 (1994), tr. it. Marietti 1820, Genova-
Milano.

ID., 2014

La volonta di sapere. Storia della sessualita 1(1976), tr. it. Es, Milano 2014,

FROSINI, FABIO E LIGUORI, GUIDO (a cura di), 2004
Le parole di Gramsci. Per un lessico deif Quaderni del carcere, Carocci, Roma.

194



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

GALLINO, LUCIANO, 2013a

“La costruzione dell’homo oeconomicus”, in TOSCANO E CIRILLO ANTONELLA 2013.
ID., 2013b

1l colpo di Stato di banche e governi. L attacco alla democrazia in Europa, Einaudi,
Torino.

GILL, STEPHEN, 1995

The Global Panopticon? The Neo-Liberal State, Economic Life and Democratic
Surveillance, “ Alternatives: Global, Local, Political”, n° 1.

ID., 2000

Toward a Postmodern Prince? The Battle in Seattle as a Moment in the New Politics of

Globalization, “Millennium. Journal of International Studies”, n° 1.
ID., 2008
Power and Resistance in the New World Order, Palgrave Macmillan, New York.

GRAMSCI, ANTONIO, 1975
Quaderni del carcere, Einaudi, Torino.

GREEN, STEPHEN, 1999
A Plague on the Panopticon. Surveillance and Power in the Global Information
Economy, “Information, Communication & Society”, n° 1.

GUNN, SIMON, 2006
From Hegemony to Governmentality: Changing Conceptions of Power in Social
History, “Journal of Social History”, n° 3.

HARDT MICHAEL, 1995
The Withering of Civil Society, “Social Text”, n° 45,

HARDT, MICHAEL E NEGRI, ANTONIO, 2010
Comune, Oltre il privato e il pubblico, tr. it. Rizzoli, Milano.

HARRIS, DAVID, 1992

From Class Struggle to the Politics of Pleasure. The Effects of Gramscianism on
Cultural Studies, Routledge, London-New York.

HiLL, DEBBIE, 1998
Neo-Liberalism and Hegemony Revisited, “Education Philosophy and Theory”, n° 1.

HOLUB RENATE, 1992
Antonio Gramsci. Beyond Marxism and Postmodernism, Routledge, London-New

York.

HONNETH, AXEL, 2002

Critica del potere. La teoria della societa in Adorno, Foucault e Habermas (1986), tr. it.
Dedalo, Bari.

195



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

HUBER, MATTEW, 2012
Refined Politics.  Petroleum Products, Neoliberalism, and the Ecology of
Entrepreneurial Life, “Journal of American Studies”, n° 2.

HUNT, ALAN (a cura di), 1980

Marxism and Democracy, Lawrence & Wishart, London.

ID., 1990

Rights and Social Movements. Counter-Hegemonic Strategies, “Journal of Law and
Society”, n° 3.

IRRERA, ORAZIO, 2015
“Michel Foucault e la critica dell’ideologia nei Corsi al College de France”, in
VERNAGLIONE 2015.

IVES, PETER, 2004
Language & Hegemony in Gramsci, Pluto Press, London.

JESSOP, BOB, 2004

Critical Semiotic Analysis and Cultural Political Economy, “Critical Discourse Studies”,
n° 2.

ID., 2005

Gramsci as a Spatial Theorist, “Critical Review of International Social and Political
Philosophy”, n° 4.

JESsop, BOB E SUM, NGAI-LIM, 2006a

“Towards a Cultural International Political Economy: Poststructuralism and the Italian
School”, in DE GOEDE 2006.

1D, 2006b

Beyond the Regulation Approach. Putting Capitalist Economies in their Place, Edward
Elgar, Cheltenham-Northampton.

JOSEPH, JONATHAN, 2014
Combining Hegemony and Governamentality to Explain Global Governance,
“Spectrum Journal of Global Studies”, n° 1.

KENWAY, JANE, 1990

“Education and the Right’s Discoursive Politics. Private vs State Schooling”, in BALL
1990.

EAD., 1995

“Having a Postmodernist Turn or Postmodernism Angst. A Disorder Experienced by
an Author Who is Not Yet Dead or Even Close to It”, in SMITH E WEXLER 1995.

KREPS, DAVID (a cura di), 2015
Gramsci and Foucault. A Reassessment, Ashgate, Farnham-Burlington.

196



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

KURZMAN, CHARLES E OWENS, LYNN, 2002
The Sociology of Intellectuals, “ Annual Review of Sociology”, vol. 28.

LARNER, WENDY, 2000
Neo-Liberalism: Policy, Ideology, Governmentality, “Studies in Political Economy”, n°
63.

LEARS, T.J. JACKSON, 1985
The Concept of Cultural Hegemony. Problems and Possibilities, “The American
Historical Review”, n° 3.

LiGuori, GUIDO, 2004

“Ideologia”, in FROSINI E LIGUORI 2004.
ID., 2008

Gramsci é morto?, “Critica Marxista”, n° 5

LILLEY, SASHA, 2011
Capital and Its Discontents. Conversations with Radical Thinkers in a Time of Tumult,

PM Press, Oakland

MAH, AHMED, 2000
Marginalizing African Indigenous Knowledges in Education and its Impact on
Development. The Case of Somalia, “Education and Society”, n° 2.

MARTINEZ GUILLEM, SUSANA, 2013
Rethinking Power Relations in Critical/Cultural Studies. A Dialectical (Re)Proposal,
“The Review of Communication”, n° 3.

MAY, ToDD, 1998
Anarchismo e post-strutturalismo. Da Bakunin a Foucaulr (1994), tr. it. Eleuthera,
Milano.

Mc GUIRK, PAULINE; BULKELEY, HARRIET E DOWLING, ROBYN, 2014
Practices, Programs and Projects of Urban Carbon Governance: Perspective from the
Australian City, “Geoforum”, n° 52,

MERCER, COLIN, 1980a

After Gramsci, “Screen Education”, n® 36.

ID., 1980b

“Revolutions, Reforms or Reformulations? Marxist Discourse on Democracy”, in HUNT
1980.

MORERA, ESTEVE, 1990

Gramsci’s Historicism. A Realist Interpretation, Routledge, London-New York
ID., 2000,

Gramsci’s Critical Modernity, “Rethinking Marxism”, n° 1.

197



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

MOUFFE, CHANTAL, 1979
Gramsci and Marxist Theory, Routledge & Kegan Paul, London, Boston and Henley (v.
il capitol “Hegemony and Ideology in Gramsci”).

MURRAY LI, TANIA, 2007
The Will to Improve. Governmentality, Development and the Practice of Politics, Duke
University Press, Durham & London.

NEGRI, ANTONIO, 2005

La difterenza italiana, Nottetempo, Roma.

ID. 2008,

Fabbrica di porcellana. Per una nuova grammatica politica (2006), tr. it. Feltrinelli,
Milano.

ID., 2011

Ricominciamo a leggere Gramsci, “1l Manifesto”, 19 febbraio.

OKEREKE, CHUKWUMERIJE E BULKELEY, HARRIET, 2007
Conceptualizing Climate Change Governance Beyond the International Regime: a
Review of Four Theoretical Approaches, “Tyndall Centre Working Paper”, n® 112.

OKEREKE, CHUKWUMERIJE; BULKELEY, HARRIET E SCHROEDER, HEIKE, 2009
Conceptualizing Climate Change Governance Beyond the International Regime,
“Global Environmental Politics”, n° 1.

OLSSEN, MARK, 1999
Michel Foucault. Materialism and Education, Bergin & Garvey, Westport, Connecticut-
London.

PATNAIK KUMAR ARUN, 2008
Gramsci is Dead but Resurrected, “Economic and Political Weekly”, n° 50.

PAVLENKO, ANETA E BLACKLEDGE, ADRIAN (a cura di), 2004
Negotiation of Identities in Multilingual Contexts, Multilingual Matters LTD,
Clevedon-Buffalo-Toronto-Sydney.

POULANTZAS NICOS, 1979
1l potere nella societa contemporanea (1978), tr. it. Editori Riuniti, Roma.

QI]JIE, 1997

Problematizing the “Taken for Granted” in Educational Issues. Karl Marx, Anronio
Gramsci and Michel Foucault, Paper presentato al meeting annuale della “American
Educational Research Association”, Chicago 24-28/03.

PEET, RICHARD, 2002

Ideology, Discourse and the Geography of Hegemony: from Socialist to Neoliberal
Development in Postapartheid South Africa, “ Antipode”, n° 1.

198



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 2009
Unholy Trinity. The IMF, World Bank and WTO, ZED, London-New York.

P1zzA, GIOVANNI, 2012
Second Nature: on Gramsci’s Anthropology, “ Anthropology & Medicine”, n° 1.

PURCELL, MARK, 2012
Gramsci is Not Dead. For a “Both/And” Approach to Radical Geography, “ACME. An
International E-Journal for Critical Geographies”, n° 3.

Purvis, TREVOR E HUNT, ALAN, 1993
Discourse, Ideology, Discourse, Ideology, Discourse, Ideology..., “The British Journal
of Sociology”, n° 3.

RADHAKRISHNAN, RAJAGOPALAN, 1990
“Toward an Effective Intellectual: Foucault or Gramsci?”, in ROBBINS 1990.

ROBBINS, BRUCE (a cura di), 1990
Intellectual.  Aesthetics, Politics, Academics, University of Minnesota Press,
Minneapolis.

RODRIGUES FACIOLI, LARA, 2011
Da adapracao psicofisica aos micro-poderes: a modernidade em Gramsci e Foucault,
“Revista Urutagua”, n° 23.

ROUSSELLE, DUANE E EVREN, SUREYYYA (eds.), 2011
Post-Anarchism. A Reader, Pluto Press, London.

SACCARELLI, EMANUELE, 2011
The Intellectual in Question, “Cultural Studies”, n° 6.

SANBONMATSU, JOHN, 2004

The Postmodern Prince. Critical Theory, Left Strategy, and the Making of a New
Political Subject, Monthly Review Press, New York.

ID., 2011

“Postmodernism and the Politics of Expression”, in LILLEY 2011.

SCHULZKE, MARCUS, 2015
“Power and Resistance. Linking Gramsci and Foucault”, in KREPS 2015.

SEVILLA-BUITRAGO, ALVARO, 2017
Gramsci and Foucaulr in Central Park: Environmental Hegemonies, Pedagogical Spaces
and Integral State Formations, “Environment and Planning D: Society and Space”, n° 1.

SMART, BARRY, 1983
Foucault, Marxism and Critiqgue, Routledge, London-New York.

199



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

SMITH, RICHARD E WEXLER, PHILIP (a cura di), 1995
After Postmodernism. Education, Politics and Identity, Falmer Press, London-
Washington D.C.

SPARKE, MATTEW, 2006
Political Geography: Political Geographies of Globalization — Governance, “Progress in
Human Geography”, n° 3.

STEPHAN, BENJAMIN; ROTHE, DELF E METHMANN CHRIS, 2014
“Third Side of the Coin: Hegemony and Governmentality in Global Climate Politics”,
in BULKELEY E STRIPPLE 2014.

STERNE, JONATHAN, 2002
Cultural Policy Studies and the Problem of Political Representation, “The
Communication Review”, n° 5.

STODDART, C. J. MARK, 2005

The Gramsci-Foucault Nexus and Environmental Sociology, “ Alternate Routes”, n° 21.
ID., 2007

Ideology, Hegemony, Discourse. A Critical Review of Theories of Knowledge and
Power, “Social Thought & Research”, n° 28.

SuM, NGAI-LING, 2009

The Production of Hegemonic Policy Discourses: ‘Competitiveness’ as a Knowledge
Brand and its (Re-)Contestualizations, “Cultural Policy Studies”, n° 2.

EAD., 2012

“A  Cultural Political Economy of Transnational Knowledge Brands. Porterian
“Competitiveness” Discourse and Its Recontextualization in Honk Kong/Pearl River
Delta”, in CHILTON; TIAN E WODAK 2012.

EAD., 2015

“Rethinking the Gramsci-Foucault Interface: a Cultural Political Economy
interpretation Oriented to Discourses of Competitiveness”, in KREPS 2015.

SuM, NGAI-LING E JESSOP, BOB, 2013
Towards a Cultural Political Economy. Putting Culture in its Place in Political
Economy, Edward Elgar, Chaltenham-Northampton.

TOSCANO, MARIO ALDO E CIRILLO, ANTONELLA (a cura di), 2013
Sulla razionalita occidentale. Processi, problemi, dialettiche, Franco Angeli, Milano.

THOMAS, D. PETER, 2009
The Gramscian Moment. Philosophy, Hegemony and Marxism, Brill, Leiden-Boston.

TRONTI, MARIO, 1962
La tabbrica e la societa, “Quaderni Rossi”, n° 2.

200



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

VERNAGLIONE, B. PAOLO (a cura di), 2015
Michel Foucault. Genealogie del presente, Manifestolibri, Roma.

WATTS, MICHAEL, 2013

“A Political Ecology of Environmental Security”, in FLOYD E MATTHEW 2013,

ID., 2003

Development and Governmentality, “Singapore Journal of Tropical Geography”, n° 1.

WEMYSS, GEORGIE, 2009

The Invisible Empire. White Discourse, Tolerance and Belonging, Routledge, London-
New York.

ZHAO, YUEZHI, 1993

The “End of Ideology” Again? The Concept of Ideology in the Era of Post-Modern
Theory, “Canadian Journal of Sociology”, n° 1.

201



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

202



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Alessandro Pandolfi (1955-2017)

Pubblichiamo in questo numero della rivista I'ultimo contributo scritto di Alessandro
Pandolfi, docente di Storia delle dottrine politiche presso I'Universita di Urbino “Carlo
Bo”, morto I'11 maggio di quest’anno all’eta di 61 anni.

Laureatosi in Filosofia alla Universita Cattolica di Milano alla fine degli anni ‘70 con
una tesi su Michel de Certeau, Alessandro arrivdo a Urbino nel 1988 come ricercatore
presso la Facolta di Giurisprudenza, divenendo professore associato nel 2001; nel 1994,
intanto, aveva ottenuto il titolo di Docteur es Lettres presso I'Universite de Paris VIII
(St. Denis). Fu tra coloro che nel 1992 contribuirono alla nascita della Facolta di
Scienze politiche, insieme a Gian Paolo Calchi Novati e ad altri giovani studiosi.
Alessandro ha sempre saputo coniugare al meglio un grande impegno didattico con la
passione per la ricerca e 'impegno militante. Per questa ragione tra le sue opere piu
significative va certamente inclusa I'ideazione e la realizzazione di un manuale di storia
del pensiero politico profondamente innovativo nel metodo e nei contenuti, visto che
compaiono anche saggi sul pensiero politico islamico e sulle vicende delle rivoluzioni
caraibiche dell’Ottocento (Nel pensiero politico moderno, Manifestolibri, Roma 2004,
poi ripubblicato con nuovi interventi, suoi e altrui, con il titolo Ordine e mutazione.
Figure, concetti e problemi del pensiero politico moderno, Ombre Corte, Verona 2014).
Anche la traduzione e la cura della trilogia di Michael Hardt e Antonio Negri (Impero,
Moltitudine, Comune, pubblicati per Rizzoli rispettivamente nel 2002, 2004 e 2010)
vanno considerate come un importante contributo alla discussione pubblica e
accademica di un’opera che ha avuto un’enorme eco internazionale e dunque come un
intervento che nel nostro paese ha stimolato in maniera significativa il dibattito sulla
globalizzazione politica ed economica.

A partire dalla sua tesi di dottorato francese, pubblicata con il titolo Généalogie et
dialectique de la raison mercantiliste (L’Harmattan, Paris 1996), Alessandro si era a
lungo interessato al nesso tra mercantilismo, colonialismo e accumulazione capitalistica,
traducendo e curando un’edizione italiana antologica di un classico dell’Tlluminismo
radicale francese, I’ Histoire des deux Indes di Guillaume-Thomas Raynal (Storia delle
due Indie, Rizzoli, Milano 2010). Questo lavoro ¢ stato affiancato, nel corso degli anni,
da una ricerca originale attorno al pensiero di Michel Foucault, che ha prodotto una
monografia intitolata 7re studi su Foucaulr (Terzomillennio 2000), numerosi saggi su
riviste e volumi collettanei e la cura di un numero della rivista “Scienza & Politica”
dedicata a Foucault: filosofo politico della storia (vol. 27, n°® 52, 2015). Di ispirazione
foucaultiana & anche l'acuta riflessione sul tema della biopolitica e della
governamentalita presente nel volume Natura umana (Il Mulino, Bologna 2006), scritto
da Alessandro per la collana “Lessico della politica”.

Infine va ricordato che Alessandro ¢ sempre stato in prima fila nella lotta per i diritti dei
soggetti marginalizzati: migranti, poveri, carcerati. A loro ha dedicato tempo e
intelligenza, in particolare come volontario dell’associazione Naga di Milano, della quale
era diventato anche membro del direttivo. Per questo si puo ben dire che Alessandro
abbia vissuto con particolare intensita proprio quella inscindibile interazione tra
indagine filosofica e vita etica che il suo “maestro” Foucault teorizzava e praticava.

Stetano Visentin

203



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

Foucault: biopotere, biopolitica e egemonia
Alessandro Pandolfi (Universita di Urbino)

The reproduction of capitalist relationships is the real object of Foucault’s genealogies
of biopolitics. In the first European industrialization, capitalist power has fought an
unbroken social war against proletarian workforce, spreading its hegemony through
disciplinary devices. The latest applications of this discipline on proletarian bodies have
been counterbalanced by several forms of popular antagonism (labor refusal,
irregularity, waste, sexual disorder...), to combat which capitalism has spread its
“microfisic powers” in modern society. Hindering bourgeois exploitation, class
struggles also forced capitalism to manage workforce as a biopolitical matter. It’s the
phase of the hegemonic paradigm (“master’s discourse”), overcome in the Seventies by
a new neoliberal biopolitical discourse, whose aim is the reproduction of workforce
through competition, systematic production of inequality, subjectivisation processes.
This new mode of production, government, and reproduction of workforce ultimately
leads to a transformation of class struggles, which nowadays appear as unforesecable
forms of resistance to neo-liberal biopolitical government and its compelling and
objectivating power.

Keyswords: Foucault; Workforce; Class struggle; Biopolitcs; Hegemony.

1. Funzionalismo e genealogia

Nei suoi ultimi interventi su Foucault, Balibar sostiene che il
regolamento di conti tra Foucault/Marx e il marxismo, con Althusser
sempre in sovraimpressione, € particolarmente serrato nei primi anni
Settanta sui terreni sui quali Foucault costruisce il “diagramma
disciplinare” e definisce i primi elementi della genealogia della
biopolitica. In quella fase Foucault elabora una teoria organica e
“alternativa” della riproduzione dei rapporti di produzione capitalistici,
e segnatamente della forza lavoro, che Balibar definisce
«impressionante» per un marxista, o un post marxista come egli si
qualifica'. Anche per Paolo Virno il tema della riproduzione della forza
lavoro svela «l’origine non mitologica di quel dispositivo di saperi e
poteri che Michel Foucault ha definito con il termine di Aiopolitica»*. 1l
motivo della forza lavoro ¢ stato riconosciuto come via d’accesso al
fondamento della biopolitica da Sandro Mezzadra e da Brett Neilson. I

' BALIBAR 2015a, pp. 285-89; BALIBAR 2015b, pp. 86-94.
2 VIRNO 1999, p. 125.

204



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

due versanti della forza lavoro: «il corpo vivente prodotto come
portatore della forza lavoro e la potenza umana generale incarnata dal
concetto», per Mezzadra e Neilson corrispondono ai bersagli
rispettivamente delle discipline e della biopolitica’. La produzione e
riproduzione della forza lavoro permette infine di far convergere su un
unico punto focale le diverse genealogie della biopolitica tracciate da
Foucault dai corsi al College de France della prima parte degli anni
Settanta alla Volonta di sapere, da Bisogna difendere la societa del 1976
a Sicurezza, territorio, popolazione e Nascita della biopolitica sino al
periplo attraverso I’etica antica e cristiana.

In alcuni testi degli anni Settanta Foucault descrive in termini
funzionalistici un rapporto circolare tra accumulazione degli uomini e
accumulazione del capitale che, a partire dalla seconda meta del XVIII
secolo, si sviluppa sul doppio asse anatomo-politico delle discipline e
delle regolazioni biopolitiche delle popolazioni®. Queste e altre sintesi
funzionaliste di Foucault rimaneggiano lunghi snodi di ricerche
genealogiche. In una prospettiva genealogica, le categorie in questione
nella biopolitica — la forza lavoro, la vita, la popolazione — cristallizzano
degli assemblaggi messi in opera attraverso discontinuita,
periodizzazioni di diversa durata, e soprattutto, lungo un ciclo continuo
di conflitti. Come Foucault dice in Nascita della biopolitica, la
genealogia mostra in che modo qualcosa che non esisteva (Foucault fa
I’esempio della follia, della malattia, della delinquenza e della sessualita,
a cul possiamo benissimo aggiungere, la vita, la popolazione, la forza
lavoro) sia diventato comunque qualcosa, che Foucault definisce
«positivita», «qualcosa che tuttavia continua a non esistere». Le
positivita sono i prodotti delle interferenze tra un complesso di pratiche
e determinati regimi di verita che fissano a quale prezzo sono state
istituite e «incise imperiosamente nel reale»’.

> MEZZADRA E NEILSON 2014, pp. 243-47.

* FOUCAULT 1998a, pp. 164-65; FOUCAULT 2010, pp. 124-25; FOUCAULT 2014,
pp- 240-43.

> FOUCAULT 2005, pp. 30-31.

205



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

2. Fabbriche della forza lavoro

Nel corso su La societa punitiva del 1972-73 Foucault sostiene che
contrariamente a quanto dicono «alcuni famosi post-hegeliani» il lavoro
non ¢ l'essenza concreta dell’'uomo: «Il tempo e la vita dell’'uomo»
prosegue Foucault «non sono forza lavoro per natura, bensi piacere,
discontinuita, festa, riposo, bisogno, attimi, caso, violenza, ecc. Ora, ¢
proprio questa energia esplosiva che bisogna trasformare in una forza
lavoro continua e continuamente offerta sul mercato»®. Il punto di
convergenza tra le discipline e la biopolitica non & dunque tanto la forza
lavoro, ma la produzione e la riproduzione della forza lavoro.
Nonostante le definizioni essenzialiste della forza lavoro disseminate
nell’opera marxiana, per Foucault ¢ stato Marx a scoprire 'arcipelago
dei sottopoteri, «la proprieta, la schiavitu, 'officina e anche 'esercito» e
cio¢ le fabbriche della forza lavoro sul doppio registro «del corpo
addestrabile» e della popolazione «come macchina per produrre
ricchezze, beni o altri individui»’. Ancora ne La Societa punitiva
Foucault afferma che nei primi decenni di sviluppo del capitalismo
industriale la fabbricazione della forza lavoro nelle «maglie» del potere
capitalistico ha la forma di una guerra, che ora definisce guerra civile,
ora guerra sociale. Non si tratta dell’hobbesiana guerra di tutti contro
tutti, bensi di una guerra dichiaratamente di classe: «Guerra dei ricchi
contro i poveri, dei proprietari contro coloro che non possiedono nulla,
dei padroni contro i proletari»®.

La costruzione dell’egemonia di classe da parte della borghesia ¢
legata al processo di fabbricazione e riproduzione della forza lavoro
nella turbolenza della guerra sociale. «Una classe dominante non ¢
un’astrazione e neppure una realta presupposta», dice in tal senso
Foucault:

«Il fatto che una classe diventi classe dominante, che sia in grado di
assicurare questo dominio e che questo dominio si rinnovi sono certamente gli
effetti di un certo numero di tattiche efficaci, ponderate e funzionali all'interno
di grandi strategie che consolidano questo dominio. Ma tra la strategia che

® FOUCAULT 2016, p. 248.
" FOUCAULT 1998a, pp. 158-64.
® FOUCAULT 2016, p. 35.

206



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

fissa, riproduce, moltiplica e accentua i rapporti di forza e la classe dominante
c’e¢ un muto rapporto di produzione. In tal senso, si puo dire che la strategia
della moralizzazione della classe operaia ¢ opera della borghesia. Ma si puo
anche dire che ¢ questa strategia che permette alla borghesia di essere la classe
borghese e di esercitare il suo dominio»”.

I dispositivi disciplinari e le prime regolazioni biopolitiche della
forza lavoro sono stati forgiati sui fronti della guerra sociale. Su quello
della distruzione politica e della criminalizzazione degli illegalismi
popolari “precapitalistici”. Quindi, nel corpo a corpo con una forza
lavoro per la cui fabbricazione e riproduzione occorreva “instillare” un
vincolo di conservazione sui registri biopolitici della riproduzione,
dell’igiene e della moralizzazione delle forme di vita. A questo riguardo
Foucault osserva che le istanze biopolitiche della riproduzione del
proletariato si sono scontrate con il double bind dell’accumulazione
capitalistica. Da un lato, occorreva alimentare la mobilita della
sovrappopolazione proletaria necessaria per gestire la sua
mercificazione, dall’altro, costringere una parte del proletariato alla
fissazione, altrettanto necessaria per il suo consumo, a un apparato di
produzione.

Gli strumenti della produzione e riproduzione della forza lavoro si
sono contestualmente scontrati con la resistenza di una moltitudine
razzializzata e criminalizzata'®. Da un lato, si & reso necessario
immunizzarsi nei riguardi di questa moltitudine, riducendola
all’apartheid, come scrive E. P. Thompson''. Dall’altro, era altrettanto
urgente imporre un apparato che fosse «abbastanza sottile e profondo»
per raggiungere il focolaio della resistenza, «il corpo, il desiderio, il
bisogno operaio»'?. Da una parte occorreva garantire la protezione della
ricchezza dalla depredazione dei lavoratori in manifatture e fabbriche
che, come dice Marx citando Fourier, assomigliano a «bagni penali
appena mitigati» ove domina un’anatomo-politica disciplinare senza
biopolitica. Dall’altra, la sovrapproduzione del proletariato regolata da
una bioeconomia senza biopolitica, senza alcuna preoccupazione per la

> FOUCAULT 1994, vol. III, pp. 306-07.
0 Ivi, pp. 178 sgg.

1 THOMPSON 1980, p. 195.

2 FOUCAULT 2016, p. 189.

207



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

salute, la malattia e la mortalita, senza alcun interesse per la gestione
economica e morale della sessualita. «Le condizioni di vita che erano
fatte al proletariato soprattutto nella prima meta del XIX secolo» scrive
Foucault ne La volonta di sapere «mostrano che si era lontani dal
prendersi cura del suo corpo e del suo sesso: poco importava che quella
gente vivesse o morisse, in ogni caso si riproduceva da sola»".

Il décalage della presa a carico biopolitica del corpo del proletariato
nello sviluppo del primo capitalismo industriale complica la datazione
di cid che Foucault definisce la «soglia di modernita biologica» della
societa moderna. Questo décalage mostra che il passaggio dalle
regolazioni governamentali settecentesche della popolazione e dallo
sviluppo delle scienze camerali alla biopolitica capitalistica non & cosi
lineare come fanno pensare certe formulazioni funzionaliste di
Foucault. Lo scarto tra sviluppo del capitalismo e regolazione della
popolazione proletaria consiste, in primo luogo, in una serie di
differenziazioni immanenti al significante popolazione determinate dalle
dinamiche dell’accumulazione capitalistica. Differenziazioni tra le parti
della popolazione inserite nel processo di produzione e la
sovrappopolazione abbandonata alla disoccupazione e alla precarieta
dell’esistenza, ma entrambe soggiogate dal pieno impiego del tempo da
parte del processo della valorizzazione capitalistica:

«Ed ¢ cio che all'inizio del XIX secolo caratterizza la politica del
capitalismo, il quale ha bisogno di una massa di disoccupati per influire sui
salari, e non del pieno impiego degli individui; ha invece bisogno del pieno
impiego del tempo, in modo da far si che un certo numero di individui non sia
impiegato — e infatti non era inusuale un orario di lavoro di dodici o quindici

1
ore» 4.

L’applicazione tardiva della regolazione biopolitica al corpo del
proletariato ¢ stata contestualmente determinata dal rifiuto ostinato da
parte dei proletari di subordinare i corpi, le forme e il tempo di vita alla
forza lavoro. A questo riguardo Foucault sottolinea che sin dalla sua
genesi la biopolitica & stata un teatro di lotte, fughe e resistenze,

P FOUCAULT 2010, p. 112.
" Ivi, p. 227.

208



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

negoziazioni e pratiche costituenti®. La popolazione, dice Foucault nel
corso Sicurezza, territorio, popolazione, «funziona sia come oggetto di
meccanismi che mirano a produrre un certo effetto, sia come soggetto a
cui si chiede di agire in questo o in quel modo»'¢. Nel XVIII secolo, che
si tratti di regolazioni demografiche o di controllo della mobilita,
quando gli individui resistono con la contraccezione e con il
vagabondaggio contraddicono le aspettative governamentali riguardanti
il modo di essere della popolazione; quando combattono le misure
macroeconomiche con gli illegalismi e le pratiche dell’economia morale
si comportano ancora come fa il popolo: «Il popolo ¢ quello che resiste
al governo della popolazione e cerca di sottrarsi al dispositivo che mira
a mantenere la popolazione a un livello ottimale»'’.

La resistenza piu temuta del proletariato manifatturiero e industriale
viene definita da Foucault «illegalismo di dissipazione». Dissipazione ¢&
sinonimo di rifiuto del lavoro: irregolarita, spreco, nomadismo, incuria
del corpo e disordine sessuale; infine, i punti piu estremi della
resistenza: il sabotaggio e «il rifiuto della famiglia»'®. Foucault sostiene
che dallillegalismo di dissipazione ¢ nata la lotta di classe e
I'organizzazione della classe operaia'®. Il dissipatore diventa un
antagonista, prima luddista poi trade-unionista. Per combattere la
dissipazione della forza lavoro il capitalismo € ricorso a una microfisica
di controlli, sorveglianze e punizioni capillari spalmata sulla vita del
proletariato. In questa rete ¢ apparso il primo dispositivo disciplinare,
costituito dal binomio debito-risparmio, a esercitare profonde
ripercussioni biopolitiche sulla longevita, la malattia e 'assicurazione
del tempo di vita dei lavoratori®.

Le lotte della prima meta del XIX secolo per la riduzione dell’orario
di lavoro e intorno alla gestione degli istituti di previdenza e risparmio
sono i primi momenti della lotta biopolitica della classe operaia*. La
lotta di classe ha imposto al comando capitalistico la limitazione delle

P PALTRINIERI 2010, pp. 59-60.

¢ FOUCAULT 2005, p. 43.

7 Ivi, p. 44; FOUCAULT 2016, pp. 58-63.
¥ FOUCAULT 2016, p. 204,

" Ivi, p. 208.

20 Ivi, p. 216.

2L Ivi, p. 244.

209



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

forme piu estreme di sfruttamento, costringendolo a biopoliticizzare il
corpo del proletariato, a ammettere che anche quel corpo era una
«realta biopolitica»®. Tutti i dispositivi di regolazione e controllo
biopolitico della forza lavoro sono stati, come il risparmio, i luoghi «di
una battaglia di poteri, con tutta una serie di strategie opposte; di
vittorie e di sconfitte che approfittano le une delle altre»”. Questo vale,
secondo Foucault, per la valorizzazione della famiglia e del matrimonio;
per le regolazioni demografiche e le campagne per 'endogamia; per gli
insediamenti abitativi e gli alloggi in cui stanziare i lavoratori; per
I'educazione, la medicalizzazione e I'imposizione al proletariato del
dispositivo di sessualita.

Dalle genealogie tracciate da Foucault nei primi anni Settanta la
biopolitica moderna risulta come una serie di dispositivi di potere;
come un complesso di oggettivazioni e regimi di verita allestiti e messi
in funzione da svariate forme del sapere; come dei processi di
soggettivazione. La posta in gioco di tutte queste figure ¢ la produzione
e la riproduzione della forza lavoro. Da un lato, una campagna di
assoggettamento, discontinua e continuamente spezzata dalle lotte,
portata avanti dall’assiomatica capitalistica: «Un potere destinato a
produrre delle forze, a farle crescere e ad ordinarle piuttosto che a
bloccarle, a piegarle o a distruggerle»™. «Il potere» — scrive Foucault in
Sorvegliare e punire — «produce il reale; produce campi di oggetti e
rituali di verita»”. Contestualmente, indocilita, insubordinazione,
resistenze e lotte che talvolta animano e sedimentano delle
soggettivazioni che logorano e minano le dominazioni, rovesciano i
rapporti di potere, si appropriano delle oggettivazioni e dei rituali di
verita costruiti dal biopotere per trasformarli, come Foucault ribadisce
ne La volonta di sapere;

«Contro questo potere ancora nuovo nel XIX secolo, le forze che resistono
si sono appoggiate proprio su quello ch’esso investe — cioe¢ sulla vita e
sull'uomo in quanto essere vivente [....] La vita, come oggetto politico, ¢ stata
in un certo qual modo presa alla lettera e capovolta contro il sistema che

22 SIBERTIN-BLANC 2015, p. 235.
2 Ibidem.

2 FOUCAULT 2010, p. 120.

> FOUCAULT 2014, p. 212.

210



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

cominciava a controllarla. E la vita, molto pitt del diritto che & diventata allora
la posta in gioco delle lotte politiche»**.

3. Biopolitica neoliberale

Nel corso su La societa punitiva Foucault dice che il periodo
contrassegnato dall’interdipendenza tra normazione disciplinare e
normalizzazioni biopolitiche della forza lavoro ¢ stato verbalizzato da
un discorso che, echeggiando Lacan, Foucault chiama discorso del
padrone: «E un discorso che descrivera, analizzera, normalizzera,
fondera la norma e la rendera presente, visibile, persuasiva. In altri
termini, il discorso che parla del re e fonda la sua regalita puo
scomparire e cedere il posto al discorso del padrone, cioe al discorso di
colui che sorveglia, dice la norma, distingue il normale dall’anormale,
apprezza, giudica, decide: il discorso del maestro di scuola, del giudice,
del medico, dello psichiatra»®’. Secondo Foucault il discorso del
padrone ¢ indicativo di una fase della storia del capitalismo che ¢ stata
superata. Come ha scritto Deleuze, in Foucault la genealogia della
societa disciplinare e della regolazione biopolitica delle popolazioni ¢
una ricostruzione della relativa brevita di un modello egemonico che
raggiunge 1'apogeo nel XX secolo e inizia a declinare negli anni
Sessanta®®,

Nel 1979, Foucault decifra i lineamenti di un altro paradigma
biopolitico che si sta affermando in modo assolutamente netto. Questo
paradigma egemonico ¢, ad un tempo, una nuova struttura di potere e il
precipitato delle lotte che, a partire dal ‘68, hanno politicizzato i
contenuti della societa disciplinare e della normalizzazione biopolitica
logorandone la tenuta:

«Ma non si tratta proprio di cio che caratterizza i movimenti politici attuali,
la scoperta che le cose piti quotidiane — la maniera di mangiare, di nutrirsi, i
rapporti tra un operaio e il suo padrone, la maniera d’amare, il modo in cui &
repressa la sessualita, le costrizioni familiari, la proibizione dell’aborto — sono

26 FOUCAULT 2010, p. 128.
2 FOUCAULT 2016, p. 256.
8 DELEUZE 2000, p. 234,

211



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

politiche? In ogni caso farne 'oggetto di un’azione politica: ¢ in questo che
consiste la politica attuale. Di conseguenza, il carattere politico o impolitico di
un'azione non ¢ piu determinato solo dallo scopo di quest’azione, ma dalla
forma, dalla maniera in cui vengono politicizzati oggetti, problemi,
inquietudini e sofferenze che la tradizione politica europea del diciannovesimo

secolo aveva bandito come indegni dell'azione politica»’.

La societa che sta sorgendo, dice Foucault, ¢ una societa in cui «non
¢ piu necessario il meccanismo della normalizzazione generale e
dell’esclusione  del non normalizzabile».  Incentivazione e
apprezzamento delle differenze, gestione delle oscillazioni, tolleranza
variabile degli illegalismi, interventi sui fattori ambientali sostituiscono
I'assoggettamento interno degli individui, la governamentalita
individualizzante, la regolamentazione indefinita, la subordinazione e la
classificazione da parte delle norme’’. La funzione principale della
governamentalita neoliberale & programmaticamente biopolitica:
esercitare un’azione sull’ambiente della riproduzione della forza lavoro
per facilitarne il gioco che, a ben vedere, ¢ uno solo: la concorrenza®.

Il paradigma neoliberale non si applica piu al lavoro come era stato
costituito e normalizzato nella societa disciplinare, governamentalizzato
dalle regolazioni biopolitiche e concettualizzato dall’economia classica.
I lavoro non ¢ un fattore di produzione astratto dalle determinazioni
concrete la cui azione ¢ misurabile in base a unita di tempo. Il processo
produttivo ¢ diventato irriducibile alle norme e alle misure che
regolavano la produzione del valore nella societa strutturata dalle
discipline e dalle normalizzazioni massive della popolazione. 1l lavoro ¢
un processo di soggettivazione, un comportamento che alloca risorse
rare per fini «che risultano concorrenti, ovvero per fini che sono
alternativi e che non possono essere sovrapposti gli uni agli altri»”. 1
lavoro, continua Foucault, ¢ una macchina che produce flussi di reddito
e cioe remunerazioni di un capitale. Nella concezione della forza lavoro
come capitale umano, macchina, come impresa produttiva di reddito,

2 FOUCAULT 1998b, pp. 168-69.
0 Ivi, p. 214.
3 Ivi, p. 215.
2 Ivi, p. 216.
® Ivi, p. 183.

212



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

diventa per la prima volta praticamente vera la definizione della forza
lavoro formulata da Marx: «l’insieme delle attitudini fisiche e
intellettuali che esistono nella corporeita». Questo «insieme»
comprende gli elementi costitutivi del capitale umano, innati e acquisiti,
che, dice Foucault commentando Becker e altri economisti neoliberali,
possono essere effettivamente o potenzialmente governati, prodotti e
riprodotti e persino programmati. La riproduzione, 'educazione, la
formazione, il matrimonio, la qualita dell’affettivita genitoriale, la salute,
le relazioni, le migrazioni e la mobilita, sono gli elementi costitutivi del
capitale umano suscettibili di una serie di interventi biopolitici.

La governamentalita neoliberale ha che fare solo liminarmente con la
popolazione. Il piano di applicazione della biopolitica neoliberale &
costituito da insiemi di individui i cui profili genetici, culturali, afferenti
al design psicologico e comportamentale, li caratterizzano come
portatori di fattori causali positivi o negativi. Alla regolazione massiccia
di elementi aggregati e di variabili generali che riguardano la
popolazione si sovrappongono logiche e tecniche predittive di
potenzialita o di rischi individualizzati in determinate classi di soggetti.
La governamentalita neoliberale si applica alle variabili ambientali che
sensibilizzano la vita del capitale umano, che incentivano o
disincentivano determinati comportamenti. La risposta non aleatoria
alle modificazioni € una condotta razionale espressiva del livello di
produttivita e di competitivita raggiunto dal capitale umano. L’Aomo
oeconomicus, dice Foucault parafrasando Becker, ¢ colui che accetta la
realta. «Definizione colossale»: cosi la giudica Foucault. «L’Aomo
oeconomicus &, insomma, colui che & eminentemente governabile»’*.

Come teorizzato dagli ordoliberali tedeschi, il principio ordinativo
della societa ¢ la concorrenza, una produzione programmatica e
sistematica di disuguaglianze a partire dalla dotazione genetica:

«Nel momento in cui una societa si porra la questione del proprio capitale
umano in generale, inevitabilmente il controllo del vaglio e del miglioramento
del capitale umano degli individui, in funzione delle unioni e delle procreazioni
che ne seguiranno verra tradotto in atto, o in ogni caso questa richiesta verra
avanzata. Dunque, il problema politico dell’utilizzazione della genetica si pone
in termini di costituzione, di crescita, di accumulazione e di miglioramento del

> Ivi, p. 220.
213



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

capitale umano. Gli effetti razzisti, diciamo, della genetica sono certamente da
temere, e non sono per nulla cancellati»"".

Sui rischi di un ritorno del razzismo biologico Foucault nota che
«attualmente non mi sembra che sia questa la posta in gioco piu
importante della politica»’®. Tuttavia, nella dinamica concorrenziale la
discriminazione di classe ¢ ipso facto una discriminazione biopolitica
che assume marcati connotati razzisti: «Certamente ¢ molto piu in
relazione all’acquisto, e cioe alla sostituzione pitt 0 meno volontaria di
un capitale umano durante la vita degli individui che si pongono tutti i
problemi»’’. Un’obiettiva selezione di classe, con evidenti ripercussioni
biopolitiche razziste, discrimina «il carattere nettamente piu
malthusiano delle famiglie ricche rispetto a quelle povere»’®. Le famiglie
ricche con pochi figli e con un elevato capitale umano devono legare tra
di loro le generazioni in modo diverso dall’eredita tradizionale,
mediante investimenti finanziari e di tempo per trasmettere ai figli, dice
Foucault, «Un capitale umano per lo meno uguale a quello detenuto dai
genitori [...] Ora questi investimenti non sono possibili se la famiglia &
numerosa». Che si tratti del futuro di una famiglia, della suscettibilita
alle malattie di un individuo o delle politiche pubbliche di un governo,
valgono sempre gli stessi criteri di valutazione rappresentati dagli indici
di concorrenzialita derivanti dalle strategie imprenditoriali.

C’¢ un altro aspetto criptorazzista della biopolitica neoliberale che
Foucault mette solo parzialmente in luce. Foucault sottolinea che
nell’ordoliberalismo la vita ¢ globalmente intesa come un esercizio di
impresa per sostenere la dinamica concorrenziale. Questa logica
onnicomprensiva va bilanciata, in quanto «principio disgregante», con
una politica sociale o Viralpolitik volta a costituire dei «valori caldi»
compensativi del meccanismo «freddo della concorrenza»®. Il prezzo
della compensazione — messa in opera con significanti e meccanismi
artificiali per modellare identita e formazioni altrettanto artificiali — ¢ la

5 Ivi p. 189,
3 Ibidem.
" Ibidem.
% Ivi, p. 199.
% Ibidem.
Y Ivi, p. 196.

214



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

discriminazione dei soggetti incapaci di esercizio di impresa, incapaci di
accumulare e gestire capitale umano. La causa e la conseguenza di
questa incapacita ¢ data dal fatto che questi soggetti si trovano al di
fuori della linea termica dei valori caldi.

4. Biopolitica e lotta di classe

I rapporto con il razzismo ¢ il terminale delle genealogie
foucaultiane della biopolitica. In Bisogna difendere Ia societa Foucault
dice: «Tutti i modi di funzionamento moderno dello Stato» sono passati
attraverso il razzismo «a un certo punto, a un certo limite e in certe
condizioni»*. Sino alla «governamentalita» neoliberale degli elementi
costitutivi della forza lavoro capitale umano, la governamentalita come
Vitalpolitik. In alcuni testi, alla curvatura della biopolitica nel razzismo
Foucault oppone la lotta di classe come alternativa assoluta. Nel corso
Territorio, sicurezza, popolazione Foucault cita «la famosa
contrapposizione tra Malthus e Marx». Marx, dice Foucault, ha
aggirato il problema della popolazione che Malthus aveva posto in
termini di «bioeconomia» e lo ha ritrascritto come «questione storico-
politica di classe, di confronto e di lotta di classe. Ecco I'alternativa: o la
popolazione o la classe; qui avviene la frattura»®. In Bisogna difendere
Ia societa la biopolitica ¢ una reazione della sovranita di fronte
all’appropriazione da parte della lotta di classe del discorso storico
politico della lotta delle razze e delle nazioni che corre lungo la storia
moderna dal XVTI alla fine del XVIII secolo. «La sovranita dello Stato»,
dice in tal senso Foucault, «ha investito, ripreso a carico, riutilizzato,
all’interno della propria strategia, il discorso della lotta delle razze [...]
come un’alternativa e uno sbarramento all’appello rivoluzionario che
derivava anch’esso, a sua volta, dal vecchio discorso delle lotte»®™. Da
quel momento 'oggetto popolazione sara unificato prima nel monismo
nazionale, poi in un monismo biologico da difendere, rigenerare e
potenziare a ogni costo.

1 FOUCAULT 1998b, p. 220.
2 FOUCAULT 2005, p. 67.
¥ FOUCAULT 1998c, p. 74.

215



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

La lotta di classe conserva, come la sua stessa ragion d’essere, il
nucleo del «vecchio discorso delle lotte tra le razze». E il principio della
lotta storico-politica contro le totalizzazioni sovraniste, poi nazionaliste
e infine biopolitiche. Per la lotta di classe, il razzismo non € tanto un
rischio esterno, quanto il sinonimo della propria impossibilita interna in
quanto lotta di classe: «Non c¢’¢ lotta di classe che non sia “gia sempre”
una lotta di derazzializzazione del “popolare”, dell’operaio, del
colonizzato, del “povero”»*. La lotta di classe ¢ la lotta per fare e
praticare senza riserve la differenza di fronte all’omogeneo, alle
totalizzazioni, alla costruzione del soggetto in base a una normativita e a
una normalizzazione presupposte.

«E questa la lezione da trarre a nostro modo di vedere dal
neoliberismo: il soggetto € sempre da costruire», scrivono Dardot e
Laval ne La nuova ragione del mondo®. Foucault ¢ stato uno dei primi
a destrutturare la fabbrica biopolitica neoliberista della soggettivita
nella forma della forza lavoro capitale umano macchina. Foucault ha
mostrato che le implicazioni razziste del neoliberismo sono annidate nel
dispositivo egemonico in quanto biopotere sugli aspetti della vita come
elementi costitutivi della forza lavoro capitale umano macchina.
Foucault ha declinato la lotta di classe all’altezza di questo esercizio del
potere. In un’intervista inedita ai giovani militanti trotzkisti egli
chiarisce che non ¢’¢ una determinazione in ultima istanza o un livello
fondamentale della lotta di classe rispetto a cui tutto il resto sarebbe
effetto secondario o conseguenza: «La lotta di classe», conclude
Foucault, «concretamente riguarda tutto cid che viviamo»*. Nel
neoliberismo, la produzione e la riproduzione della forza lavoro
assorbono «tutto cio che viviamo», dunque il fronte della lotta di classe
¢ necessariamente biopolitico.

Riassumendo il senso del suo lavoro filosofico, Foucault ha detto che
quello che ha cercato di fare attraverso le ricerche genealogiche ¢
un’ontologia critica del presente e di noi stessi: «Caratterizzerdo dunque
I ethos filosofico proprio dell’ontologia critica di noi stessi come una
prova storico-pratica dei limiti che possiamo superare e quindi come un

* SIBERTIN-BLANC 2015, p. 243.
¥ DARDOT E LAVAL 2013, p. 488.
% FOUCAULT 1977, v. http://questionmarx.typepad.fr.

216



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

lavoro di noi stessi su noi stessi in quanto esseri liberi»*. Il «lavoro di
noi stessi su noi stessi» € la linea piu avanzata della lotta politica
contemporanea: «Eppure proprio la costituzione di una tale etica», dice
Foucault nel corso L ’ermeneutica del soggetto, «& un compito urgente,
fondamentale, politicamente indispensabile, se ¢ vero che, dopotutto,
non esiste un altro punto originario e finale, di resistenza al potere
politico, che non sia nel rapporto di sé con sé»*. Questo “lavoro” si
declina, da un lato, come déprise de soi, come disattivazione delle
oggettivazioni a cui siamo assoggettati e a cui ci assoggettiamo nella
gestione auto-imprenditoriale del capitale umano macchina e nel rour
de force delle performance concorrenziali con gli altri. Dall’altro, come
un rapporto ethopoietico con noi stessi «in quanto esseri liberi», come
una pratica con la quale, quando si agisce e si ¢ in rapporto con altri, ci
si costituisce nell'immanenza dei propri atti e delle relazioni: «Il sé con
cui ci si rapporta non ¢ nient’altro che il rapporto stesso [...] ¢ in altre
parole I'immanenza, o meglio, I'adeguazione ontologica di sé al
rapporto»”,

I terreni in cui & in questione il lavoro di noi stessi su noi stessi e il
rapporto con gli altri sono i medesimi in cui sono in funzione gli
operatori e i dispositivi biopolitici neoliberisti della costruzione di se
stessi, del tempo, del proprio corpo e delle relazioni per non «dissipare»
la forza lavoro capitale umano macchina. Il «lavoro di noi stessi su noi
stessi» si impianta in questi operatori e nei dispositivi attivando il
conflitto tra i modi della produzione di sé e come principio costruttivo
di alternative del rapporto con gli altri. «La politica», dice Foucault in
Sicurezza, territorio, popolazione, «<non ¢ niente di piu e niente di meno
che cio che nasce con la resistenza alla governamentalita, la prima
sollevazione, il primo fronteggiarsi». Nella lotta di classe contro la
governamentalita biopolitica neoliberista etica e politica sono
effettivamente e necessariamente inseparabili.

4" FOUCAULT 1998c, p. 229.
% FOUCAULT 2003, p. 222.
¥ Ivi, p. 480.

50 FOUCAULT 2005, p. 328

217



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

Riferimenti bibliografici

BALIBAR, ETIENNE, 20152

“Lettre d’Etienne Balibar a I’éditeur du cours”, in FOUCAULT 2015.

ID., 2015b

Marx et Foucault. Lectures, usages, confrontations, La Découverte, Paris: v. il cap.

“L’anti-Marx de Michel Foucault”.

DARDOT, PIERRE E LAVAL, CHRISTIAN, 2013
La nuova ragione del mondo, Derive e Approdi, Roma.

DELEUZE, GILLES, 2000
Pourparfer, Quodlibet, Marcerata.

FOuCAULT, MICHEL, 1977

Microfisica del potere, Einaudi, Torino.

ID., 1994

“Le jeu de Michel Foucault” in Dits et Ecrits, Gallimard, Paris 1994, vol. II1, n. 206, pp.
306-07.

ID., 1998a

“Le maglie del potere”, in Archivio Foucault 3, a cura di A. Pandolfi, Feltrinelli,
Milano.

ID., 1998b

“Prigioni e rivolte nelle prigioni”, in Archivio Foucaulr 2, a cura di A. Dal Lago,
Feltrinelli, Milano.

ID., 1998¢

Bisogna difendere la societa. Corso al Collége de France 1975-1976, Feltrinelli, Milano.
ID., 1998d

“Che cos’é I'llluminismo”, in Archivio Foucault 3, cit.

ID., 2003

L’ermeneutica del soggetto. Corso al Collége de France 1981-1982, Feltrinelli, Milano
ID., 2004

Sicurezza, territorio, popolazione. Corso al Collége de France 1977-1978, Feltrinelli,
Milano.

ID., 2005

Nascita della biopolitica. Corso al Collége de France 1978-1979, Feltrinelli, Milano.
ID., 2010

Storia della sessualita 1. La volonta di sapere, Feltrinelli, Milano.

ID., 2014

Sorvegliare e punire. Nascita della prigione, Einaudi, Torino.

ID., 2015

Théories et institutions pénales. Cours au Collége de France 1971-1972, FEhess,
Gallimard, Seuil.

ID., 2016

La societa punitiva. Corso al Collége de France 1972-1973, Feltrinelli, Milano

218



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

MEZZADRA, SANDRO E NEILSON, BRETT, 2014
Confini e frontiere. La moltiplicazione del lavoro nel mondo globale. 11 Mulino,
Bologna.

PALTRINIERI, LUCA, 2010
Gouverner le choix procréatit: biopolitique, Ilibéralisme, normalistion, “Culture et
conflits”, n® 78, pp. 55-79.

SIBERTIN-BLANC, GUILLAUME, 2015
Race, population, classe: discours historico-politique et biopolitique du capital de

Foucault a Marx, in BALIBAR 2015.

THOMPSON, EDWARD PALMER, 1980
The Making of the English Working Class, Penguin, London.

VIRNO, PAOLO, 1999
1l ricordo del presente. Saggio sul tempo storico, Bollati Boringhieri, Torino.

219



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

220



Studi diversi



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

El idealismo moral revolucionario inherente al materialismo practico de
Karl Marx

Miguel Candioti (Unidad Ejecutora de Ciencias Sociales Regionales y
Humanidades)

Is there any place for morality and normative ethics in Marx's ideas? The attempt to
answer this question has generated a long debate and a large number of studies. Most of
them agree that Marx is ambiguous at this point because he oscillates between science
and normativity. Bur the reasons for this contradictory attitude have not been clearly
identified. A distinction between practical materialism and historical materialism, as two
different theories that coexist in Marx's work, can be an eftective way to address the
problem. While the former is inherently ethical, the scientism of the latter can hardly be
associated with morality. Young Marx's practical materialism becomes subordinated to
mature Marx's historical materialism, bur never disappears. And its ethical-political
content is rescued by revolutionaries like Gramsci and Maridtegui when they realize
that historical materialism does not really lead to socialism.

Keywords: practical materialism; moral idealism; Marx; Gramsci; Mariategui.

1. Un nuevo enfoque: la distincion entre materialismo practico y
materialismo historico

Nuestro estudio de la obra de Marx nos ha llevado a la conclusion
de que, para una adecuada comprension de sus ideas, es necesario ser
capaz de distinguir basicamente entre dos marcos tedricos generales que
han llegado a coexistir en su pensamiento: el materialismo practicoy el
materialismo historico. El primero, que es también el més antiguo,
resulta de una traduccion social de las criticas feuerbachianas de la
enajenacion  religiosa y filosofico-especulativa; es el enfoque
predominante en la etapa que va desde su Critica de la filosofia del
derecho de Hegel (1843) hasta las llamadas 7esis sobre Feuerbach
(1845) inclusive. El segundo, que prevalece a partir de La ideologia
alemana (1845-46) y recibe su mas famosa formulacion en el prefacio de
la Contribucion a la critica de la economia politica (1859), es el
producto de una transposicion a la economia del concepto hegeliano
del desarrollo histérico, y pretende subsumir al materialismo practico
bajo leyes generales del movimiento social'.

1 Cfr. CANDIOTI 2014a.
222



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Si el presupuesto basico de la moral y de la ética normativa es algin
tipo de diferenciacién entre “er” y “deber ser”, entonces quizas hay
que descartar desde el inicio que el llamado materialismo historico
suponga alguna relacion constitutiva con aquéllas. Porque esta teoria se
encuentra fuertemente inspirada por la nocion hegeliana de que «lo que
es racional es real y lo que es real es racional»* o, dicho de otro modo,
que sélo es lo que debe ser, y viceversa. Segtin esta perspectiva, resulta
completamente vano y “utdpico” enfrentar a la realidad social con un
ideal de transformacion; se trata mds bien de descubrir, describir y
suscribir las transformaciones que “de hecho” se estan dando ya en esa
realidad, las cuales siempre se corresponden con lo que
“racionalmente” debe ser. Un conocido pasaje de La ideologia alemana
reza asi:

«El comunismo, empiricamente, sélo puede darse como la accién
“coincidente” o simultdnea de los pueblos dominantes, lo que presupone el
desarrollo universal de las fuerzas productivas y el intercambio universal que
lleva aparejado. [...] Para nosotros, el comunismo no es un estado que debe
implantarse, un ideal al que haya de sujetarse la realidad. Nosotros llamamos
comunismo al movimiento rea/ que anula y supera al estado de cosas actual.
Las condiciones de este movimiento se desprenden de la premisa actualmente
existente»”’.

De este modo, segiin nuestros autores, ya en 1845-46 «el desarrollo
universal de las fuerzas productivas y el intercambio universal» bajo e/
capitalismo imperante iba dando lugar, de manera ldgica y objetiva, al
comunismo’. Podria argiiirse que, tanto en Hegel como en Marx y en

2 WELLMER 1996, p. 115.

> Como se sabe, Marx mismo nunca denomind asi su teoria de la historia social.
Fue Engels quien, a partir del An#-Diihring (1878), se refirié a ella como
«concepcidon materialista de la historia» (ENGELS 1968), férmula que poco
después fue simplificada por otros como «materialismo historico», hecho del
que el propio Engels da cuenta en una carta escrita a Conrad Schmidt el 5 de
agosto de 1890 (MARX Y ENGELS 1981a, vol. 3, p. 510).

*HEGEL 2000, p. 74.

5 MARX Y ENGELS 1970, p. 37.

¢ Mis de veinte afios més tarde, al final del tomo 1 de E/ Capital (1867), Marx
seguira sosteniendo la existencia de la misma necesidad légico-objetiva de

223



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Engels, lo que ocurre es que inconscientemente proyectan sobre el
movimiento historico la progresiva realizacion de sus propios ideales
sociales. Esto es ciertamente asi, pero no quita que tal optimismo
historico crea prescindir por completo de la normatividad como un
componente suyo, considerandose a si mismo como puramente
descriptivo de la marcha de las cosas. Por consiguiente, tanto en Hegel
como en el materialismo histérico carece de sentido buscar los
fundamentos de una moral o una ética normativa.

Otro panorama nos ofrece el marerialismo practico elaborado ya por
el joven Marx, el mas cercano a Feuerbach, que se presenta como un
analisis de la enajenacion humana, pero no sélo en el plano intelectual o
tedrico, sino ante todo en el terreno material de la practica social y sus
desgarramientos, donde los fendmenos ideoldgicos encuentran su
fundamento tltimo. Este costado de la teoria de Marx si conlleva una
especifica moral revolucionaria, que es precisamente lo que
intentaremos dilucidar a continuacion.

Esta manera de abordar el problema de la ética marxiana no se ha
planteado todavia en ninguno de los numerosos escritos que lo han
tratado’, los cuales coinciden basicamente en «reconocer que existen

matriz hegeliana: «El modo capitalista de produccién y de apropiacion, y por
tanto la propiedad privada capitalista, es la primera negacion de la propiedad
privada individual, fundada en el trabajo propio. La negacion de la produccién
capitalista se produce por si misma, con la necesidad de un proceso natural. Es
la negacion de la negacion. Esta restaura la propiedad individual, pero sobre el
fundamento de la conquista alcanzada por la era capitalista: la cooperacion de
trabajadores libres y su propiedad colectiva sobre la tierra y sobre los medios
de produccion producidos por el trabajo mismo» (MARX 2009a, pp. 953-54).

7 Senalemos sélo algunos: LABRIOLA 2000; CROCE 1973; PLEKHANOV 1968;
1933; BERNSTEIN 1974; SOREL 1978; KAUTSKY 1975; LENIN 1963; KORSCH
1971; 1981; LUKACS 1985; 2007; MARIATEGUI 1988; GRAMSCI 1975; TROTSKY
2003; BERLIN 2007; RUBEL 1974; KAMENKA 1962; 1969; GARAUDY 1964;
GUEVARA 1988; ALTHUSSER 1967; ALTHUSSER Y BALIBAR 1969; ARANGUREN
1968; ROZITCHNER 1969; SANCHEZ VAZQUEZ 1980; 2006; 1984; COHEN 1986;
AXELOS 1972; ARATO 1979; HELLER 1982; LUKES 1987; MCLELLAN Y SAYERS
1990; KAIN 1991; CHURCHICH 1994; FERNANDEZ BUEY 1999; 2001;
BLACKLEDGE 2012; BRENKERT 2013; PEFFER 2014; THOMPSON 2015.

224



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

posiciones contradictorias sobre la moral en la obra de Marx»®, pero — a
nuestro entender — no logran ofrecer una explicacion satisfactoria del
origen y los motivos de tal ambigliedad. Sin embargo, existe también la
certeza, cada vez mayor, acerca de la necesidad de asumir que no toda
la obra marxiana presenta signos vitales, y que, precisamente para salvar
y potenciar eso que — sin duda — sigue vivo en ella, tal vez sea forzoso
animarse a afilar la (auto)critica y extirpar algunos conceptos
claramente patoldgicos:

«La critica deve servire a discernere nel corpo stesso del pensiero e
dell’'opera di Marx quegli elementi di irrisolta ambiguita tra una concezione
finalistica e profetica del processo storico (con tutto cid che di grave ed
irreparabile essa ha significato nelle vicende del comunismo realizzato) e una
capacita di analisi determinata dei bisogni dei popoli e delle classi sociali
insieme alla concreta individuazione degli strumenti della critica politica ed
economica e della sua azione emancipatrice»’.

Tomo prestadas estas licidas palabras, para ofrecer con ellas una
sintesis inmejorable del espiritu que aqui nos anima.

2. Acerca del doble sentido de los términos “materialismo” e
“Idealismo”

Antes de indagar sobre la naturaleza del materialismo practico y su
moral congénita, resulta oportuno detenerse en una distincion
fundamental que ha sido generalmente subestimada o descuidada. En
los Principios elementales de filosofia (1935-36) de Georges Politzer, a
pesar de su frecuente esquematismo y su desafortunada defensa del
llamado “materialismo dialéctico” — doctrina que ciertamente no fue
elaborada por Marx, sino por Engels, Plejanov, Lenin y otros herederos
—, se atina al empezar destacando la anfibologia elemental que
presentan las palabras “materialismo” e “idealismo”. En efecto, ambos
términos pueden ser interpretados ya en sentido «moraks, ya en sentido

8 SANCHEZ VAZQUEZ 2006, p. 300.
> CACCIATORE 2016, p. 15.

225



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«filosofico»", y el significado que adquieren es muy diferente en un
caso y en el otro.

En el discurso moral (o ético) corriente encontramos la acepcion mas
vulgar, segin la cual “materialismo” es sindnimo de una busqueda
egoista de «placeres materiales»'' que rehuye la siempre dificil lucha
por alcanzar los ideales de vida buena individual y social (ideales que se
cultivan en el “espiritu” y sirven de orientacion a la practica que
procura hacerlos realidad). A la inversa: «El idealismo moral consiste en
consagrarse a una causa, a un ideal»'?, esto es, a su trabajosa realizacién,
que siempre implica algin grado de postergacion o sacrificio de los
placeres corporales inmediatos, pero precisamente para alcanzar en el
futuro una satisfaccion mas plena y duradera.

Desde el punto de vista “filoséfico” (ontoldgico-gnoseoldgico), en
cambio, el materialismo sdlo significa el reconocimiento de que existe
una realidad que es marerial, u ontoldgicamente objetiva, pues subsiste
mas alld de nuestra experiencia sensible y de nuestro pensamiento como
sujetos cognoscentes: «Porque la unica “propiedad” de la materia con
cuya admision esta ligado el materialismo filoséfico, es la propiedad de
ser una realidad objetiva, de existir fuera de nuestra conciencia». «La
nocion de materia no expresa otra cosa que la realidad objetiva que nos
es dada en la sensacién»”. Para el materialismo filoséfico, pues, la
experiencia sensible supone una auténtica relacion cognitiva entre un
sujeto cognitivo (= yo = espiritu = interior a la conciencia) y un objeto
(no-yo = materia = exterior a la conciencia # inconsciente) gue /o
precede. Por su parte, el idealismo filosofico afirma lo contrario: bien
que el mundo sensible es una mera manifestacion engafiosa de las ideas,
bien que no hay ni puede haber un afuera de la conciencia (lo cual
significa que el conocimiento sensible no constituye propiamente una
relacion del sujeto cognoscente con una naturaleza exterior a él mismo,

Y POLITZER 2004, p. 34.

Y Ivi, p. 23.

2 Ivi, p. 34.

P LENIN 1974, p. 335 y 344. Estas definiciones de “materia” contenidas en
Materialismo y empiriocriticismo (1908) se cuentan entre las escasas
afirmaciones de ese texto que suscribimos sin reparos, dado que — demasiado a
menudo — el “materialismo” que alli defiende Lenin no es mas que mero
objetivismo, como por €j el propio «materialismo dialéctico».

226



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sino puro autoconocimiento): «Y [asi] el idealismo, afirmando la
importancia primera del pensamiento, sostiene que es él el que produce
el ser, o dicho de otro modo “el espiritu es el que produce a la materia”.
He aqui la primera forma de idealismo, que se ha desarrollado en las
religiones asegurando que Dios, “espiritu puro”, fue el creador de la
materia» ',

¢Por qué resulta importante, pues, para Politzer y para nosotros
mismos, comenzar la argumentacion aclarando previamente la fuerte
ambigtiedad de los términos “materialismo” e “idealismo”? Para dejar
claro desde el inicio que «ser materialista no impide [...] tener un ideal
y combatir para hacerlo triunfar». «Sabemos por la historia del
movimiento obrero internacional, cuantos revolucionarios marxistas se
han consagrado hasta el sacrificio de su vida por un ideal moral y, sin
embargo, eran adversarios de ese otro idealismo que se llama idealismo
filoséfico»”. En efecto, no existe contradiccién alguna entre el
materialismo filosofico y el idealismo moral, excepto para quienes
confunden el materialismo filoséfico con el moral, o con un rigido
determinismo que no deja ningin lugar a la ética normativa. Ahora
bien, este tipo de confusion es harto habitual entre los pensadores que —
de manera abierta o no — abrazan el idealismo filosofico. Y es que, por
definicion, tal idealismo impide distinguir de manera adecuada entre un
sentido filosofico (ontoldgico-gnoseoldgico) y otro moral, precisamente
porque afirma en todo momento la primacia de las ideas, de la
conciencia y de la voluntad. Es natural, entonces, que el idealista
filosofico, no sienta la necesidad de diferenciar entre los dos sentidos de
“idealismo” y de “materialismo”, favoreciendo asi su confusion: para el
idealista filosofico, la moral es sencillamente incompatible con el
materialismo en ambos sentidos.

" POLITZER 2004, pp. 34-35. Cabe hacer aqui una breve observaciéon. Es
innegable que el idealismo moderno guarda una estrecho vinculo con el
creacionismo religioso judeocristiano, pero asi como no todas las religiones son
creacionistas y monoteistas, no todos los idealismos se originan en este tipo de
religion: el ejemplo mas elocuente lo constituye el idealismo de Platon.

P Ivi, pp. 23 y 34.

227



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Sin embargo, ya en Feuerbach — el gran maestro de materialismo de
Marx'® — encontramos expuesta con nitidez la misma distincién
fundamental subrayada por Politzer, y también al comienzo de su obra
mas acabada, La esencia del cristianismo, cuya primera edicion data de
1841:

«Las ideas de mi libro son conclusiones, consecuencias sacadas de
premisas, que ellas mismas no son a su vez ideas, sino, al contrario, hechos
objetivos, sea vivientes sea historicos, que dada su masiva existencia en gran
folio, no podian encontrar lugar en mi cabeza. Rechazo radicalmente la
especulacion absoluta, inmaterial, que se complace en si misma — la
especulacion que saca su materia de si misma. Estoy a un mundo de distancia
de esos filésofos que se arrancan los ojos de la cabeza para poder pensar mejor;
tengo necesidad de los sentidos para pensar, y sobre todo de los ojos; fundo
mis pensamientos en materiales de los que sélo podemos apropiarnos por
medio de la actividad sensorial [Sinnentatigkeit]; yo no produzco el objeto a
partir del pensamiento, sino a la inversa, el pensamiento a partir del objeto:
pero sélo es objeto [ Gegenstand] aquello que existe fuera de la cabeza. Si soy
idealista, es sélo en el campo de la filosofia practica; dicho de otra manera, no
pongo como limites de la humanidad y del futuro los limites del presente y del
pasado; creo, al contrario, que muchas cosas que pasan hoy por suefios a los
ojos de los practicones miopes y timoratos, por ideas irrealizables para siempre,
por puras quimeras, existirin mafiana en la plenitud de lo real, mafana, es
decir, en el proximo siglo (lo que son siglos para el ser humano aislado no son
mas que dias para la humanidad y su vida). En una palabra, la idea no es para
mi més que la fe en el futuro histérico, en la victoria de la verdad y de la virtud,
que tiene para mi un significado exclusivamente politico y moral; pero en el
campo de la filosofia tedrica propiamente dicha, al contrario de la filosofia de
Hegel, donde es lo inverso lo que sucede, para mi sélo vale el realismo, el
materialismo en el sentido indicado. Lamentablemente no puedo aplicarme el
principio de la filosofia especulativa anterior: “llevo conmigo todo lo que es
mio” — el antiguo lema: Omnia mea mecum porro. Tengo tantas cosas fuera

1 En su valiosa reconstrucciéon del desarrollo filoséfico de Marx, Lukacs
destaca que «Marx ya en 1842 lee la Esencia del cristianismo de Feuerbach y
reconoce instantdneamente la importancia de esta obra, en la que por primera
vez se lleva a cabo en la filosofia alemana la irrupcion del materialismo»
(LUKACS 1976, p. 195).

228



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

de mi, que no puedo transportarlas conmigo en el bolsillo o en la cabeza
[...]»".

Citamos por extenso este importante pasaje no solo porque da
cuenta de como el propio Feuerbach ya distinguia perfectamente los
dos grandes significados de los términos aqui tratados — considerandose
a si mismo un materialista filosofico y un idealista moral —, sino también
porque nos permite ocuparnos de una cuestion filoldgica de
considerable importancia. Adviértase que lo que Feuerbach denomina
Sinnentatigkeir es literalmente la «actividad sensorial» o «actividad de
los sentidos», que nos permite apropiarnos de «aquello que existe fuera
de la cabeza», pero no producitlo ex nihilo. Marx utilizard una
expresion similar para definir la practica (Praxis): la llamara sinnliche
Tatigkeir («actividad sensible») y también gegenstandliche Tatigkeir
(«actividad objetiva»)'®. Ahora bien, como veremos a continuacién, no
se trata aqui en absoluto de una «actividad de los sentidos» (o
«sensorial») — como demasiados autores han pensado -, sino
precisamente de la actividad humana que «existe fuera de la cabeza», la
que constituye un «proceso material de vida, proceso empiricamente
registrable y sujeto a condiciones materiales»'”. En efecto, para Marx, la
practica es la actividad social humana (subjetiva-objetiva) — pero no de
los sentidos (sensorial), sino sensible, patente a los sentidos —, un
movimiento con un inmenso poder transformador que Feuerbach
ciertamente no llegd a captar en la objetividad material por él
observada®:

«No ve que el mundo sensible [sinnliche Welt] que le rodea no es algo
directamente dado desde toda una eternidad y constantemente igual a si
mismo, sino el producto de la industria y del estado social, en el sentido de que
es un producto histérico, el resultado de la actividad de toda una serie de
generaciones, cada una de las cuales se encarama sobre los hombros de la
anterior, sigue desarrollando su industria y su intercambio y modifica su
organizacion social con arreglo a las nuevas necesidades. Hasta los objetos de la
«certeza sensible» [sinnlichen GewilSheir] mas simple le vienen dados

" FEUERBACH 1956, pp. 14-15.
8 MARX 1978, p. 5.
Y MARX Y ENGELS 1970, p. 26.
20 MARX 1978, p. 5.

229



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

solamente por el desarrollo social, la industria y el intercambio comercial. Asi
es sabido que el cerezo, como casi todos los arboles frutales, fue trasplantado a
nuestra zona hace pocos siglos por obra del comercioy, tan sélo por medio de
esta accion de una determinada sociedad y de una determinada época, fue
entregado a la «certeza sensible» de Feuerbach»?',

Esta novedosa concepcién materialista de la practica como el hacer
material que atraviesa y configura la realidad, condicionando asi todas
las formas de conocimiento®, representa probablemente el mayor
aporte de Karl Marx al pensamiento critico. Y conlleva, como veremos
a continuacidon, una denuncia moral-revolucionaria del estado de
enajenacion practica (o material) en que se encuentra la sociedad bajo el
capitalismo.

3. El materialismo practico como teoria de la enajenacion real del sujeto
humano (colectivo)

El materialismo practico no ha sido suficientemente reconocido ni
por las diversas corrientes “marxistas” ni por las “marxolégicas”. Y

2l MARX Y ENGELS 1978, p. 43.

> «Feuerbach habla especialmente de la intuicién [Anschauung] de la ciencia
natural, cita misterios que sdlo se revelan a los ojos del fisico y del quimico,
pero ¢qué seria de la ciencia natural sin la industria y el comercio? Incluso
estas ciencias naturales “puras” adquieren tanto su finalidad como su material
solamente gracias al comercio y a la industria, gracias a la actividad sensible de
las personas [sinnliche Tatigkeir der Menschen]. Y hasta tal punto es esta
actividad, este continuo laborar y crear sensibles [sinnfiche Arbeiten und
Schaftfen], esta produccién, la base de todo el mundo sensible [sinnlichen
Welr] tal y como ahora existe, que si se interrumpiera aunque sélo fuese
durante un afo, Feuerbach no sélo se encontraria con enormes cambios en el
mundo natural, sino que pronto echaria de menos todo el mundo humano y su
propia capacidad de intuicidon [Anschauungsvermogen] y hasta su propia
existencia» (Ivi, p. 44).

» Creemos que la palabra “marxismo” merece ser entrecomillada en sefal de
alerta, por el hecho conocido de que existen tantas versiones diferentes del
“marxismo” que resulta verdaderamente poco serio intentar asignarle un
contenido homogéneo. Se trata en realidad de “marxismos” que abarcan
multiples corrientes de interpretacion del legado de Marx, y maneras

230



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sin embargo, paraddjicamente, a diferencia de lo que ocurre con la
denominacion “materialismo historico”, Marx si llegd a adherir
explicitamente a la férmula “materialismo practico”. Esto ocurre en uno
de los dos escritos en donde expresamente diferencia su materialismo
del de Feuerbach, considerado como el punto mas alto alcanzado
previamente por dicha corriente de pensamiento. Ambos textos fueron
redactados en 1845, pero permanecieron inéditos en vida de Marx y no
fueron dados a conocer al mismo tiempo ni sin vicisitudes. El primero
es lo que hoy conocemos como las once Tesis sobre Feuerbach,
publicadas inicialmente por Engels en 1888 con algunas calladas
modificaciones suyas. El segundo es la parte sobre Feuerbach — escrita
por Marx — de ese manuscrito que sélo en 1932 se dio a conocer en
forma “completa” bajo el titulo La ideologia alemana**. En las dos obras
nuestro autor contrapone a las filosofias de la conciencia, al teoricismo
tradicional (tanto idealista como materialista), una primacia de la
practica entendida precisamente como la actividad humana material,
exterior (a la conciencia, que no es lo mismo que inconsciente),
objetiva, concreta, sensible, la cual precede, excede y condiciona a la

extremadamente diversas de concebir la “ortodoxia marxista” (cfr.
FERNANDEZ BUEY 2006).

** Los manuscritos agrupados péstumamente bajo el titulo La ideologia
alemana fueron redactados por Marx y por Engels en Bruselas entre 1845 y
1846. Pero tanto la seccién sobre Feuerbach como la version marxiana de las
Tesis aparecieron por primera vez en el volumen 1 de la revista Archiv K.
Marksa i F. Engel'sa, editado en 1924 por el Instituto Marx-Engels de Moscu
bajo la direccion de David Riazanov. El texto original de las 7esis se publicd
alli en alemdn y en ruso (pp. 200-10), mientras que la parte de La ideologia
alemana que trata sobre Feuerbach vio la luz primero en ruso, en ese mismo
volumen (pp. 212-56), y sélo dos anos mas tarde en aleman, en el Marx-Engels-
Archiv. Zeitschrift des Marx-Engels-Instiruts in Moskau, vol. 1, Frankfurt am
Main: Marx-Engels-Archiv Verlagsgesellschaft, 1926, pp. 230-306 (cfr.
BURKHARD 1985; LABICA 1987; MACHEREY 2008). Una primera version
completa de todos los textos conservados aparecid por primera vez en Marx-
Engels-Gesamtausgabe [MEGA'], 1/V, Mosct, Instituto Marx-Engels-Lenin,
1932. Hoy, sin embargo, se sabe que esta edicion de 1932, base de todas las
que vinieron después a lo largo del siglo XX, no ha sido suficientemente
cuidadosa (cfr. CARVER 2010; CARVER Y BLANK 2014a; 2014b).

231



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

actividad intelectual (interior, puramente subjetiva, abstracta,
suprasensible) que supone controlarla plenamente. La mencionada
seccion de La ideologia alemana esta llena de pasajes que expresan de
manera mas desarrollada el mismo contenido de las concisas 7Zesis,
permitiendo comprenderlas cabalmente (posibilidad que estuvo vedada
a casi todos quienes escribieron sobre ellas antes de que se publicara ese
otro texto)”. Y en uno de tales pasajes, que se asemeja fuertemente a la
famosa onceava tesis, Marx sefiala que no basta con agudizar la
actividad tedrico-critica: «de lo que se trata, en realidad y para el
materialista practico, es decir, para el comunista, es de revolucionar el
mundo existente, de atacar practicamente y de hacer cambiar las cosas
con que nos encontramos»>®, Ahora bien, ¢qué son esas «cosas con que
nos encontramos» que hay que cambiar? Son, a su vez, formas
indeseables de la propia practica, esto es, del «conjunto de las
relaciones sociales»?’, de las interacciones materiales de los individuos
entre si y con la naturaleza, de la «actividad objetiva», de la «actividad
humana sensible» o «actividad sensiblemente humana» (sinnlich
menschliche Titigkeit)®®, del «comercio y la industria», de «este
continuo laborar y crear sensibles, esta produccion, la base de todo el
mundo sensible tal y como ahora existe»””. Es precisamente esa base
practico-material del «mundo sensible tal y como ahora existe» la que
contiene elementos negativos que hacen que deba ser transformada, a
su vez, mediante una forma especial de practica: «la actividad
“revolucionaria”, “practico-critica”»°.

Esta idea de la materialidad fundamental de la practica social como
nucleo ultimo de la enajenacion, que sdlo puede y debe cambiarse
mediante una practica revolucionaria, se habifa hecho manifiesta
bastante antes de la ruptura abierta de Marx con Feuerbach en 1845.
Asi, en la Contribucion a Ia critica de /la filosofia del derecho de Hegel.
Introduccion (1843-44) ya pueden leerse diversos pasajes que destacan
la impotencia de la mera critica cuando los problemas a los que ésta se

» Cfr. CANDIOTI 2014b.

26 MARX Y ENGELS 1970, p. 46.
7 MARX 1978, p. 6.

* Ivi, p. 5.

2 MARX Y ENGELS 1978, p. 44.
0 MARX 1978, p. 5.

232



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

enfrenta son materiales, es decir, rebasan el plano tedrico o intelectual.
En estos casos, resulta indispensable que la critica se oriente “no hacia
si misma, sino hacia rareas para cuya solucién no existe mis que un
medio: la prdctica.”'. Como resulta obvio, la practica a la que Marx se
refiere aqui es la mencionada practica revolucionaria o actividad
“practico-critica” subrayada al final de la primera de las 7esis sobre
Feuerbach: 1a que ataca conscientemente y de manera radical el mundo
social existente; no la prictica entendida como la mera produccion
material y el intercambio que mueven cotidianamente la realidad. Se
trata, pues, de una forma especifica de practica: aquella que rransforma
voluntariamente la sociedad, vale decir, la que procura superar a
conciencia situaciones de enajenacion material o prictica que la pura
teoria critica puede sdlo advertir y rechazar, pero no resolver. Y es que
“el poder material tiene que ser derrocado por el poder material”, el
cual corresponde, de manera directa, a la prictica y no a la teoria. Sin
embargo, Marx afiade la siguiente observacion clave: “pero también la
teoria se convierte en un poder material cuando prende en las masas™,
o sea, cuando logra ser suficientemente asimilada por los muchos y
guiar su poderosa actividad material conjunta; cuando precisamente
deja de ser puro conocimiento critico de unos pocos y se traduce en
verdadera practica revolucionaria. Este mismo razonamiento
reaparecera nitidamente en La sagrada familia (1844): “Las ideas nunca
pueden llevar mas alla de un viejo estado de cosas mundial, sino
siempre, Unicamente, mas alla de las ideas correspondientes al viejo
estado de cosas mundial. Las ideas no pueden realizar absolutamente
nada. Para realizar las ideas se requieren personas que empleen un
poder practico™”.

El materialismo practico es asi una teoria de la enajenacion material-
practica y, a la vez, consecuentemente, la guia moral de una practica
revolucionaria tendiente a superar dicha enajenacion, y a partir de ella
todas las demds, vale decir, las ideoldgicas (incluyendo la constituida
por la moral tradicional). En este punto conviene precisar mas lo que
caracteriza a la idea de enajenacion para Marx, distinguiéndola
claramente de las perspectivas hegeliana y feuerbachiana del problema.

' MARX 1981a, p. 385.
’2 Jbidem.
» MARX Y ENGELS 1962, p. 126.

233



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Son dos los elementos fundamentales de la enajenacion tal como
aparece denunciada a lo largo de la obra marxiana, en los cuales no ha
reparado suficientemente la caudalosa bibliografia sobre el tema’. Por
un lado, se trata de un fendmeno eminentemente material y practico.
Por otro lado, el sujeto de esa enajenacion no es solo ni principalmente
el individuo humano, o (los miembros de) una determinada clase social,
sino el ser humano como sujeto colectivo, como especie concreta y
como sociedad histdrica real que produce su propia vida y su propio
poder transformando la naturaleza de la que forma parte®.

4. Cardacter materialista y practico de la enajenacion segun Marx

Resulta atn habitual la incomprension de las diferencias entre la
enajenacion tal como la interpretan Hegel y Feuerbach, por un lado, y
Marx, por otro. Y son pocos los comentaristas de la teoria de la
enajenacion que han logrado captar en toda su profundidad un
elemento fundamental que desarrolla Marx, inspirado parcialmente en
Moses Hess, a saber: la distincion y el paralelo entre la “enajenacion
tedrica” y la “enajenacién practica”®. En Hegel y en Feuerbach tanto la
objetivacién como la enajenacion se dan exclusivamente en el plano de
la (auto)conciencia o el (auto)conocimiento. Mientras que para Hegel el
sujeto es el Espiritu (sobrehumano y supraindividual, divino), para
Feuerbach es solo la conciencia humana. En el primero, toda
objetividad no es mds que objetivacion de la Idea; y esta objetivacion
equivale a una enajenacién mientras la propia (auto)conciencia no hace
la experiencia de reconocer en todo objeto un producto suyo y
reabsorberlo en su interioridad’’. En Feuerbach, por el contrario,
objetividad, objetivacion y enajenacién no son sindnimas. La
objetividad propiamente dicha es la realidad material que captamos
activamente mediante los sentidos, pero que no creamos ex nihilo con

 Cfr. MUSTO 2011, pp. 307-41.

» Hemos dedicado un reciente articulo a desarrollar esta nueva interpretaciéon
de la teoria marxiana de la enajenacion (CANDIOTI 2017). En lo que sigue nos
limitaremos a presentar sus elementos principales.

*HESS 1961, p. 339.

*’HEGEL 2010.

234



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ellos®. Esa objetividad sensible constituye para él una «objetivacién de
la esencia humana», pero solo en la medida en que, al entrar en relacion
cognitiva con aquélla y conocerla a nuestra humana manera, también
nos conocemos en parte a nosotros mismos. El objeto religioso, en
cambio, no es un auténtico objeto precisamente porque no es sensible,
porque no existe fuera de nuestra conciencia, y por eso constituye una
pura objetivacion espiritual de nuestro autoconocimiento, vale decir,
una mera representacion ilusoriamente tomada como una entidad real,
objetiva, exterior a la conciencia del individuo humano: esta
objetivacion espiritual de lo humano como sobrehumano, llevada a
cabo inconscientemente por la religion, es exactamente lo que
Feuerbach entiende por enajenacién’. La cual también se aplica al caso
de la Idea hegeliana, que supuestamente se encuentra objetivada-
enajenada en la naturaleza y se va conociendo a si misma por medio de
los seres humanos, quienes a lo largo de su historia la realizan*’. Para
Feuerbach, esta explicacion hegeliana de la enajenacion esta puesta del
revés y hay que enderezarla: es el ser humano corpdreo, natural y
racional el que se enajena/objetiva espiritualmente en la Idea: «Es asi
como la filosofia absoluta extrafa [ entaulSert] y enajena [entfremder] al
ser humano de su propia esencia, de su propia actividad»*'. Pero ¢cual
es, segun Feuerbach, esa actividad propia del ser humano? El
conocimiento, al igual que para Hegel y para toda la tradicion filosofica
anterior, la cual otorga a la teorfa una clara primacia sobre la practica.
Asi, cuando ésta no es vista como separada de aquélla, es concebida de
una manera estrictamente subordinada a ella, vale decir, como una mera
“aplicacion” suya.

El materialista Feuerbach no logra comprender la practica de
manera materialista, salvo que entendamos este adjetivo en su acepcion
mas banal, vale decir, en sentido (in)moral. En efecto, segiin La esencia

’ FEUERBACH 1995, pp. 38-39.

 Ivi, pp. 56-57, 64-65.

Y «Quien no abandona la filosofia hegeliana, tampoco abandona la teologia. La
doctrina hegeliana, segin la cual la naturaleza, la realidad, es puesta por la
idea, no es mas que la expresidn racional de la doctrina teoldgica segun la cual
la naturaleza es creada por Dios, el ser material por un ser inmaterial, es decir,
abstracto» (FEUERBACH 1976, p. 20).

* Ivi, p. 69.

235



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

del cristianismo®, la practica equivale a la accién movida por intereses
egoistas, y en ese sentido es “subjetiva”, a diferencia de la auténtica
perspectiva tedrica, que para él es siempre “desinteresada” y “objetiva”.
Moses Hess, por su parte, extendiendo el pensamiento de Feuerbach al
plano social introduce la nocidon de una «enajenacion practica» que se
produce de manera paralela y condicionada por la «enajenacion
tedrica» propia de la religién judeocristiana®. El propio Marx, que por
entonces ya se encontraba realizando su propia traduccion social de las
criticas feuerbachianas™, adopta esta versién practica del concepto de
enajenacion acuflada por Hess, pero le da un sentido distinto,
decididamente materialista. Esto significa que para Marx son mds bien
las formas de la «enajenacion tedrica» las que se ven condicionadas por
la «enajenacion practica», y no al revés:

«El fundamento de toda critica irreligiosa es que e/ ser humano hace Ia
religion, y no la religion al ser humano. Y la religién es la autoconciencia y el
autosentimiento del ser humano que atn no se ha encontrado a si mismo o ha
vuelto a perderse. Pero e/ ser humano no es un ser abstracto, agazapado fuera
del mundo. El ser humano es e/ mundo de los seres humanos, es el Estado, la
sociedad. Este Estado, esta sociedad, producen la religion, una conciencia del
mundo invertida, porque ellos son un mundo invertido. [...] Ante todo, la
tarea de la filosofia, que esta al servicio de la historia, una vez que la forma
sagrada de la autoenajenacion humana ha sido desenmascarada, es
desenmascarar la autoenajenacion en sus formas profanas. La critica del cielo
se convierte en la critica de la tierra, la critica de la religion en la critica del
derecho, la critica de la teologia en la critica de la politica»®.

Evidentemente, estas formas “profanas” no constituyen la
enajenacion de ningun tipo de objetivacion espiritual— como en Hegel y
en Feuerbach —, sino de la practica misma entendida como objetivacion

*2 Cfr. en particular los capitulos XII y XX.

Y HESS 1961, pp. 334-39.

* A finales de 1842 ya escribia a Arnold Ruge que «debia tenderse mas bien a
criticar la religion en la critica de las condiciones politicas que a criticar la
situacion politica a propdsito de la religion, [...] ya que la religién, carente por
si de contenido, no vive del cielo, sino de la tierra y se derrumba por si misma
al desaparecer la realidad invertida cuya reoria es.» (MARX 1982, p. 688).
 MARX 1981a, pp. 378-79.

236



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

material, real, que antecede y excede el terreno de la mera conciencia.
Como vimos, la practica es para Marx precisamente el lado extramental
(= material) de la subjetividad humana, esto es, la «actividad humana
sensible» o «actividad sensiblemente humana» (sinnlich menschliche
Tatigkerr), la «actividad objetiva» (gegenstindliche Tatigkeit), un
«proceso empiricamente registrable y sujeto a condiciones materiales»,
que condiciona a su vez los procesos de conocimiento y las formaciones
ideolégicas®. Esa practica social e historica real — que Hegel sélo senala
de manera mistificada (espiritualizada) y que Feuerbach directamente
ignora — es, por lo tanto, un tipo de objetivacion que excede el plano
del mero conocimiento, vale decir, que no es en si misma intelectual,
sino material. Ya no se trata, pues, de una objetivacion meramente
espiritual (imaginaria, irreal) — como la objetividad sensible, segin
Hegel, o como Dios o el Espiritu hegeliano, segiin Feuerbach —, sino de
una objetivacion real, de una realizacion, que va mas alld de la actividad
cognitiva. Ahora bien, esto significa que ya no hay identidad entre este
tipo de objetivacion y la enajenacion espiritual, sino todo lo contrario.
Pues lo que aqui constituye una enajenacion cognitiva no es la
objetivacion material del sujeto humano en la prictica social — su
configuracion real del mundo objetivo —, sino mas bien la ignorancia de
esa obijetivacion practica, el desconocimiento de esas profundas
modificaciones humanas de la realidad, que exceden y preceden a la
conciencia. Tanto el idealismo como el materialismo tradicionales — que
para Marx culminan en Hegel y en Feuerbach, respectivamente —, se
encuentran todavia atrapados en esta enajenacion cognitiva de la
(objetivacion) practica, es decir, en el teoricismo o misticismo de la pura
teoria: «Toda vida social es esencialmente practica. Todos los misterios
que inducen a la teoria al misticismo encuentran su solucion racional en
la practica humana y en la comprensién de esta practica»”’.

En el marco de esta novedosa concepcion materialista de la prictica
(0o materialismo practico) es donde adquiere su sentido profundo la
nocion marxiana de enajenacion. Toda forma de enajenacion de la
conciencia tiene su fundamento en las formas de la enajenacion
material-practica: el Estado, el dinero y, en dultima instancia, la
propiedad privada de los medios de produccion. Asi, poco después de

“ MARX 1978, p. 5; Marx y Engels 1970, pp. 26-27.
47 MARX 1978, p. 7.

237



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

haberse referido a estos fendmenos como la «autoenajenacion en sus
formas profanas», y habiéndose asomado ya a la critica del Estado como
enajenaciéon de la sociedad®™, Marx escribe en los Manuscritos
economico-filosoficos de 1844 pasajes como los siguientes:

«La enajenacion religiosa como tal sélo opera en el terreno de /a conciencia,
del interior del ser humano, pero la enajenacién econdmica es la enajenacion
de la vida realy su superacion abarca, por tanto, ambos lados.

La enajenacion de la autoconciencia no se considera [en Hegel, pero
tampoco en Feuerbach?] como expresion, expresion reflejada en el saber y en
el pensamiento, de la enajenacion rea/de la esencia humana.

Para superar la i/dea de la propiedad privada basta la idea del comunismo.
Pero, para superar la propiedad privada real, hace falta la accion real del
comunismo»’’.

Y algunas semanas mas tarde, en La sagrada familia, se referira
explicitamente al caricter practico y material de esa (auto)enajenacion
real por él denunciada:

«Los enemigos del progreso fuera de la masa no son sino los productos
dotados de vida propia, autonomizados, del auroenvilecimiento, de la
autorrecusacion, de la autoenajenacion |SelbstentiulSerung]l de la masa. La
masa, por consiguiente, se alza contra sus propias carencias cuando se alza
contra los productos, autbnomamente existentes, de su auroenvilecimiento, tal
como el ser humano que se vuelve contra la existencia de Dios se vuelve contra
su propia religiosidad. Pero como esas autoenajenaciones practicas de la masa
existen en el mundo real de una manera exterior, la masa debe combatirlas a la
vez de una manera exterior. En modo alguno debe considerar esos productos
de su autoenajenacién como fantasmagorias meramente ideales, como meros
extrafamientos de la autoconciencia, ni querer aniquilar la enajenacion
material [materielle Entfremdung] por medio de una accién puramente
interior y espiritualista. [ ...] Pero para levantarse, no basta con levantarse en el
pensamiento, dejando pendiente sobre la cabeza real, sensible, el yugo real,

*® Cfr. “Critica del derecho del Estado de Hegel”, §§ 261-313, y “Sobre la
cuestion judia”, ambos de 1843 (MARX 1982, pp. 319-38, 461-90).

¥ Los agregados entre corchetes corren por nuestra cuenta, aqui y en las demas
citas, excepto que se indique lo contrario. En algunos casos, como ya se ha
visto, solo contienen la expresion alemana traducida inmediatamente antes.

50 MARX 1982, pp. 618, 652, 632.
238



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sensible [wirkliche, sinnliche], al que no se puede apartar por medio de
lucubraciones, a fuerza de ideas. No obstante, la critica absoluta [de Bruno
Bauer y su grupo] ha aprendido de la Fenomenologia hegeliana, cuando
menos, e/ arte de transformar cadenas reales, objetivas, existentes fuera de mi,
en cadenas meramente ideales, puramente subjetivas, sOlo existentes en mi, y
por ende todas las luchas exrernas, sensibles [sinnlichen], en puras luchas de
ideas» .

Obviamente, aqui Marx — autor de esta seccion — utiliza los términos
“exterior” (0 “externo”) e “interior” sblo con relacién a la mera
conciencia, no a la practica misma, dado que ésta ocupa una posicion
central dentro de esa materialidad “exterior” que habita. Se trata de
subrayar que la enajenacion (y, por ende, la desenajenacion) practica de
la sociedad y sus productos no es un fendémeno “interior” al
conocimiento, sino a la inversa: el conocimiento estd implicado en la
enajenacion practica de la sociedad, que ciertamente lo precede y lo
excede. Este es el meollo del materialismo practico de Marx, que
atraviesa toda su obra, incluso antes de su ruptura explicita con
Feuerbach (que fue sdlo eso):

«Feuerbach parte del hecho de la autoenajenacion [Selbstentfremdung]
religiosa, del desdoblamiento del mundo en un mundo religioso y otro
mundano. Su trabajo consiste en disolver el mundo religioso en su fundamento
mundano. Pero que el fundamento mundano se separe de si mismo y se fije
como un reino auténomo en las nubes, es algo que sélo puede explicarse por el
desgarramiento de si mismo y la contradiccion consigo mismo de este
fundamento terrenal. Este mismo, por tanto, debe ser a la vez comprendido en
su contradiccion y revolucionado practicamente. Asi pues, luego de que, por
ejemplo, se descubre la familia [patriarcal] terrenal como el secreto de la
sagrada familia, es entonces la primera en si misma la que hay que destruir
tedrica y practicamente» .

> MARX Y ENGELS 1962, pp. 86-87.

2 MARX 1978, p. 6. No es otra la idea fundamental que recorrer4, veinte afios
mas tarde, todo el primer capitulo del libro I de £/ capital, y no sélo su famoso
apartado final sobre el fetichismo de la mercancia, donde se lee lo siguiente:
«El descubrimiento cientifico ulterior de que los productos del trabajo, en la
medida en que son valores, constituyen meras expresiones, con el caracter de
cosas, del trabajo humano empleado en su produccion, inaugura una época en
la historia de la evolucion humana, pero en modo alguno desvanece la

239



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Resulta insuficiente, pues, la revelacion tedrica de un problema que
no es principalmente tedrico; no basta con los descubrimientos
cientificos sobre la enajenacion objetiva de la sociedad: «de lo que se
trata, en realidad y para el materialista practico, es decir, para el
comunista, es de revolucionar el mundo existente, de atacar
practicamente y de hacer cambiar las cosas con que nos encontramos»”.
La desenajenacion, la emancipacion social, sdlo puede lograrse a través
de una «critica» que sea ante todo practico-material, vale decir,
mediante una actividad revolucionaria, «practico-critica»™.

5. El sujeto de la enajenacion: la practica como accion humana colectiva

Una vez esclarecida la especificidad material-practica de la
enajenacion denunciada por Marx, podemos pasar a considerar cudl es
el sujeto que se ve afectado por ella. Sabemos que no se trata de la Idea
hegeliana, que se enajena como objetividad de manera provisoria para
luego, a través los seres humanos y su historia, conocerse y retornar a si

apariencia de objetividad que envuelve a los atributos sociales del trabajo. Un
hecho que sdlo tiene vigencia para esa forma particular de produccion, para la
produccién de mercancias — a saber, que el caricter especificamente social de
los trabajos privados independientes consiste en su igualdad en cuanto trabajo
humano y asume la forma del caracter de valor de los productos del trabajo —,
tanto antes como después de aquel descubrimiento se presenta como
igualmente definitivo ante quienes estan inmersos en las relaciones de la
produccion de mercancias, asi como la descomposicion del aire en sus
elementos, por parte de la ciencia, deja incambiada la forma del aire en cuanto
forma de un cuerpo fisico» (MARX 2009a, pp. 90-91).

> MARX Y ENGELS 1970, p. 46.

>t MARX 1978, p. 5: «El reflejo religioso del mundo real tGnicamente podra
desvanecerse cuando las circunstancias de la vida practica, cotidiana,
representen para los seres humanos, dia a dia, relaciones didfanamente
racionales, entre ellos y con la naturaleza. La figura del proceso social de vida,
esto es, del proceso material de produccion, sélo perdera su mistico velo
neblinoso cuando, como producto de seres humanos libremente asociados,
éstos la hayan sometido a su control planificado y consciente» (MARX 2009a, p.
97).

240



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

misma como Espiritu Absoluto. En cambio, si guarda alguna relacion
con la nocién feuerbachiana de una enajenacion de la esencia humana,
o, mas precisamente, de la «esencia de la especie» (o «esencia del
género»: Gattungswesen). La “especie” humana no es para Feuerbach
una personificacion especulativa ni una pura abstraccion, sino — tal
como para nosotros — un modo de hacer referencia al conjunto de los
individuos humanos realmente existentes en toda su diversidad
concreta. Algo similar ocurre con el término «naturaleza», que «no es
mas que un término general para designar entes, cosas, objetos que el
ser humano diferencia de si mismo y de sus propias producciones y que
agrupa asi bajo el nombre colectivo de “naturaleza”; pero en absoluto
un ente universal, extraido y separado de la realidad, ni personificado o
mistificado»”. Ahora bien, la «esencia de la especie» si se vuelve en
Feuerbach una mera abstraccion. Pues, aunque retne lo que es
caracteristico de los seres humanos como tales sin dejar completamente
de lado la enorme diversidad aportada por cada uno de los individuos,
se presenta como fija, ahistorica, porque no considera las relaciones
concretas, reales, que estos individuos establecen entre si en su
actividad practica, que a lo largo de las generaciones transforma
profundamente el mundo material que habitan™.

> FEUERBACH 1982, p. 4.

*«Es cierto que Feuerbach les lleva a los materialistas “puros” la gran ventaja
de que ve como también el ser humano es un “objeto sensible”; pero, aun
aparte de que sblo lo capta como “objeto sensible” y no como “actividad
sensible” [sinnliche Tatigkeit], manteniéndose también en esto dentro de la
teoria, sin entender a los seres humanos dentro de su trabazon social dada, bajo
las condiciones de vida existentes que han hecho de ellos lo que son, no llega
nunca, por ello mismo, hasta el ser humano realmente existente, hasta el ser
humano activo, sino que se detiene en el concepto abstracto “el ser humano”, y
s6lo consigue reconocer en la sensacion al “ser humano real, individual,
corpdreo”; es decir, no conoce mas “relaciones humanas” “entre el ser humano
y el ser humano” que las del amor y la amistad, y ademas, idealizadas. No nos
ofrece critica alguna de las condiciones de vida actuales. No consigue nunca,
por tanto, concebir el mundo sensible como la actividad sensible y viva total de
los individuos que lo forman, razén por la cual se ve obligado, al ver, por
ejemplo, en vez de personas sanas, un tropel de seres hambrientos,
escrofulosos, agotados por la fatiga y tuberculosos, a recurrir a una “intuicion
superior” [Aoheren Anschauung]l y a la ideal “compensacion dentro de la

241



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

De ahi la importancia de la sexta de las 7esis sobre Feuerbach, en la
que Marx afirma que «la esencia humana no es algo abstracto e
inmanente a cada individuo”, algo inmdvil y eterno, “una generalidad
interna, muda, que une de un modo narural a los muchos individuos»,
sino que mas bien es «en su realidad, el conjunto de las relaciones
sociales»”’. O bien, expresado en otras palabras: «Toda vida social es
esencialmente prictica»’®. En sintesis, puede afirmarse que para Marx la
esencia (de la especie) humana estd dada por el conjunto de las
relaciones concretas que establecen los individuos en la vida practica —
esto es, objetivamente, extramentalmente, en la realidad material —
entre si y con la naturaleza que los circunda. Y, resumiendo atin mas,

especie”; es decir, a reincidir en el idealismo precisamente alli donde el
materialista comunista ve la necesidad y, al mismo tiempo, la condicion de una
transformacion radical tanto de la industria como de la organizacion social. En
la medida en que Feuerbach es materialista, no aparece en €l la historia, y en la
medida en que toma la historia en consideracién, no es materialista.
Materialismo e historia aparecen completamente divorciados en él, cosa que,
por lo demais, se explica por lo que dejamos expuesto» (MARX Y ENGELS 1978,
p. 44).

>’ MARX 1978, p. 6. Recordemos que ya durante el afio anterior (1844), antes de
su ruptura abierta con Feuerbach, nuestro autor resaltaba: «Pero e/ ser
humano no es un ser abstracto, agazapado fuera del mundo. El ser humano es
el mundo de los seres humanos, es el Estado, la sociedad. Este Estado, esta
sociedad, producen la religion, una conciencia del mundo invertida, porque
ellos son un mundo invertido» (MARX 1981a, p. 378). Curiosamente, en la
carta que le envia al propio Feuerbach adjuntandole este escrito, acaso
deseando corroborar si su maestro realmente compartia su punto de vista, le
escribe: «Su Filosofia del futuroy su Esencia de la fe son, desde luego, a pesar
de su volumen reducido, obras de mayor peso que toda la literatura alemana
actual junta. En estas obras ha dado usted — no sé si deliberadamente — una
fundamentacion filoséfica al socialismo, y los comunistas han interpretado asi
estos trabajos desde el primer momento. El concebir la unidad del ser humano
con el ser humano, basada en las diferencias reales entre ellos, y el bajar el
concepto del género humano del cielo de la abstraccién para situarlo en la
tierra real, ¢qué es todo eso mads que el concepto de la sociedad?» (MARX Y
ENGELS 1963, p. 425).

% MARX 1978, p. 7.

242



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

podemos decir que esa esencia es la practica misma del conjunto de la
sociedad (o de la especie) humana: la actividad prictica total como
sujeto humano colectivo.

Estamos ante una insélita esencia que es material e histdrica,
permanentemente cambiante, y por lo tanto escapa a toda metafisica y a
todo fijismo esencialista. Ciertamente no puede sostenerse lo mismo del
concepto feuerbachiano de la esencia (de la especie) humana, la cual,
por lo demas, s6lo se enajena en el mero plano de la conciencia (como
Dios judeocristiano, como Espiritu hegeliano). Esto dltimo es imposible
en el caso de la practica (social) como esencia humana (o viceversa).
Precisamente debido a su cardcter material e histérico, su enajenacion
no consiste en una separacion imaginaria, sino en un desgarramiento
real de si misma, para cuya solucion no basta con ejercer la mera critica
tedrica: es preciso, como vimos, que ésta se traduzca en una masiva
practica revolucionaria o revolucién de la practica.

Marx concibe asi la sociedad humana como el sujeto real que ejerce
el acto colectivo de la produccién de su propia vida en todas sus
formas, empezando por las materiales, mediante la elaboracion de los
recursos brindados por la naturaleza de la que forma parte. El
verdadero sujeto, pues, no es el individuo aislado, que para Marx
constituye una mera abstraccion, sino la actividad humana total de los
«individuos en sociedad»’’, el «trabajo social global»®, que constituye
la principal fuente de todo poder humano®'.

«Ahora bien, esta concepciéon puede interpretarse, a su vez, de un modo
especulativo-idealista, es decir, fantastico, como la “autocreacion de la especie”
(la “sociedad como sujeto”), representandose la serie sucesiva de los individuos
relacionados entre si como un solo individuo que realiza el misterio de
engendrarse a si mismo. Aqui, habremos de ver cémo los individuos se hacen
los unos a los otros, tanto fisica como espiritualmente, pero no se hacen a si
mismos [...]»%,

 MARX 1971, p. 5.

0 MARX 2009a, p. 89.

®! «Si el ser humano es social por naturaleza, s6lo en la sociedad desarrollara su
verdadera naturaleza, y habremos de medir el poder de su naturaleza no segin
el poder del individuo aislado, sino conforme al poder de la sociedad [ Machr
der Gesellschatt]» (MARX Y ENGELS 1962, p. 38). Cfr. CANDIOTI 2015.

%2 MARX Y ENGELS 1978, p. 37.

243



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Este punto merece la mayor atencion. Aparece también en los
Grundrisse, donde se subraya que «considerar a la sociedad como un
sujeto tGnico es considerarla de un modo falso, especulativo»®. Es
importante entender que aqui Marx se esta refiriendo precisamente a
las posiciones tedricas especulativas que piensan la sociedad a la manera
de un gran sujeto individual idealizado, el cual se comporta como tal:
como un sujeto Unico petrfectamente autdonomo y autosuficiente, como
un dios todopoderoso que se crea a si mismo independientemente de
los individuos reales que participan de él. Pensar la sociedad como
sujeto de esta manera mistificada es no lograr comprenderla como un
auténtico sujero colectivo, cuyo comportamiento no puede ser nunca
identificado con el de un solo individuo, sencillamente porque consiste
en la actividad conjunta de muchos individuos diferentes. De este
modo, en los mismos Grundrisse, Marx se refiere en varias
oportunidades al «sujeto social», o incluso al «individuo social»*, pero
precisamente en el sentido del sujeto colectivo, de «la sociedad humana
o la humanidad social»®, no del sujeto tGnico o individuo rout court:

«Las determinaciones que valen para la produccion en general son
precisamente las que deben ser separadas, a fin de que no se olvide la
diferencia esencial por atender sélo a la unidad, la cual se desprende ya del
hecho de que el sujeto, la humanidad [das Subjekt, die Menschheirl, y el
objeto, la naturaleza, son [en todo momento] los mismos».

«[La produccién] es siempre un organismo social determinado, un sujeto
social [gesellschattliches Subjekr] que actGia en un conjunto mds o menos
grande, mas o menos pobre, de ramas de produccidn».

«Parece justo comenzar por lo real y lo concreto, por el supuesto efectivo;
asi, por ej., en la economia, por la poblacién que es la base y el sujeto del acto
social de la produccién en su conjunto».

«El todo, tal como aparece en la mente como todo del pensamiento, es un
producto de la mente que piensa y que se apropia el mundo del Gnico modo

® MARX 1971a, p. 14.
 Ivi, p. 131; 1971b, pp. 228-32, 282, 395.
% MARX 1978, p. 7.

244



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

posible [...]. El sujeto real [reale Subjekt] mantiene, antes como después, su
autonomia fuera de la mente, por lo menos durante el tiempo en que el cerebro
se comporte Unicamente de manera especulativa, tedrica. En consecuencia,
también en el método tedrico es necesario que el sujeto, la sociedad [das
Subjekt, die Gesellschaft], esté siempre presente en la representacién como
premisa»®®.

Pasemos ahora a considerar de qué manera la esencia (de la especie)
humana, la practica, la produccion, el trabajo, como sujeto social, como
ser humano colectivo, se enajena materialmente. Se trata de un
fendmeno en el que conviene distinguir analiticamente dos niveles, que
el propio Marx solo parece haber acabado de discernir en su madurez —
aunque no aparezcan explicitamente nombrados de esa manera — y que
la bibliografia critica, hasta donde sabemos, no ha considerado.

% MARX 1971a, pp. 5, 6, 21, 22. Completamente incapaz de concebir el alcance
de esta idea de la sociedad como sujeto real — y mucho menos el significado
marxiano de su enajenacion —, Althusser cree corregir el texto anterior de la
siguiente manera: «Como materialista, [Marx] sostiene que el conocimiento es
el conocimiento de un objeto real (Marx dice: sujeto real), que, cito, “subsiste
tanto antes como después en su independencia fuera del espiritu”»
(ALTHUSSER 2008, p. 235 italicas y paréntesis del autor). De este modo, el
filosofo francés se mantiene atrapado en la estrecha perspectiva de la
gnoseologia tradicional, segiin la cual s6lo cabe aplicar el término “sujeto” a la
conciencia, esto es, al puro sujeto cognitivo ante el cual todo lo demas aparece
como mero objeto de conocimiento. Y el planteamiento de Marx queda asi
restringido a la mera contraposicion entre materialismo e idealismo. En
cambio, para nosotros resulta evidente que Marx no confunde los términos. Si
se refiere a la sociedad como “sujeto real”, es precisamente porque no le basta
con afirmar que se trata de un objeto que excede al proceso de conocimiento.
Ademais de subrayar esa objetividad ontoldgica o materialidad, nuestro autor
quiere resaltar el caricter activo y fundamental de la sociedad como sujeto real
de la produccion, una subjetividad objetiva, practica y material, que precede,
excede y condiciona a la pura subjetividad cognitiva, a la mera conciencia que
intenta conocerla (y también guiarla, conservarla o transformarla) siempre
desde un determinado lugar de esa misma subjetividad colectiva y su poder.

245



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

6. Primer nivel de Ia enajenacion prictica: Ia fragmentacion social.

Ante todo, el sujeto humano colectivo se presenta materialmente
enajenado mientras la producciéon no estd organizada de manera
comunitaria, sino que se encuentra fragmentada por la propiedad

ivada de | dios d duccién® la rigida divisiéon del
privada de los medios de producciéon®, y por la rigida divisién de
trabajo social que esa propiedad privada conlleva:

«El poder social [soziale Machr], es decir, la fuerza de produccién
multiplicada, que nace por obra de la cooperacion de los diferentes individuos
bajo la acciéon de la division del trabajo, se les aparece a estos individuos, por
no tratarse de una cooperacion voluntaria, sino natural, no como un poder
propio, asociado, sino como un poder ajeno, situado al margen de ellos, que no
saben de donde procede ni a donde se dirige y que, por tanto, no pueden ya
dominar, sino que recorre, por el contrario, una serie de fases y etapas de
desarrollo peculiar e independiente de la voluntad y de los actos de los seres
humanos y que incluso dirige esta voluntad y estos actos»®.

Este es el primer nivel de la enajenacion que Marx denuncia. No
afecta a una clase social en particular, sino al conjunto de la sociedad y
su fuerza de produccién, que se vuelve ajena para todos, como si se
tratase de un poder natural sobrehumano, completamente auténomo,
regido por sus propias leyes de desarrollo; poder que manifiesta todo su
descontrol y su veleidad en fendémenos tales como la destruccion
medioambiental o las repetidas crisis econémicas®. Pero ademis, la
propiedad privada de los medios de produccion implica no solamente
una division del trabajo social rigida y descoordinada, sino también el
intercambio de los productos como mercancias y el consiguiente

7 Como Marx, no nos referimos esta “propiedad privada” en el sentido
meramente juridico, sino al control efectivo de los medios de produccién por
ciertos individuos o grupos particulares, independientemente de que exista o
no un “titulo de propiedad” que corresponda en mayor o menor medida a esa
posesion de hecho, pretendiendo legitimarla. Cfr. GARCIA LINERA 2009a, p.
128 y ss.

% MARX Y ENGELS 1978, p. 34.

% «Su misma colisién reciproca produce un poder social ajeno situado por
encima de ellos; su accién es reciproca como un proceso y una fuerza
independientes de ellos» (MARX 1971a, p. 131).

246



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

reinado del dinero como medio de cambio universal®. Estos tltimos
dos fendémenos suponen que el trabajo social objetivado se muestra
enajenado en el valor que las cosas aparentan tener por si mismas, y no
ya como productos de aquél: «A esto llamo el fetichismo que se adhiere
a los productos del trabajo no bien se los produce como mercancias, y
que es inseparable de la produccién mercantil»’'. En efecto, el hecho de
que el trabajo social global se encuentre despedazado en una
multiplicidad de unidades de trabajo privadas se traduce en que el
caracter social de esos trabajos privados y sus productos — esto es, su
intercambiabilidad en cuanto todos ellos conllevan un gasto de fuerza
humana de trabajo perteneciente a la misma sociedad”® — se presenta
como un valor propio de esos productos en tanto mercancias, como si
se tratase de una propiedad natural suya. En otras palabras, el valor de
las mercancias esta dado por la inversion de trabajo social que
representan.

Con el dinero se consolida la forma de valor mercantil. El dinero se
presenta como la reina de las mercancias, porque es la tnica de ellas
que renuncia por completo a su valor de uso no-mercantil y se dedica
con exclusividad a desempefiar dos funciones sociales que son vitales
para el mercado: la funciéon de equivalente general (o medida del valor
mercantil) y la de medio de cambio universal. El hecho de que el dinero
sea la cosa con la que todos los demas productos expresan y miden su
valor mercantil, y, al mismo tiempo, la cosa con la que se puede adquirir
esos productos en el mercado, consuma la cosificacion del trabajo social
invertido. El dinero aparece asi como valor mercantil en estado puro,
como si fuese la sustancia misma de este valor y no su mera forma.

De ahi el inmenso poder que la sociedad enajena en el dinero, mas
que en ninguna otra cosa. En efecto, el gasto de trabajo social genera el
valor de toda mercancia, y este valor mercantil no es otra cosa que el

% En cambio, sin propiedad privada y, por lo tanto, sin intercambio de
mercancias, la division social del trabajo puede existir de manera armodnica,
horizontal y rotativa (MARX 2009a, p. 52).

"t Ivi, p. 89.

2 «El conjunto de la fuerza de trabajo de la sociedad, representado en los
valores del mundo de las mercancias, hace las veces aqui de una y la misma
fuerza humana de trabajo, por mas que se componga de innumerables fuerzas
de trabajo individuales» (/vZ, p. 48).

247



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

poder de la mercancia como tal: su capacidad de ser intercambiada por
otras en el mercado”. Este poder/valor mercantil creado por el trabajo
social aparece, pues, como un atributo propio de la mercancia. Ahora
bien, en el caso del dinero, ese poder social enajenado y cosificado, se
manifiesta — como acabamos de ver — en su forma mas pura y
directamente aprovechable. Esto significa que, en una sociedad donde
casi todos los valores de uso, es decir, casi toda la riqueza y el poder
social en general, se convierten en mercancias que se intercambian
directamente por dinero, el puro e inmediato poder/valor mercantil de
éste lo convierte en la cosa que concentra poder social en general’™.

Las mercancias y el dinero son, pues, «formas que llevan escrita en la
frente su pertenencia a una formacion social donde el proceso de
produccion domina al ser humano, en vez de dominar el ser humano a

” «Sea como fuere, en el mercado Gnicamente se enfrenta el poseedor de
mercancias al poseedor de mercancias, y el poder que ejercen estas personas,
una sobre la otra, no es mas que el poder de sus mercancias» (/v7, p. 195).

" «[De esta manera] el poder que cada individuo ejerce sobre la actividad de
los otros o sobre las riquezas sociales, lo posee en cuanto es propietario de
valores de cambio, de dinero. Su poder social, asi como su nexo con la
sociedad, lo lleva consigo en el bolsillo. [...]. El caracter social de la actividad,
asi como la forma social del producto y la participacion del individuo en la
producciodn, se presentan aqui como algo ajeno y con caracter de cosa frente a
los individuos; no como su estar reciprocamente relacionados, sino como su
estar subordinados a relaciones que subsisten independientemente de ellos y
nacen del choque de los individuos reciprocamente indiferentes. FEl
intercambio general de las actividades y de los productos, que se ha convertido
en condicion de vida para cada individuo particular y es su conexién reciproca
[[con los otros]], se presenta ante ellos mismos como algo ajeno,
independiente, como una cosa. En el valor de cambio el vinculo social entre las
personas se transforma en relacion social entre cosas; la capacidad personal, en
una capacidad de las cosas. [...] Cada individuo posee el poder social bajo la
forma de una cosa. Arrinquese a la cosa este poder social y habra que
otorgarselo a las personas sobre las personas» (MARX 1971a, pp. 84-85; sdlo el
agregado entre corchetes dobles pertenece a la edicidn citada). «Pero el dinero
mismo es mercancia, una cosa exterior, pasible de convertirse en propiedad
privada de cualquiera. El poder social se convierte asi en poder privado,
perteneciente a un particular» (MARX 2009a, p. 161).

248



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ese proceso»”. Y la sociedad en donde eso ocurre esta caracterizada por
la propiedad privada de sus medios de produccion, hecho que
constituye, pues, el nivel fundamental de la enajenacion material-
practica sefialada por Marx: el que afecta a todos los grupos y clases
sociales, y que encuentra su solucidon precisamente en la puesta en
comun de las condiciones de trabajo. La unidad y la transparencia que
asi logra la sociedad, la especie humana como el poderosisimo sujeto
colectivo de la produccién en todas sus formas, permite a cada uno de
los individuos reconocerse a la vez como producto y como productor,
participe pleno de su propia vida social realizada ahora de manera
directa, no enajenada, libre’.

” Ivi, pp. 98-99. Al fetichismo del valor mercantil puede anadirse también un
fetichismo del valor de uso, aunque haya sido apresuradamente desestimado
por el propio Marx (ivi, p. 87). El valor (de cambio) parece un atributo propio
de la mercancia, cuando en realidad es el resultado de la objetivacion de cierta
cantidad de un trabajo social que permanece invisibilizado como tal. A su vez,
en este tipo de sociedad de produccion privada, las cualidades dtiles que no
estan dadas de manera espontdnea o inmediata por la naturaleza, tanro en las
cosas como en las personas, aparecen como atributos propios de éstas, cuando
en realidad son el resultado de la objetivacion de cierta cualidad de un trabajo
social que permanece invisibilizado como tal. Y entre las virtudes que se
manifiestan engafiosamente como meros atributos de individuos particulares se
encuentra nada menos que la misma propiedad privada de los medios de
produccién y su productividad... Cfr. CANDIOTI 2015.

76 «El comunismo como superacién positiva de la propiedad privada en cuanto
autoenajenacion humana, y por tanto como apropiacion real de la esencia
humana por y para el ser humano; por tanto como retorno — pleno, consciente
y efectuado dentro de toda la riqueza del desarrollo anterior — del ser humano
a si mismo en cuanto ser humano socia/, es decir, humano. Este comunismo,
como naturalismo consumado = humanismo, como humanismo consumado =
naturalismo, es la verdadera solucién del conflicto entre el ser humano y la
naturaleza y con el ser humano, la verdadera solucién del conflicto entre
existencia y esencia, entre objetivacion y autoafirmacion, entre libertad y
necesidad, entre individuo y especie. [...] [Lal] propiedad privada marerial,
inmediatamente sensible, es la expresién material y sensible de la vida humana
enajenada [...]. Religion, familia, Estado, derecho, moral, ciencia, arte, etc., son
solamente modalidades especiales de produccion y se rigen por la ley general
de ésta. La superacion positiva de la propiedad privada como la apropiacion de
la vida Aumana, es, por tanto, la superacion positiva de toda enajenacion y, por

249



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

7. Segundo nivel de la enajenacion practica: la expropiacion-
explotacion del proletariado

Pero lo que verdaderamente caracteriza al capitalismo no es la
privatizacion de los medios de produccion, sino sobre todo la privacion
de medios de produccién padecida por un sector mayoritario de la
sociedad. La esencia del capitalismo es la existencia de una clase social
desposeida de las condiciones de trabajo necesarias para producir los
propios medios de vida. Ante esta imposibilidad de producir por y para
si mismas, las personas que integran esta clase se ven forzadas a
convertir su propia fuerza de trabajo en una mercancia, e intentar
venderla a los propietarios de medios de produccion, quienes cuando la
compran adquieren el derecho a utilizarla poniéndola a trabajar para
ellos mismos durante un determinado lapso de tiempo. Lo que entonces
obtiene a cambio el vendedor-trabajador es tinicamente el acceso a los
medios de vida imprescindibles para el mero mantenimiento de esa
fuerza de trabajo como tal. Mientras que el comprador-propietario (de
medios de produccién) acumula todo el valioso producto de esa labor
ajena, del que sélo devuelve al obrero la misera porcion equivalente a su
salario’’:

«Pero [...] cabe preguntar: ¢como surge este extrafio fendémeno de que nos
encontramos en el mercado un grupo de compradores que poseen tierras,
magquinaria, materias primas y medios de vida, que son todos, fuera de la tierra
virgen, productos del trabajo, y, por otro lado, un grupo de vendedores que no
tienen nada que vender mas que su fuerza de trabajo, sus brazos laboriosos y
sus cerebros? ¢Como se explica que uno de los grupos compre constantemente
para obtener una ganancia y enriquecerse, mientras que el otro grupo vende

consiguiente, el retorno del ser humano desde la religion, la familia, el Estado,
etc., a su existencia Aumana, es decir, social> (MARX 1982, p. 618).

7 «Capital y trabajo asalariado [...] no expresan otra cosa que dos factores de
la misma relacion. El dinero no puede transmutarse en capital si no se
intercambia por capacidad de trabajo, en cuanto mercancia vendida por el
propio obrero. Por lo demas, el trabajo s6lo puede aparecer como trabajo
asalariado cuando sus propias condiciones obijetivas se le enfrentan como
poderes egoistas, propiedad ajena, valor que es para si y aferrado a si mismo,
en suma: como capital (MARX 2009b, p. 38).

250



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

constantemente para ganar el sustento de su vida? La investigacién de este
problema seria la investigacion de aquello que los economistas denominan
«acumulacion originaria o previa», pero que deberia llamarse, expropiacion
originaria. Y veriamos entonces que esta llamada acumulacion originaria no es

sino una serie de procesos histéricos que acabaron destruyendo la unidad

originaria que existia entre el hombre trabajador y sus medios de trabajo»’®.

No vamos a parafrasear aqui los agudos analisis realizados por Marx
sobre la masiva expropiacion originaria de los medios de produccion, la
cual es condicion de posibilidad de la exploracion del trabajador
asalariado, esto es, de la expropiacion de su plustrabajo convertido en el
plusvalor caracteristico del capital”. Sélo sefialaremos que ambos
desposeimientos constituyen el segundo nivel de la enajenacion
evidenciada por Marx, que afecta directamente a la clase desposeida-
trabajadora, al moderno proletariado®. No obstante, es preciso

8 MARX 1981b, p. 55.

7 MARX 2009, pp. 891-954.

80 «El fact de que en el desarrollo de las fuerzas productivas del trabajo las
condiciones laborales objetivas, o sea el trabajo objetivado, tienen que
aumentar con relacion al trabajo vivo [...] aparece a nivel del capital de esta
manera: para él no es que un momento de la actividad social — el trabajo
objetivado — se convierta en el cuerpo cada vez mds poderoso del otro
momento, del trabajo subjetivo, vivo, sino que — y esto es importante para el
trabajo asalariado — las condiciones objetivas del trabajo asumen respecto al
trabajo vivo una autonomia cada vez mas colosal [...], y la riqueza social se
contrapone al trabajo en segmentos cada vez mads formidables como poder
ajeno y dominante. No se pone el acento sobre el estar-objetivado sino sobre el
estar-enajenado, el estar-alienado, el estar-extranado, el no-pertenecer-al-
obrero sino a las condiciones de produccion personificadas, id est, sobre el
pertenecer-al-capital de ese enorme poder objetivo que el propio trabajo social
se ha contrapuesto a si mismo como uno de sus momentos. Por cuanto a nivel
del capital y del trabajo asalariado la creaciéon de este cuerpo objetivo de la
actividad acontece en oposicién a la capacidad de trabajo inmediata — in fact
este proceso de la objetivacion se presenta como proceso de enajenaciéon desde
el punto de vista del trabajo, o de la apropiacion del trabajo ajeno desde el
punto de vista del capital —, esta distorsion e inversion es real, esto es, no
meramente mental, no existente sdlo en la imaginacién de los obreros y
capitalistas» (MARX 1971b, pp. 394-395). «En realidad, la dominacion de los
capitalistas sobre los obreros es solamente el dominio sobre éstos de las

251



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

observar que esta enajenacion del obrero sélo puede existir sobre la
base de la previa enajenacion fundamental de la sociedad toda como
sujeto humano colectivo:

«La clase poseedora y la clase del proletariado representan la misma
autoenajenacion humana. Pero la primera clase se siente a sus anchas y
confirmada en esa autoenajenacion, sabe que la enajenacion es su propio poder
y posee en ella la apariencia de una existencia humana; la segunda se siente
aniquilada en la enajenacién, descubre en ella su impotencia y la realidad de
una existencia inhumana»®".

Constituye, por lo tanto, un error demasiado frecuente la pretension
de encontrar todas las claves de la teoria de la enajenacion de Marx en
el famoso fragmento de 1844 sobre «El trabajo enajenado»®, puesto
que ese pasaje confunde los dos niveles de la enajenacion, y tiende a
centrarse sOlo en el segundo, como si la enajenacion material-practica
afectase Unicamente al trabajador asalariado y no a la sociedad en su
conjunto.

8. La ética inherente al materialismo practico

Como teoria de la enajenacion real de la sociedad, pues, el
materialismo practico conlleva un ideal moral de reconciliaciéon de la
sociedad consigo misma como sujeto colectivo de la prictica. Presupone
un deber ser que no cae del cielo sino que se funda objetivamente en el
estado material de desgarramiento y fragmentacion en que se encuentra
el poder conjunto de la humanidad. Implica un ZJamado de Ia
conciencia que nos impulsa a luchar por superar todas las formas
concretas de enajenacion material del poder social, las cuales estin
dadas principalmente por la propiedad privada de los grandes medios
de produccion, por el dinero y por el Estado.

condiciones de trabajo [...] que se han vuelto auténomas, y precisamente
frente al obrero» (MARX 2009b, p. 8).

8 MARX Y ENGELS 1962, p. 37.

%2 MARX 1982, pp. 594-605.

252



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Solo esa anulacion material de la enajenacion practica del sujeto
humano colectivo permitiria resolver de manera efectiva todas las
manifestaciones ideoldgicas de la enajenacion presentes en la religion, la
familia, el derecho, la ciencia, el arte y la moral tradicionales. Pero
ocurre que, por el momento, paraddjicamente, tal revolucion de la
practica no es mas que un Ideal, que inicamente se realiza en la medida
en que «prende en las masas», guia su accion y, solo entonces, «se
convierte en un poder material»”. En otros términos la emancipacién
social es un pensamiento cuya «verdad objetiva no es una cuestién de
teoria, sino una cuestion practica. Es en la practica donde el ser humano
debe demostrar la verdad, es decir, la realidad y el poder, la
terrenalidad de [ese] pensamiento»®. La revolucién es efectivamente
una idea, una imagen, un suefo, un anhelo de un estado de cosas que
ain no existe, pero que se puede hacer realidad en la medida en que
logre ser firmemente adoptado como horizonte ético por las mayorias®.

Ahora bien, esto significa que la revolucion de la practica esta, a su
vez, fuertemente condicionada por la difusion y asimilacion efectiva de
esa revolucion como ideal ético por las grandes mayorias, lo cual sélo
puede lograrse mediante una masiva «reforma intelectual y moral», en
el sentido en que la entiende Antonio Gramsci, esto es, el de una
profunda «revolucion cultural», de una «concentracion inaudita de la
hegemonia»® de las ideas revolucionarias, necesariamente previa a la
efectiva revolucion de la practica, o practica revolucionaria (la cual es,
por definicién, multitudinaria y consciente de lo que pretende cambiar).

Todo esto significa que el materialismo practico, desde el momento
en que acepta que una intervencion practico-revolucionaria efectiva
solo es posible cuando se encuentra guiada por una conciencia critica y
un ideal de transformacion social que han calado hondo en las masas, se
encuentra lejos de ser un rigido determinismo de lo tedrico-intelectual

 MARX 1981a, p. 385.

% MARX 1978, p. 5.

¥ «Las ideas nunca pueden llevar mas alla de un viejo estado de cosas mundial,
sino siempre, tinicamente, m4s alla de las ideas correspondientes al viejo estado
de cosas mundial. Las ideas no pueden realizar absolutamente nada. Para
realizar las ideas se requieren personas que empleen un poder practico» (MARX
Y ENGELS 1962, p. 126).

% GRAMSCI 1975, pp. 1044, 802.

253



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

por lo practico-material. Supone, en cambio, una dialéctica de
condicionamientos entre ambos lados de la actividad humana, y un
claro idealismo moral constitutivo. En un primer momento, se detecta
desde la teoria critica la existencia de problemas ideoldgicos cuya
solucion real se encuentra supeditada a la previa superacion de
conflictos materiales mediante la prictica revolucionaria. Pero luego se
admite que esta practica revolucionaria, aunque va mucho mas alld del
mero conocimiento critico porque constituye un poder de
transformacién real encarnado en las masas materialmente activas, no
puede, sin embargo, prescindir en ningin momento de ese
conocimiento critico como punto de partida y motor permanente”. En
sintesis: la revolucion dltima de las ideas requiere una revolucion
material-practica, pero ésta, a su vez, necesita de una revolucion inicial
de las ideas™.

La ya citada Introduccion® escrita durante el pasaje de 1843 a 1844,
es tal vez la obra en donde se hace mas explicito el planteamiento moral
revolucionario inherente al materialismo practico. Es por eso que, en lo
que sigue, vamos a prestar particular atencidn a este agudisimo escrito
de juventud, que también permite observar con nitidez en qué consisten
la continuacién y la complecion de la teoria feuerbachiana de la
enajenacion religiosa y filoséfico-especulativa, llevadas a cabo por Marx

" Deberia resultar ocioso aclarar que la mas conocida de las 7esis sobre
Feuerbach, la Gltima, no plantea de ningiin modo una alternativa excluyente
entre la interpretacion (tedrica) del mundo y su transformacién (practica). Sélo
subraya, al igual que todas las “tesis” precedentes, la diferencia entre ambas
actividades y la impotencia de la primera sin la segunda. Va de suyo la
inviabilidad de la practica revolucionaria sin la guia de una interpretacion del
mundo satisfactoria (MARX 1978, p. 7).

% Se trata de algo menos obvio de lo que pudiera parecer. Recientemente, en el
ya citado primer ensayo del numero inaugural de Marerialismo Srorico,
Giuseppe Cacciatore subrayaba que «la possibilita stessa della trasformazione
delle condizioni date finirebbe con I'essere smentita se I'individuo fosse indotto
a modificare se stesso solo a condizione che sia cambiata prima la serie delle
condizioni sociali» (CACCIATORE 2016, p. 13). La manera en que lo plantea
Marx en la tercera de las 7esis sobre Feuerbach es mas brillante que clara (cfr.
MARX 1978, pp. 5-6).

% MARX 1981a.

254



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

mediante una ldcida traduccion de esa teoria del plano espiritual al
terreno “profano” de la materialidad practica.

Es sabido que la moral tradicional esta estrechamente emparentada
con la religion. Cuando no forma directamente parte de ella, constituye
sin duda un derivado suyo. En efecto, la religion es la que primeramente
plantea a los seres humanos que existen entidades superiores a ellos
mismos, mas perfectas, mas plenas, mas poderosas, a las que es preciso
aproximarse para participar en la mayor medida posible de esa
plenitud, de esa perfeccion, de ese poder. La moral religiosa es
precisamente el conjunto de reglas de conducta que, segin se cree, la
autoridad divina ordena cumplir para que esa aproximacion a ella tenga
lugar. Se trata ciertamente de una enajenacion ideoldgica de lo que los
mismos seres humanos, o algunos de ellos, opinan que es la forma de
vida humana mas perfecta. Y algo similar ocurre con las versiones
modernas de la moral cuando se la considera constituida por valores
ahistoricos y trascendentes, o dictados por una Razén pura, a priori,
formalmente auténoma pero vacia de contenidos empiricos concretos™.
Se trata siempre de abstracciones presentadas como entidades
independientes, que (se) valen por si mismas, que nos muestran lo que
es el bien y cudl es nuestro deber. Por lo tanto, la moral tradicional —
religiosa 0 no — constituye una forma enajenada de la moral, puesto que
en ella nuestros propios ideales morales se convierten en seres reales,
autonomos, trascendentes, exteriores y superiores a nuestra
individualidad empirica (historico-social), que determinan las reglas de
nuestra conducta buena.,

De ahi que Kamenka no se equivoque cuando resume asi el abecé de
la moral revolucionaria del joven Marx: «Para Marx la distincion
positiva entre el bien y el mal deriva de la distincioén positiva entre la
autodeterminacién y la dependencia»’. En lo que si se equivoca,
empero, es en su total incomprension de la naturaleza de la
autodeterminacion tal como Marx la plantea, que no es de ningin
modo individual sino social: el ser humano es siempre el ser humano
colectivo, que se encuentra enajenado y debe recuperar el control sobre
si mismo, sobre su propia practica conjunta. Tampoco para Marx,
entonces, puede existir tal cosa como una auténtica autodeterminacion

PO KANT 2002; 2000.
* KAMENKA 1972, p. 59.

255



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

desde el punto de vista individual, que es lo que Kamenka le critica™.
Antes bien, de lo que se trata es de lograr la «totalidad social
autodeterminativa», como la llama Garcia Linera™.

La Introduccion de 1843-44 toma como punto de partida
precisamente la critica feuerbachiana de la religion como moral
enajenada, como subordinacion del ser humano a la proyeccion de sus
propios ideales fuera de si mismo, como si se tratase de sujetos
auténomos que lo dirigen. Esa «critica de la religion es la condicion
previa de toda critica», pero, en si misma, «se haya sustancialmente
terminada» con Feuerbach, quien ha legado una sélida conclusion: «e/
ser humano hace la religion, y no la religion al ser humano». Sin
embargo, Marx observa que con esa conclusion feuerbachiana no
concluye la critica, sino solamente su descenso del cielo a la tierra.
Comienza ahora la penetrante exploracion de la realidad terrenal para
encontrar «la existencia profana del error»™, los problemas mundanos
que originan la enajenacion religiosa. ¢Qué lleva al sujeto humano a
convertirse en predicado de sus propios predicados ideales convertidos
en sujetos sobrehumanos?

«El ser humano es e/ mundo de los seres humanos, es el Estado, la
sociedad. Este Estado, esta sociedad, producen la religion, una conciencia del
mundo invertida, porque ellos son un mundo invertido. La religion es la teoria
general de este mundo, su compendio enciclopédico, su logica bajo forma
popular, su point d’honneur espiritualista, su sancion moral, su complemento
[ Ergédnzung”] solemne, su razén general para consolarse y justificarse. Es la
realizacion fantastica de la esencia humana [social, comunitaria, cooperativa],
porque la esencia humana carece de verdadera realidad. La lucha contra la
religion es, por tanto, indirectamente, la lucha contra ese mundo que tiene en
la religion su aroma espiritual. [...] La tarea de la historia es, por eso, luego de
la desaparicion del mas alld de Ia verdad, establecer la verdad del mas acd. Una

2 Ivi, pp. 160-63, 174.

> GARCIA LINERA 2009b, p. 15.

% MARX 1981a, p. 378.

» Siempre continuando el camino trazado por Feuerbach, de critica a la
religion y a la filosofia idealista como fendémenos estrechamente vinculados
entre si, un poco mas abajo Marx vuelve a utilizar el mismo término al afirmar
que «la misma filosofia existente hasta ahora pertenece a ese mundo y es su
complemento | Erganzung] en el plano de las ideas» (ivZ, p. 384).

256



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

vez que la forma sagrada de la autoenajenacion humana ha sido
desenmascarada, la rarea de la filosofia que esté al servicio de la historia es,
ante todo, desenmascarar la autoenajenacion en sus formas profanas. La critica
del cielo se convierte en la critica de la tierra, la critica de la religion en la
critica del derecho, la critica de la teologia en la critica de la politica [y luego
de la economia political»*.

El hecho de que el ser humano colectivo se encuentre materialmente
enajenado en su practica, en su hacer conjunto, en la produccién de su
propia vida social; el hecho de que, por tanto, carezca de realidad la
sociedad como una auténtica asociacion de todos los individuos para el
goce en comudn del poder colectivo generado por todos a través del
trabajo social; el hecho de que el ser humano «atn no se ha encontrado
a si mismo o ha vuelto a perderse»”, o, en otras palabras, «el propio
desgarramiento y la contradiccion de este fundamento terrenal consigo
mismo», es lo que hace que su esencia comunitaria se proyecte como
una existencia meramente espiritual, o sea, que «el fundamento terrenal
se separe de si mismo para plasmarse como un reino independiente que
flota en las nubes»”, analogamente a lo que ocurre con el Estado
moderno en su caracter de comunidad de ciudadanos”.

% Ivi, pp. 378-79.

7 Ivi p. 378.

% MARX 1978, p. 6.

» En Sobre la cuestion judia (1843) leemos: «El Estado politico perfecto es por
esencia la vida del ser humano a nivel de especie [o sea, su vida comunitaria]
en oposicion a su vida material. Todos los presupuestos de esta vida egoista
siguen existiendo fuera del ambito del Estado en la sociedad civil, pero como
propiedades de ésta. Alli donde el Estado politico ha alcanzado su verdadera
madurez, el ser humano lleva una doble vida no sélo en sus pensamientos, en la
conciencia, sino en la realidad, en la vida: una vida celeste y una vida terrena, la
vida en la comunidad politica, en la que vale como ser comunitario, y la vida en
la sociedad civil, en la que actia como persona privada, considera a las otras
personas como medios, él mismo se degrada a medio y se convierte en juguete
de poderes ajenos. El Estado politico se comporta tan espiritualistamente con
la sociedad civil como el cielo con la tierra. Se opone a ella y la supera
exactamente como lo hace la religion con la limitacion del mundo profano, es
decir que también el Estado se ve forzado a reconocerla y reproducirla, a
dejarse dominar por ella. El ser humano es un ser profano en su realidad
inmediata, en la sociedad civil. Y en ella, donde pasa ante si y los otros por un

257



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Ahora bien, Marx comprende agudamente el fendomeno de la
religion, no lo desprecia — como muchos han creido — ni desconoce sus
potencialidades: «La miseria religiosa es a la vez la expresion de la
miseria real y la proresta contra la miseria real. La religion es el suspiro
de la criatura agobiada, el sentimiento de un mundo sin corazon, asi
como el espiritu de una situacién sin espiritu. Es el opio del pueblo»'”.
El religioso busca consuelo, alivio y escape en el mas alla — al igual que
cualquier otro adicto en el objeto de su adiccion —, pero lo hace
precisamente porque siente hondamente el dolor del mas acd. Y, si se le
suprime esa distraccion, se vera entonces frente a la urgente necesidad
de acabar de una manera real con este sufrimiento real, combatiendo
sus causas reales'"’,

Feuerbach ha demostrado que detris del culto a las divinidades no
hay mds que un culto al propio ser humano, pero inconsciente e
indirecto. De lo que se trata entonces, segin él, es sencillamente de

volver consciente y directo ese culto, es decir, de fundar una religion de

individuo real [auténomo], es un fenémeno falso. En cambio en el Estado,
donde el ser humano pasa por un ser genérico [0 comunitario], es el miembro
imaginario de una soberania imaginaria, su real vida individual le ha sido
arrebatada, sustituida por una generalidad irreal» (MARX 1981c, pp. 354-55).
Esto ultimo significa — dicho sea de paso — que, para Marx, el individuo sdlo se
realiza verdaderamente como miembro de una comunidad real, de un sujeto
colectivo realmente autodeterminado, auténticamente dueno de si, de un
nosotros verdaderamente universaly concreto.

100 MARX 1981a, p. 378.

1 «LLa superacién de la religion como felicidad ilusoria del pueblo es la
exigencia de su felicidad real La exigencia de superar las ilusiones sobre su
situacion es la exigencia de superar una siruacion que necesita de ilusiones. La
critica de la religién es, por tanto, en germen, la critica de este valle de
lagrimas, cuyo halo sagrado es la religion. La critica ha quitado a la cadena sus
flores imaginarias, pero no para que el ser humano cargue con ella sin fantasia
ni consuelo, sino para que se desembarace de la cadena y recoja la flor viva. La
critica de la religion desengana al ser humano para que piense, actie y dé
forma a su realidad como un ser humano desengafiado que entra en razon, para
que gire en torno a si mismo y, por tanto, a su sol real. La religion no es mds
que el sol ilusorio que se mueve alrededor del ser humano mientras éste no se
mueve alrededor de si mismo» (/vz, p. 379).

258



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

lo humano, o bien — lo que para él es lo mismo — una moral humanista.
He aqui la conclusion de su critica a la religion:

«La religion es la primera conciencia que el ser humano tiene de si mismo.
[...] Pero lo que es primero para la religion, Dios, es, como hemos demostrado,
en si y de acuerdo a la verdad, lo segundo, pues es solo la esencia del ser
humano que se objetiva, y lo que para ella es lo segundo, el ser humano, debe,
por lo tanto, ser puesto y expresado como lo primero. El amor al ser humano
no puede ser derivado, debe ser original. [...] Sila esencia del ser humano es el
ser supremo del ser humano, asi también el amor del ser humano por el ser
humano debe ser priacticamente la ley primeray suprema. Homo homini Deus
est; éste es el principio prictico supremo, éste es el punto de inflexion de la
historia del mundo. Las relaciones del hijo con los padres, del esposo con la
esposa, del hermano con el hermano, del amigo con el amigo y, en general, del
ser humano con el ser humano, en una palabra, las relaciones morales son, en y

por si mismas, auténticas relaciones religiosas»'%.

Marx, como ya vimos, se toma muy en serio esta conclusion de la
critica feuerbachiana y el llamado moral que conlleva. Pero para él, en
cambio, esa conclusion es solo el punto de partida de una nueva critica
a la que Feuerbach apenas se asoma: la critica concreta y en
profundidad de esas relaciones «del ser humano con el ser humano»,
una critica que — como vimos — resulta impotente mientras no se oriente
«hacia tareas para cuya solucion no existe mas que un medio: la
priactica»'”. Es por eso que en Marx el ideal moral humanista de
Feuerbach se vuelve coherentemente socialista-comunista y practico-

2 FEUERBACH 1956, pp. 408-09.

1% MARX 1981a, p. 385. Poco mas de un afio después, ya con plena conciencia
de su distancia con respecto a Feuerbach, escribird Marx sobre él: «No nos
ofrece critica alguna de las condiciones de vida actuales. No consigue nunca,
por tanto, concebir el mundo sensible como la actividad sensible y viva total de
los individuos que lo forman, razén por la cual se ve obligado, al ver, por
ejemplo, en vez de personas sanas, un tropel de seres hambrientos,
escrofulosos, agotados por la fatiga y tuberculosos, a recurrir a una “intuicién
superior” y a la ideal “compensacién dentro de la especie”; es decir, a reincidir
en el idealismo precisamente alli donde el materialista comunista ve la
necesidad y, al mismo tiempo, la condicion de una transformacion radical tanto
de la industria como de la organizacion social» (MARX Y ENGELS 1978, pp. 44-
45).

259



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

revolucionario, y la lucha por la emancipacion de la opresion
intelectual-ideoldgica se prolonga en la lucha por la emancipacion de la
opresion material-practica: «La critica de la religion desemboca en la
doctrina de que e/ ser hAumano es el ente supremo para el ser humano, y
por tanto en el imperativo categorico de derribar rodas aguellas
relaciones en que el ser humano es un ser humillado, sojuzgado,
abandonado, despreciable [...]»'".

Este pasaje, como ningin otro en la obra de Marx, contiene un
reconocimiento explicito de la moral revolucionaria inherente a su
materialismo practico. Se sirve del mds famoso concepto moral
moderno, el de «imperativo categérico»'”, pero le confiere un
fundamento y un sentido completamente diferentes al colmarlo de un
claro contenido histérico-social. El ser humano es la sociedad humana,
cuya practica colectiva se encuentra materialmente enajenada de si
misma: desgarrada, dividida y atravesada por el conflicto y la opresion
entre sus miembros. El nuevo imperativo categdrico, pues, no tiene
nada de a priori ni de formal ni de puramente racional. Constituye un
anhelo sélidamente fundado en el caracter absurdo de un orden social
en el que los individuos humanos, que constitutivamente necesitan
satisfacerse entre si, se aislan, se atacan y se someten unos a otros. Se
trata, por lo tanto, de reconocer y asumir como propio — sin ningtn tipo
de imposicion externa — el ideal moral de que la humanidad, la especie,
el ser humano, alcance su emancipacion radical y su auténtica
«existencia humana, es decir, sociak'®. El imperativo categdrico
revolucionario es asi la «emancipacion humana» («es decir, sociab),
superadora de la mera «emancipacion politica» que se logra dentro del

Estado moderno'”.

104 Marx 1981a, p. 385.

1 KANT 2002; 2000.

106 \JARX 1982, p. 618.

7 MARX 1981c; 1981a. Marx distingue entre ambos timpos de emancipacién
porque, a diferencia de otros autores que lo sucederian — como por ej. Gramsci
—, carece de un concepto amplio de la politica, que abarque — o tienda a
abarcar — todas las relaciones de fuerza que atraviesan la sociedad. Siguiendo la
tradicion, él entiende por “politica” sdlo lo relativo al Estado como
“superestructura”. Cfr. CANDIOTI 2016a.

260



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Sabemos que la enajenacion denunciada por Marx se da en dos
niveles, y que el proletariado debe jugar un rol fundamental en su
superacion. Las revoluciones burguesas no son mas que emancipaciones
de una parte de la sociedad tomadas como emancipaciones generales,
precisamente porque en ellas la burguesia logra hacer prevalecer sus
propios intereses particulares como si se tratase de intereses universales:
«Esa clase libera a toda la sociedad, pero sélo a condiciéon de que toda
la sociedad se halle en la situacion de esa clase, es decir, que posea o
pueda procurarse sin dificultad dinero y cultura, por ejemplo»'®. De
ahi que la revolucion burguesa constituya solamente una emancipacion
politica formal, dentro del Estado moderno, en donde todos cuentan
como ciudadanos libres e iguales ante la ley, sin importar cual sea la
propiedad privada y el poder real de cada individuo dentro de la
«sociedad civil», esto es, en la sociedad realmente existente por fuera de
la abstracta comunidad estatal'®’.

La emancipacion social real, en cambio, deberd acabar tanto con la
propiedad privada como con la privacion de propiedad. Es por eso que
la emancipacion de la clase en la que se acumulan las consecuencias
negativas de ambos costados de la enajenacion social, representara,
ahora si de una manera universal y concreta, la verdadera emancipacion
humana. Pues la clase desposeida general de la sociedad no puede ser
liberada sin la liberar a la sociedad de clases poseedoras particulares. La
situacion es inédita: ya no se trata de que una clase se afirme a si misma
negando los intereses de las demds clases, sino de que una clase
particular se niegue a si misma afirmando los intereses de toda la

108 MARX 1981a, p. 388.

1% «No obstante, la anulacién politica [formal] de la propiedad privada no la
supera, sino que incluso la supone. El Estado suprime a su modo las
diferencias de nacimiento, estamento, cultura, ocupacion, declarandolas
apoliticas, proclamando por fgual a cada miembro del pueblo participe de la
soberania popular sin atender a esas diferencias, tratando todos los elementos
de la vida real del pueblo desde el punto de vista del Estado. Sin embargo, el
Estado deja que la propiedad privada, la cultura, las ocupaciones actien a su
modo y hagan valer su ser especial. Muy lejos de suprimir estas diferencias de
hecho, la existencia del Estado las presupone, necesita oponerse a estos
elementos suyos para sentirse como Estado politico [formal] e imponer su
generalidads (MARX 1981c, p. 354).

261



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sociedad. En efecto, el proletariado no debe ser consolidado como clase
particular, sino como la anti-clase, como el portador de la sociedad sin
clases, del sujeto humano colectivo reconciliado consigo mismo. Pues su
lugar en la sociedad de clases es precisamente el de los que no tienen
lugar en esa sociedad, y por tanto deben construir otra. En palabras de
Marx, se trata

«de una clase con cadenas radicales, de una clase de la sociedad civil que no
es una clase de la sociedad civil; de un estamento que es la disolucién de todos
los estamentos; de una esfera que posee un caracter universal por su
sufrimiento universal y que no reclama un derecho particular, ya que no es una
injusticia particularla que padece sino la injusticia por antonomasia; que ya no
puede apelar a otro titulo Aistorico que a su titulo Aumano, que no se halla en
oposicion parcial a las consecuencias, sino en oposicion total a las premisas
mismas del Estado [moderno] [...]; de una esfera, por tltimo, que no puede
emanciparse a si misma sin emanciparse de todas las demds esferas de la
sociedad, emancipando asi a todas ellas; que es, en una palabra, la pérdida
completa del ser humano, por lo cual sélo puede ganarse a si misma mediante

la recuperacion total del ser humano. Esta disolucién de la sociedad como clase

particular es el proletariado»'".

La propia situacion practico-material del proletariado sitia a la
burguesia en el papel inverso al que ésta desempenara frente al dominio
feudal. Hace que ella misma se convierta ahora en la clase que
concentra «todos los defectos de la sociedad», en «la posicion del
tropiezo general [ Stand des allgemeinen AnstofSes'''], la encarnacién de
los limites generales», la «posicion de la opresion», «el crimen
manifiesto de toda la sociedad, de tal modo que liberarse de ella
aparezca como la autoliberacion general [allgemeine Selbstbefreiung]».
Pero esta vez no se trata s6lo de una «autoliberacion general» aparente,
esto es, de una emancipacion incompleta, parcial, abstracta, politico-
estatal. Esta vez no se trata solo de la «coincidencia [ Zusammentallen]»
entre la revolucionaria «autotransformacion [ Selbstveranderungl» y una
nueva «autoenajenacion [Selbstentfremdungl» de la sociedad, vale

110 MARX 19814, p. 390

"1 Marx hace aqui un juego de palabras con la frase «Stein des AnstofSes», de
origen biblico, que en castellano se conoce como «piedra de tropiezo» o
«piedra de escandalo» (GRIMM Y GRIMM 2003).

262



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

decir, entre «la revolucion de un puebloy la emancipacion de una clase
particular>'?. La misma situacién practico-material de la clase
proletaria, su deshumanizacion, su «pérdida completa» de poder
humano-social, la enajenacion-expropiacién material y espiritual que la
constituye como pilar del orden burgués, no hace que su «posicion
social valga como la posicién de toda la sociedad» sino que /lo sea
realmente, dado que encarna de la manera mas perfecta la enajenacion
humana universal Y, por tanto, hace que no pueda «emanciparse a si
misma sin emanciparse de todas las demas esferas de la sociedad,
emancipando asi a todas ellas»; vale decir, que su propia liberacion es,
al mismo tiempo, la «emancipacion Aumana», la total desenajenacion
practica y tedrica del poder social, «la recuperacion total del ser
humano». Pues la clase desposeida-trabajadora no es una parte mas que
pueda colocarse por encima o por fuera de la sociedad'”, sino la tnica
parte que puede evitar que la sociedad se coloque por encima o por
fuera de cualquiera de sus partes:

«Cuando el proletariado proclama la disolucion del orden mundial anterior,
no hace mas que decir el secreto de su propia existencia, ya que él es la
disolucién de hecho de este orden mundial. Cuando el proletariado reclama la
negacion de la propiedad privada, no hace mas que elevar a principio de la
sociedad lo que la propia sociedad ha elevado a principio suyo, lo que ya
aparece personificado en é/, sin intervencién suya, como resultado negativo de
la sociedad. Asi, el proletario se encuentra, respecto del mundo venidero, en el
mismo derecho que el monarca alemzn respecto del mundo decadente cuando
llama al pueblo su pueblo, como al caballo su caballo. Al declarar que el
pueblo es su propiedad privada, el rey esta diciendo simplemente que el

propietario privado es rey»'*.

112 MIARX 1981a, pp. 379, 388,

' «La doctrina materialista del cambio de las circunstancias y de la educacién
olvida que las circunstancias son cambiadas por el ser humano y que el
educador mismo debe ser educado. Tiene, pues, que separar la sociedad en dos
partes, una de las cuales estd elevada por encima de ella. La coincidencia
[ Zusammenfallen] del cambio de las circunstancias y de la actividad humana, o
autotransformacion [Selbstverinderungl, solo puede captarse y comprenderse
racionalmente como prictica revolucionaria» (MARX 1978, pp. 5-6).

114 MARX 1981a, p. 391.

263



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Si el decadente mundo actual esta regido por el derecho a Ia
propiedad privada, en el mundo venidero — por construir — habra de
primar, en cambio, el derecho a la reapropiacion social de toda riqueza
y de todo poder humano. El pueblo y el mundo dejaran asi de
pertenecer al individuo, porque el individuo acabari de reconocer
plenamente su pertenencia al pueblo y al mundo. Sera el fin del absurdo
dominio de las partes sobre el todo'".

Ahora bien, resulta conveniente saber distinguir entre la situacion
practico-material del proletariado y su situacion consciente. El hecho de
que la enajenacion practica sea la base de la enajenacion intelectual
coloca a la clase expropiada-explotada en una situacion profundamente
ambigua desde el punto de vista de la conciencia. Por una parte, la sitda
en el punto de vista privilegiado de quien conoce la dureza del trabajo
prdctico para los demds y para si, y no tiene ninguna propiedad privada
que defender. Pero, por otra parte, la posicion del proletariado lo
vuelve particularmente vulnerable a la enajenacion intelectual que
afecta a toda la sociedad, porque su pobreza material también se
traduce, por lo general, en un acceso limitado y pasivo a los medios de
produccién de conocimiento, y en particular al «<arma de la critica»''®: e/
poder intelectual le es ajeno'’. En este sentido, el proletariado

2 «Os horrorizais de que queramos abolir la propiedad privada. Pero, en
vuestra sociedad actual, la propiedad privada estd abolida para las nueve
décimas partes de sus miembros; existe precisamente porque no existe para
esas nueve décimas partes. Nos reprochais, pues, el querer abolir una forma de
propiedad que no puede existir sino a condicion de que la inmensa mayoria de
la sociedad sea privada de propiedad. En una palabra, nos acuséis de querer
abolir vuestra propiedad. Efectivamente, eso es lo que queremos. [...] El
comunismo no arrebata a nadie la facultad de apropiarse de los productos
sociales; no quita méas que el poder de sojuzgar por medio de esta apropiacion
el trabajo ajeno» (MARX Y ENGELS 1981b, pp. 124-25).

16 MARX 1981a, p. 385.

"7 Por eso, el siguiente pasaje del Manifiesto comunista — que ya pertenece al
periodo en que el “materialismo practico” se subordina al “materialismo
histérico” — resulta, en nuestra opinién, excesivamente simplista y optimista al
presentar como real una vinculacién inmediata, auromatica, entre la situacion
material del proletariado y su conciencia critica: «Las condiciones de existencia
de la vieja sociedad estan ya abolidas en las condiciones de existencia del
proletariado. El proletariado no tiene propiedad; sus relaciones con la mujer y

264



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

encuentra su complemento perfecto en la intelectualidad critica. Esta se
encuentra, por lo general, en la situacion ambigua inversa. Por un lado,
ha podido contar con un amplio acceso real a los medios de produccion
de conocimiento, que la vuelve capaz de analizar criticamente a la
sociedad como un todo, y de comprender cudles son los problemas
materiales que requieren solucién practica. Pero, por otro lado, sdlo
conoce el solitario trabajo reorico, y, por lo general, ignora lo que es
carecer por completo de propiedad privada y necesitar de manera
inmediata la cooperacion solidaria con los demas: e/ poder practico le es
ajeno. Esta situacion hace que la practica revolucionaria comunista sélo
sea posible a partir la unidad y la reconciliacién, o desenajenacion
reciproca, del proletariado y la intelectualidad critica:

«Asi como la filosofia encuentra en el proletariado sus armas mareriales, el
proletariado encuentra en la filosofia sus armas espirituales, y tan pronto como
el rayo del pensamiento haya penetrado en lo profundo de este ingenuo suelo
popular, la emancipacion [del] ser Aumano sera una realidad. [...] La filosofia
no puede realizarse sin la superacion del proletariado, el proletariado no puede

superarse sin la realizacion de la filosofia»''®,

Sin embargo, esto no significa en modo alguno que la practica del
proletariado deba simplemente ajustarse a las necesidades tedrico-
criticas. También la teoria critica debe partir en todo momento de las
necesidades practicas del proletariado, desarrollarse como una
prolongacion consciente de las pasiones concretas que lo mueven.
Como observamos mas arriba, «la teoria se convierte en un poder

con los hijos no tienen nada de comun con las relaciones familiares burguesas;
el trabajo industrial moderno, el moderno yugo del capital, que es el mismo en
Inglaterra que en Francia, en Norteamérica que en Alemania, despoja al
proletariado de todo caricter nacional. Las leyes, la moral, la religion son para
él meros prejuicios burgueses, detrds de los cuales se ocultan otros tantos
intereses de la burguesia» (MARX Y ENGELS 1981b, p. 120). Sin embargo, un
poco mas abajo se admite que: «Las ideas dominantes en cualquier época no
han sido nunca mas que las ideas de la clase dominante» (/vz, p. 127). Y esta
misma perspectiva se encontraba ya, mas desarrollada, en La ideologia alemana
(MARX Y ENGELS 1970, pp. 50-51).

18 Marx 1981a, p. 391.

265



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

material cuando prende en las masas», pero sélo «puede prender en las
masas a condicion de que argumente y demuestre ad hominem, para lo
cual tiene que hacerse una critica radical. Ser radical es atacar el
problema por la raiz. Y la raiz, para el ser humano, es el ser humano
mismo»'"” en su realidad social e histérica concreta'”’. Muy bien, pero
¢cudl es la raiz del ser humano mismo como sociedad concreta?
Precisamente sus necesidades practicas radicales:

«En un pueblo, la teoria solo se realiza en la medida en que es la realizacion
de sus necesidades [Bediirfnisse]. [...] ¢Seran las necesidades tedricas
necesidades inmediatamente practicas? No basta con que el pensamiento
impulse a la realizacién; la realidad misma debe impulsar al pensamiento»'?

Esto significa sencillamente que «las necesidades [Bediirfnisse]l de
los pueblos son en si mismas los fundamentos ultimos de su
satisfaccién» ' — vale decir, las raices de su practica —, y que por tanto
la funcién de la teoria critica no puede ser otra que la de ayudar al
pueblo a conocerse a si mismo, a «asustarse de si mismo»'*’, a descubrir
las propias necesidades pricticas radicales que han de impulsarlo a la
reapropiacion de todo su poder humano enajenado, mediante una
autotransformacion revolucionaria comunista. La critica sdlo logra
realizarse, pues, cuando es también educada por el educado”, esto es,
cuando logra una plena coherencia respecto de las necesidades reales

W Ivi, p. 385

20 Dado que los argumentos ad hominem supeditan la validez de los
razonamientos a las caracteristicas concretas de las personas a quienes se
refieren, Marx juega con esa formula para sefialar que la teoria critica tiene su
raiz en la situacion particular de los seres humanos reales. Y anade una
asociacion entre el enraizamiento de la teoria en lo humano concreto y su
radicalidad critica.

2 Ivi, p. 386.

12 Ivi, p. 381.

2 «Hay que hacer que la opresion real sea atin mas opresiva, afiadiendo a ella
la conciencia de la opresion; que la indignidad se vuelva todavia mds
indignante, publicandola. [...] Para infunditle 4nimo, hay que ensefiar al
pueblo a asustarse de si mismo» (ivi, p. 381).

2 MARX 1978, pp. 5-6.

266



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

profundas de los oprimidos, empezando por la necesidad de cohesionar
su fuerza social dispersa'®.

Asimismo, la revolucién no puede dejar de recuperar también el
poder de autoorganizacion y autogobierno que la sociedad ha
enajenado en el Estado moderno. Sin embargo, no es posible hacerlo
mediante la mera toma del poder estatal burgués, asi como tampoco
mediante la sola construccion de autonomia proletaria por fuera del
Estado. La revolucion sélo puede consistir en una conjuncién real de
ambas practicas emancipadoras, que — al igual que la teoria critica y la
practica del proletariado — también deben dejar de ser ajenas entre si.
Ahora bien, en cuanto a la toma del poder estatal, Marx subraya que
solo puede contribuir a la emancipacién social si se procede de
inmediato a desmantelar el aparato burocratico-represivo autonomizado
(fetichizado), colocando todas las leyes, todos los recursos materiales y
todos los instrumentos de coercién bajo el control directo del pueblo

desposeido'®.

2 He aqui el complejo desafio de la construccién de una hegemonia popular-
revolucionaria, del que tanto se ocupara luego Gramsci: «Se trata por lo tanto
de elaborar una filosofia que teniendo ya una difusion, o difusividad, por estar
conectada con la vida prictica e implicita en ella, se convierta en un renovado
sentido comin con la coherencia y el nervio de las filosofias individuales: esto
no puede suceder si no se sigue sintiendo siempre la exigencia del contacto
cultural con los “simples”» (GRAMSCI 1986, p. 251; 1975, pp. 1382-83). «Es
evidente que una construccion de masas [...] no puede darse
“arbitrariamente”, en torno a una ideologia cualquiera, por la voluntad
formalmente constructiva de una personalidad o de un grupo que se lo
proponga por fanatismo de sus propias convicciones filosoficas o religiosas. La
adhesion de masas a una ideologia o la no adhesién es el modo con que se
efectiia la critica real de la racionalidad e historicidad de los modos de pensar.
Las construcciones arbitrarias son mas o menos rdpidamente eliminadas de la
competencia histdrica, [...] mientras que las construcciones que corresponden
a las exigencias de un periodo histérico complejo y organico acaban siempre
por imponerse y prevalecer aunque atraviesan muchas fases intermedias en las
que su afirmacion acaece solo en combinaciones mds o menos extrafias o
heteréclitas» (GRAMSCI 1986, pp. 258-59; 1975, pp. 1392-93).

26 MARX 1981d, p. 488; 1981e, pp. 233-37. Cfr. ENGELS 1981, pp. 198-200;
LENIN 1997.

267



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Mediante esa reapropiacion revolucionaria del poder normativo de
Ia sociedad se facilita enormemente la recuperacion de las otras fuentes
de poder enajenado. Asi, la organizacion normativa, el medio de
produccion de orden social, un medio de produccion que habia sido
expropiado para mejor consumar la expropiacion de todos los demas
medios de produccién, pasa ahora a cumplir — profundamente
modificada por su reabsorcion en la sociedad — la funcion politica
inversa, vale decir, la de principal instrumento de reapropiacion social
de todas las fuerzas productivas:

«jLa Comuna, exclaman, pretende abolir la propiedad, base de toda
civilizacion! Si, caballeros, la Comuna pretendia abolir esa propiedad de clase
que convierte el trabajo de muchos en la riqueza de unos pocos. La Comuna
aspiraba a la expropiacion de los expropiadores. Queria convertir la propiedad
individual en una realidad [para todos], transformando los medios de
produccion, la tierra y el capital, que hoy son fundamentalmente medios de
esclavizacion y de explotacion del trabajo, en simples instrumentos de trabajo
libre y asociado. jPero eso es el comunismo, el “irrealizable” comunismo!»'*’.

La organizacion normativa reapropiada ya no es, por tanto, el
principal medio de creacion y defensa de la propiedad privada sino, por
el contrario, la herramienta primordial para la recuperacion y el
cuidado colectivo de la propiedad comin en la que esa misma
organizacion se inscribe, en el marco de una sociedad que construye su
autodeterminacion real mediante la desenajenacion de todo poder
social:

«Sélo cuando el individuo humano real reabsorba en si mismo al abstracto
ciudadano y, como individuo humano, en su vida empirica, en su trabajo
individual, en sus relaciones individuales, se vuelva ser de /la especie [vale decir,
ser inmediatamente comunitario, directamente social, miembro del sujeto
humano colectivo recuperado para si]; sélo cuando el ser humano haya
reconocido y organizado sus “fuerzas propias” como fuerzas socialesy, por lo
tanto, ya no separe de si mismo la fuerza social en la forma de fuerza politica

[ estatal]; sélo entonces se habra logrado la emancipacién humana»'®.

" MARX 1981e, p. 237.
122 MARX 1981c, p. 370. Quince afios mas tarde, en los Grundrisse, nuestro
autor reafirmard la misma idea en términos ligeramente diferentes, sosteniendo

268



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Es verdad que la naturaleza no-humana es fuente de riqueza y poder
a Igual titulo que el trabajo'®. Pero, precisamente por eso, también es
cierto que los valores de uso en su inmensa mayoria requieren algin
grado de elaboracion humana de la materia natural dada. Los medios de
satisfaccion (o valores de uso) cuya obtencién no exige ni el mas
minimo esfuerzo son relativamente tan pocos"° que, aunque entre ellos
haya algunos que nos resultan absolutamente imprescindibles, lo cierto
es que no podriamos sobrevivir contando solo con éstos. En
consecuencia, el fundamento dltimo de la sociedad humana y de su
poder (o riqueza) reside en su trabajo que, a partir de lo brindado por Ia
naturaleza de la que forma parte, produce casi todos los valores de uso
que los individuos humanos necesitan para vivir y desarrollar sus
capacidades.

Por lo demds, resulta esencial advertir que ese trabajo que estd a la
base de la existencia y el poder de la sociedad no es ninguna forma de
trabajo particular, sino el enorme conjunto de los «diversos trabajos
ttiles» realizados por los individuos, o sea, el trabajo social®' en su

totalidad, o trabajo toral”. En efecto, la satisfaccién de un individuo, su

que «con la abolicion del caracter inmediato del trabajo vivo como trabajo
meramente individual, o sélo extrinsecamente general, con el poner de la
actividad de los individuos como inmediatamente general o social, a los
momentos objetivos de la produccion se les suprime esa forma de la
enajenacion; con ello son puestos como propiedad [colectiva], como el cuerpo
social organico en el que los individuos se reproducen como individuos, pero
como individuos sociales» (MARX 1971b, p. 395).

129 MARX 2009a, pp. 215-16; 1979, p. 9.

B0 Enumeremos algunos: «el aire, la tierra virgen, las praderas y bosques
naturales, etc.» (MARX 2009a, p. 50). Podriamos agregar: la luz y el calor del
sol, el agua sin tratar, el viento, la fauna salvaje, las cuevas no excavadas, ciertos
paisajes silvestres y, en general, todos los fendmenos naturales que pueden
satisfacer al ser humano sin ninguna intervencion deliberada del trabajo. Lo
que no quita que todos estos valores de uso naturales suelan verse seriamente

afectados por la prictica humana cuando ésta genera — voluntaria o
involontariamente — contaminacion ambiental y otras profundas alteraciones
ecoldgicas.

PIMARX 2009a, passim.
B2 MARX 19714, p. 6.

269



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

poder, nunca es meramente el fruto del trabajo de un sélo individuo ni
del de unos cuantos, sino — de manera mas o menos directa — de todo el
trabajo social, que es el tnico capaz de satisfacer las necesidades
humanas mas diversas.

De esto se desprende también que toda fuerza de trabajo individual
es un producto del trabajo social, y que todo trabajo vivo individual es
una parte de ese mismo trabajo social. También se comprende, por el
mismo motivo, que lo que inmediatamente puede aparecer como
producto de un trabajo individual siempre es, en verdad, una
realizacion u objetivacion (material) del trabajo social concreto del que
aquél participa. Cada producto del trabajo humano es, pues, trabajo
social objetivado, y por eso resulta tan mezquino como vano pretender
medir exactamente las proporciones en las que los diversos individuos
han aportado su fuerza de trabajo particular y co-operado — o co-
laborado — para lograr cualquier resultado satisfactorio.

Bajo una organizacion directamente comunitaria del trabajo social
no hay enajenacion cognitiva o intelectual respecto de sus productos
porque, ante todo, no hay una enajenacion real o material de ellos. Lo
social nunca deja de ser social, ni en la conciencia ni en la practica’’. Lo
cual no significa que los individuos dejen de ser tales, o de recibir todo
lo que necesitan para realizar su singularidad, sino mas bien todo lo
contrario”: se trata de una «una asociacién en la que el libre desarrollo
de cada uno es la condicién del libre desarrollo de todos»'”, o sea, de
una sociedad que hace de verdad posible el maximo desenvolvimiento
de las capacidades fisicas y espirituales de todos y cada uno de sus
miembros, porque a conciencia produce colectivamente su propio
poder distribuyéndolo dentro de si misma de la manera mas
equilibrada, segin el lema: «jDe cada cual segin sus capacidades, a
cada cual segin sus necesidades!»"°. De este modo, cada sujero
individual se hace plenamente consciente de si mismo como parte del

P «El caracter social del producto es aqui el caricter colectivo de su
produccion y la asociacion laboriosa es la que a su vez asigna también la forma
de distribucion de los productos entre los individuos que componen la
comunidad» (GARCIA LINERA 2009b, p. 59).

P4 BASSO 2008.

> MARX Y ENGELS 1977, p. 482.

136 MARX 1979, p. 19.

270



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sujero social, y por tanto la comunidad toda actda y piensa, desde cada
uno de sus miembros, como un ser humano colectivo que es dueno y
consciente de si mismo, de sus productos, de su riqgueza, de su poder.

¢Qué es lo que hace que, en una sociedad asi, el trabajo individual
sea parte del trabajo social de manera directa y consciente, y que los
productos de ese trabajo en comun sean para todas las personas y se
distribuyan equitativamente en funcion de las diversas necesidades de la
comunidad en su conjunto, hasta el punto de que podamos hablar de
una sociedad wunificada — que no uniformada — en un sujeto colectivo
verdaderamente dueno de si, autonomo, autodeterminado, desde cada
uno de sus integrantes? ¢Dodnde reside el principal secreto de esa plena
conciliacion entre lo individual y lo social? La clave mayor esta en que
alli los medios de produccion —las condiciones de trabajo —, al igual que
el trabajo mismo, son wuna propiedad colectiva porque son
conscientemente gobernados y utilizados por todas las personas en
beneficio de todas. Sélo asi, apropiandose completamente de su trabajo
vivo y su trabajo objetivado, la sociedad toda se apodera de si misma — o
se empodera a si misma -, transformandose en una verdadera
comunidad libre.

Tal es el ideal moral revolucionario inseparable del materialismo
practico de Karl Marx. El imperativo categérico de la emancipacion
humana como plena reapropiacion social — tanto intelectual-tedrica
como material-practica — de todo poder humano, siempre producido
colectivamente, pero hasta hoy enajenado bajo las diversas formas de la
dominacion del ser humano por el ser humano y sus productos.

9. La subordinacion del materialismo practico al materialismo historico

El materialismo practico fundado por Marx es la expresion tedrica —
intelectual y moral — de las necesidades revolucionarias: 1) de la
sociedad moderna, en general, enajenada por la propiedad privada de
sus medios de produccién, y 2) de los no-propietarios, en particular,
vale decir, de los desposeidos, de los expropiados, de los explotados,
quienes, a su vez, representan en si mismos la necesidad social general
de superar la incoherencia de la propiedad privada y todas sus
segregaciones. El materialismo practico sabe que sus problemas no son

271



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

puramente tedricos, sino materiales. Pero también sabe que la prictica
masiva es un poder material que sélo puede ser guiado en sentido
revolucionario precisamente mediante la asimilacion colectiva de una
teoria critica coherente, que es lo que él mismo pretende ser. Ahora
bien, ¢lo es verdaderamente? Segin nuestro modo de ver, el
materialismo practico constituye efectivamente una doctrina coherente,
pero que se ve seriamente comprometida por su subordinacion al
materialismo historico, llevada a cabo a partir de la redaccion de lo que
se ha dado en llamar La ideologia alemana. A continuacion, trataremos
de mostrar brevemente en qué consiste esa desafortunada subsuncion
de una teoria a la otra.

De todo lo que llevamos dicho se desprende con claridad que sélo
consideramos verdaderamente relevante la diferenciacion de dos
grandes periodos en la produccion tedrica original de Marx. Un
periodo de juventud que se extiende, aproximadamente, desde la
Critica de Ia filosofia del derecho de Hegel (1843) hasta las Tesis sobre
Feuerbach (primeros meses de 1845), y otro de madurez que comienza
con La ideologia alemana (1845-46). El primer periodo se caracteriza
basicamente por la traduccion del pensamiento feuerbachiano en
términos sociales, y gira en torno a la practica como configuracion
material de la sociedad. Como mencionamos mas arriba, sin tener del
todo clara en un principio su propia superacion de Feuerbach, Marx
desarrolla un uso completamente original de sus categorias. Para él, la
enajenacion intelectual de la especie humana en Dios o en el Espiritu
absoluto no es sino el complemento puramente espiritual de la
enajenacion real de la sociedad humana en la propiedad privada y en el
Estado. Por lo tanto, una superaciéon tedrico-intelectual eficaz de la
primera no puede prescindir de la superacion practico-material de la
segunda, bajo la guia de una critica del derecho y de la economia
dominantes. La especie humana equivale para Feuerbach a la mera
suma de los individuos y, por lo tanto, concibe su esencia de manera
abstracta y ahistorica. Para Marx, por el contrario, la especie humana es
la sociedad humana, y su esencia concreta e historica esta dada
precisamente por «el conjunto de las relaciones sociales»"’. Esto hace

BT MARX 1978, p. 6. «La sociedad no consiste en individuos, sino que expresa
la suma de las relaciones y condiciones en las que esos individuos se
encuentran reciprocamente situados» (MARX 1971a, pp. 204-05).

272



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

que en Marx la categoria de «enajenacion» no sea en absoluto rea de
esencialismo, como si lo es en Feuerbach™®, y que la «emancipacién
humana» — que para éste se agota en una mera liberacion intelectual de
los individuos respecto de la religion y de la filosofia especulativa — se
traduzca, para el materialista practico, en revolucion socialista-
comunista.

En el segundo periodo, en cambio, el «ritmo del pensamento»"’
marxiano pasa a ser menos el de la construccion de una érica
revolucionaria que el de la descripcion «cientifica», «objetiva» y
determinista del llamado desarrollo de las fuerzas productivas, al que
queda estrictamente supeditado el primero. De hecho, Marx llega a
rechazar toda forma activa de moral como puramente supetficial:

«Los comunistas no predican absolutamente ninguna moral [...]. No
plantean a los hombres el postulado moral de jamaos los unos a los otros!, jno
sedis egoistas!, etc.; saben muy bien, por el contrario, que el egoismo, ni mas ni
menos que la abnegacion, es, en determinadas condiciones, una forma
necesaria de imponerse los individuos. Los comunistas no se proponen, por
tanto, en modo alguno, [...] superar al “ser humano privado” en aras del “ser
humano general”, abnegado [...]. Los comunistas teéricos, los tnicos que
disponen de tiempo para ocuparse de la historia, se distinguen precisamente
por el hecho de ser los tnicos que han descubierto en toda la historia la
creacion del “interés general” por obra de los individuos determinados como
“hombres privados”. Saben que esta contraposicion es puramente aparente,
porque uno de los dos lados, lo que se llama lo “general”, es constantemente
engendrado por el otro, por el interés privado y no es, en modo alguno, una
potencia independiente frente a él, con su historia propia y aparte; que, por
tanto, esta contraposicion se ve, practicamente, destruida y engendrada de

P8 «No obstante el cambio que Feuerbach hace de esta categoria al utilizarla en
la lucha contra la religion, en él ella pierde, debido a las limitaciones
metafisicas de su punto de vista antropoldgico, el amplio sentido social e
historico que tenia en Hegel, pese a su desfiguracion idealista. Marx ya en sus
escritos anteriores [a los Manuscritos economico-filosoficos), desde La
cuestion judia, hasta alcanzar su mas alto nivel en la critica de la economia
clasica, dio a la categoria de enajenacién un sentido cualitativamente nuevo, es
decir, histdrico-social, y por primera vez concebido de una manera cientifica.
El logrd esto [...] en cuanto llevé a cabo una ruptura con el idealismo
hegeliano y las limitaciones metafisicas de Feuerbach» (LUKACS 1977, p. 200).
P? GRAMSCI 1975, p. 419.

273



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

continuo. No se trata, por consiguiente, de una “unidad negativa” hegeliana de
dos lados de una antitesis, sino de la negacion materialmente condicionada de
un modo de existencia hasta ahora materialmente condicionado de los

individuos, con el que desaparecen, al mismo tiempo, aquella contraposicion y

su unidad»'*.

Se produce asi un desplazamiento de los ideales y las luchas sociales
al plano de la “superestructura” y, por consiguiente, una tendencial
despolitizacion del proceso econémico de la sociedad. De este modo,
paraddjicamente, el viejo revolucionario Marx critica a la “economia
politica” por el hecho de no ser pura economia, sino también politica™',
es decir, por ser una economia “ideoldgica” y no suficientemente
“cientifica”, como la suya, que muestra sin medias tintas las “leyes
objetivas” que inexorablemente mueven la estructura econdémica hacia
la superacion del capitalismo... Resulta tan falaz como inutil intentar
eludir que este Marx no fue inmune al clima de positivismo
evolucionista que lo rodeaba.

Ahora bien, lo verdaderamente interesante es que en este mismo
Marx “maduro” el materialismo practico no desaparece, e incluso se
enriguece con lacidos analisis, como el del fetichismo de la mercancia —
meollo de su teoria del valor —, o el de la enajenacion tal como es
abordada en los Grundrisse, como separacion entre el trabajo social
subjetivo, vivo, y el trabajo social objetivado en los medios de
produccién'®. Pero lo cierto es que, en esta segunda etapa, el
materialismo practico, como doctrina constitutivamente moral y
comunista, queda férreamente sometida a la “contradiccion principal”

O MARX Y ENGELS 1970, pp. 287-88

! Hacemos aqui un juego de palabras. En realidad, conviene recordar que, en
la denominacién de la disciplina criticada por Marx, el adjetivo “politica” no se
refiere de ningiin modo al reconocimiento de las relaciones de poder que
atraviesan la sociedad, sino simplemente a que esa ciencia estudia el
funcionamiento de la produccion, la distribucion y el consumo a/ nivel del
Estado-nacion, y no ya del hogar familiar. Mas atn, la economia politica se
diferencia explicitamente a si misma de la politica a secas, a la que, por lo
demads, concibe tradicionalmente en el sentido estrecho que la restringe a la
organizacion y el gobierno del Estado. Cfr. CANDIOTI 2016a.

42 Ver mas arriba los puntos 6y 7.

274



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

del materialismo histérico (que es, mas bien, un objetivismo historico'®,
cientificista y dogmatico): «Ninguna formacion social desaparece antes
de que se desarrollen todas las fuerzas productivas que caben dentro de
ella, y jamds aparecen nuevas y mas altas relaciones de produccion antes
de que las condiciones materiales para su existencia hayan madurado en
el seno de la propia sociedad antigua»'**. De este modo, la revolucién
socialista-comunista, la reapropiacion colectiva del poder social, ya no
depende sdlo de la capacidad de la teoria critica de «prender en las
masas» respondiendo a sus necesidades vitales profundas,
convirtiéndose asi en poder popular practico-critico. Pues ahora todo
ello aparece casi automdticamente condicionado por una unica
necesidad historica supuestamente mas fundamental: el incesante
desarrollo de las fuerzas productivas que genera inevitablemente el
trastrocamiento de todas las relaciones sociales, empezando por las de
produccion. En ese cuadro, toda moral, incluso la revolucionaria,
aparece como un mero engranaje secundario o accesorio'® dentro del

% O «historicismo objetivo», como lo llamé Antonio LABRIOLA 2000, p. 138.
144 MARX 1981f, p. 518.

¥ Ver, por ejemplo, el siguiente pasaje de La ideologia alemana (en el que las
relaciones de produccion son llamadas «formas de intercambio»): «Todas las
colisiones de la historia nacen, pues, segin nuestra concepcion, de la
contradiccion entre las fuerzas productivas y la forma de intercambio. [...] Esta
contradiccion entre las fuerzas productivas y la forma de intercambio, que,
como veiamos, se ha producido ya repetidas veces en la historia anterior, mas
sin llegar a poner en peligro la base de la misma, tenia que traducirse
necesariamente, cada vez que eso ocurria, en una revolucion, pero adoptando
al mismo tiempo diversas formas accesorias, como totalidad de colisiones,
colisiones entre diversas clases, contradiccién de la conciencia, lucha de ideas,
etc., lucha politica, etc. Desde un punto de vista limitado, cabe destacar una de
estas formas accesorias y considerarla como la base de estas revoluciones, cosa
tanto mas facil por cuanto los mismos individuos que sirven de punto de
partida a las revoluciones se hacen ilusiones acerca de su propia actividad, con
arreglo a su grado de cultura y a la fase del desarrollo histérico de que se trata»
(MARX Y ENGELS 1970, p. 86). Es en este mismo sentido que debe entenderse
aquel famoso pasaje de Miseria de la filosofia (1847): «Para que la clase
oprimida pueda liberarse, es preciso que las fuerzas productivas ya adquiridas y
las relaciones sociales vigentes no puedan seguir existiendo unas al lado de
otras. De todos los instrumentos de produccion, la fuerza productiva mas

275



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

mecanismo historico. La “ideologia” del materialismo practico,
centrada en el poder transformador de la accién masiva conducida por
un ideal revolucionario materialmente fundado, acaba asi siendo
finalmente domesticada por la “ciencia”, por la observacion de rigidas
« M < b » . p . . .
leyes dialécticas” del proceso historico, es decir, del desarrollo objetivo

de los “modos de produccién” y, en particular, del capitalismo'*.

grande es la propia clase revolucionaria. La organizacion de los elementos
revolucionarios como clase supone la existencia de todas las fuerzas
productivas que podian engendrarse en el seno de la vieja sociedad» (MARX
1987, pp. 120-21). Ahora bien, el desarrollo de la clase revolucionaria como «la
fuerza productiva mas grande» supone que logre dejar de ser lo que de
inmediato es, o sea, fuerza productiva de/ capiral «En cuanto cooperadores, en
cuanto miembros de un organismo laborante, ellos mismos no son mas que un
modo particular de existencia del capital. La fuerza productiva que desarrolla
el obrero como obrero social es, por consiguiente, fuerza productiva del
capitaly (MARX 2009a, p. 405). Entonces ¢cémo se puede lograr abandonar
esta condicion si no es a través de una moral revolucionaria que no nacié ni
nacera del mero desarrollo de las fuerzas productivas del capiral?

16 A pesar del cardcter esquematico de la apretada sintesis que acabamos de
realizar — o, tal vez, precisamente gracias a él —, puede apreciarse que nuestra
consideracién de esos dos grandes periodos en la obra de Marx constituye casi
exactamente el reverso de la del primer ALTHUSSER (1967, pp. 24-32) En
efecto, este autor, al que — en Pour Marxy Lire le Capital — parece preocuparle
mas encontrar la «especificidad» de la «ciencia marxista» que su coherencia
revolucionaria, considera que en La ideologia alemana tiene lugar una «ruptura
epistemoldgica» que marca una separacion entre el cardcter puramente
«ideolégico» y atn no «marxista» de las obras de juventud, y el caricter
«cientifico» y propiamente «marxista» de la «nueva problematica» que con esa
obra se inaugura: «La ideologia alemana es el primer texto que marca la
ruptura consciente y definitiva con la filosofia y la influencia de Feuerbach»
(v, p. 35). De este modo, a Althusser se le escapa la profunda «especificidad
marxista» del trabajo de traduccion social de las categorias feuerbachianas,
brillantemente llevado a cabo por el joven Marx a partir de 1843. Despacha
rapidamente toda esa novedosa produccion critica marxiana como «de hecho
feuerbachiana en su totalidad» (/v p. 30). Pero lo verdaderamente reprochable
es su ceguera ante el hecho de que esa original superacion marxiana de
Feuerbach no solamente es anterior a su mera verbalizacion en 1845, sino que
ademds se extiende por todas las obras de madurez de Marx — donde se vuelve

276



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Seria conveniente acabar de asumir que ese fatalismo economicista,
que dafa la coherencia de la teoria revolucionaria de Marx mediante la
incorporacion del “desarrollo de las fuerzas productivas” como
categoria fundamental, es constitutivo del llamado materialismo
historico. Y que la critica de esa categoria supone también la capacidad
de situarla en el marco de un extremadamente problematico intento de
“inversion materialista” de la dialéctica hegeliana entendida como
lectura mistificada del proceso histérico. Asi, para el Marx maduro, el
proceso historico-dialéctico ya no consistird en el despliegue implacable
de la Idea en toda su infinita riqueza meramente espiritual, sino mas
bien en el inevitable desarrollo del poder productivo — material e
intelectual — de la sociedad. La “astucia de la Razén” cede su paso a la
astucia de la Productividad como auténtica razon historica. Este
productivismo — insistimos — pone en jaque la coherencia revolucionaria
propia del materialismo practico, que empero sigue desarrollandose en
el Marx posterior a 1845, aunque oprimido por el objetivismo dialéctico

abiertamente una y otra vez sobre el problema clave de la enajenacion (CARVER
2008) tanto de los medios de produccion como de la actividad laboral misma y
sus produco —, aunque tal categoria quede en estas obras subordinada a la «la
nueva problematica» («cientifica») del desarrollo de las fuerzas productivas
como motor histérico fundamental. No obstante, Althusser percibe con
claridad la encrucijada que serd su propia perdicion: «segtn si se declara o no
verdaderamente marxista la critica [...] de Hegel expuesta por Marx en los
textos del 43, uno se hard una idea muy diferente de la naturaleza tltima de la
filosofia marxista» (ALTHUSSER 1967, p. 30). Y entonces, seguro de haber
hecho la elecciéon correcta, toma distancia critica de «la obra tan importante,
segiin mi opinion, de Della Volpe y Colletti en Italia»: «Esta obra supone, sin
duda, la existencia de una ruptura entre Hegel y Marx, entre Feuerbach y
Marx, pero sitia esta ruptura en el 43, a nivel del prefacio a la Critica de Ia
filosotia del derecho de Hegel. Este simple desplazamiento de la ruptura
influye profundamente sobre las consecuencias tedricas que se sacan, y no sélo
sobre la concepcion de la filosofia marxista, sino también [...] sobre la lectura y
la interpretacion de EI capital» (ivi, pp. 30-31. Efectivamente, esto es asi.
Ahora bien, nuestra coincidencia en este punto con Della Volpe y Colletti no
significa de ninguna manera que suscribamos plenamente ese orro marxismo
cientificista que es propio de éstos (FERNANDEZ BUEY 1984).

277



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

del desarrollo de las fuerzas productivas. Creemos que es posible

quitarle ese peso muerto de encima'"’,

10. Gramsci y Mariategui como herederos del materialismo practico

Los rasgos productivistas, evolucionistas y deterministas propios del
materialismo histérico son luego acentuados en las lecturas elaboradas
por las variantes del “marxismo ortodoxo” de la Segunda Internacional,
primero, y del estalinismo, después. Ahora bien, como se sabe, entre
medio se sitGa un momento de crisis del positivismo, de una primera
“crisis del marxismo” y de la Revolucion Bolchevique como subversion
de ciertas previsiones de la “ortodoxia” tedrica. En este contexto
comienzan a surgir diversos pensadores “marxistas” que se preocupan
por el problema de la ética. Entre ellos se cuentan los “marxistas
neokantianos” de Alemania y Austria, que derivaron en diferentes
formas de revisionismo y reformismo, pero también revolucionarios
como el joven Kautsky, Lenin, Trotsky, Gramsci y Maridtegui. No
obstante, solo estos dos ultimos, a nuestro entender, reivindican
explicitamente la centralidad de la lucha ético-politica, ideoldgica y
cultural, tomando verdadera distancia critica de los dogmas
economicistas y mecanicistas'*®. Sélo con Maridtegui y con Gramsci,
pues, se produce una auténtica revalorizacion del “materialismo
practico” por sobre el “materialismo histérico”, aun cuando no se
exprese en esos términos, e incluso se tienda a adoptar un lenguaje
filosofico idealista que rechaza rodo “materialismo” como sinénimo de
determinismo. Este hecho paraddjico convierte a estos dos autores en

47 Cfr. CANDIOTI 2016b; 2014a, pp. 275-360.

8 En efecto, Kautsky, Lenin y Trotsky nunca lograron desembarazarse de la
creencia de que la teorfa de Marx era, ante todo, la ciencia que habia
descubierto las /leyes del desarrollo de la sociedad humana, directamente
vinculada con el dogma del aumento de la fuerzas productivas como principal
elemento de la transformacion progresiva. Lo que no quita que encontremos en
estos tres autores escritos notables sobre la moral revolucionaria propia del
“marxismo”, que ciertamente contradicen lo que el propio Marx, a partir de La
ideologia alemana, afirma explicitamente sobre la moral en general. Cfr. por e;.
KAUTSKY 1975; LENIN 1963; TROTSKY 2003.

278



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

los herederos ambiguos del materialismo practico de Marx, vale decir,
de lo que tal vez constituya la Gnica parte de la teorfa marxiana que
permanece plenamente vigente.

La vitalidad de los “marxismos” de estos dos revolucionarios se basa,
efectivamente, en la restitucion de su caracter fundamental a la lucha de
clases y a la correspondiente batalla ética y politica — en sentido amplio
—, cuestionando la prioridad — presuntamente apolitica o prepolitica —
que el materialismo historico concede al “desarrollo de las fuerzas
productivas”. Ahora bien, por otra parte, como se acaba de mencionar,
ambos autores tienden a interpretar el “materialismo” ya en un sentido
puramente (in)moral, ya como sinénimo de determinismo histérico. Lo
cual dificulta su comprension cabal del materialismo practico de Marx,
del cual son, paraddjicamente, los maximos continuadores. Es sabido
que ambos, sin ser “revisionistas” se aproximaron a las ideas de Marx,
paraddjicamente, a través de la mediacion decisiva de autores
claramente “revisionistas” como Croce y Sorel. Y precisamente de ellos
toman el reconocimiento de que el “marxismo” no es en absoluto ajeno
a la moral. Aproximémonos brevemente a las posiciones de Mariategui
y de Gramsci a este respecto.

Para el caso de Maridtegui vamos a tomar solo algunos fragmentos
del sexto capitulo de Defensa del marxismo (1928-29), titulado “Etica y
socialismo”. Alli la reivindicacién de la ética «marxista», en contra de
las acusaciones de «anti-eticidad» por parte de cierto revisionismo,
comienza apoyandose por extenso, y sin reparos, en lo afirmado al
respecto por Croce, sobre todo en algunos sus ensayos reunidos en
Materialismo storico ed economia marxistica (1900)'®. Pero Maridtegui
no explica que el contexto del principal pasaje crociano citado es nada
menos que el cuestionamiento de que exista una relacion intrinseca
entre el materialismo historico y el socialismo, a partir de la previa
aseveracion de que el primero no es una «filosofia de la historia» —
entendiendo por esto una concepcidon teleologica, fatalista o
providencialista del desarrollo historico —, sino simplemente «una suma
de nuevos datos, de nuevas experiencias que entran en la conciencia del
historiador», «un canon de interpretacion histérica [...] [que le]
aconseja dirigir la atencion al asi llamado sustrato econdmico de las

9 MARIATEGUI 1988, pp. 55-57.
279



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sociedades, para entender mejor sus configuraciones y vicisitudes»"".
De toda la serie de negaciones acerca del materialismo historico
formuladas por Croce en estos ensayos de juventud, lo que
verdaderamente les interesa retomar a Mariategui y a Gramsci es este
decidido rechazo de la existencia de elementos teleoldgicos en el
materialismo histérico”', precisamente porque esto es lo que les
permitira acentuar la importancia del momento ético-politico y
combatir todo prejuicio fatalista o mecanicista. Ahora bien, al mismo
tiempo que niega que exista una moral o una ideologia politica implicita
en el materialismo histérico, Croce — mientras también descarta que se
trate una auténtica teoria —, afirma paraddjicamente lo que sigue: «El
materialismo histérico [...] se formé en la cabeza de politicos y
revolucionarios, y no de frios y sosegados sabios de biblioteca»™?. En
cualquier caso, lo que parece estar claro es que para él no hay que
buscar ninguna ética en el materialismo histérico mismo, sino en el
socialismo de sus fundadores. Y en esto podemos estar de acuerdo con
Croce, pues ya hemos subrayado también el considerable desprecio de
la moral y de la politica por parte del materialismo histérico. Sin
embargo, nosotros agregamos que el socialismo y su moral si son
inseparables, en cambio, del materialismo practico, esto es, de la
auténtica teoria revolucionaria de Marx.

Recordemos el principal pasaje crociano citado por Mariategui,
afiadiendo una primera oracion omitida por el peruano:

«[En la literatura socialista se nota una fuerte corriente de relativismo
moral, no ya histdrico sino sustancial, que considera la moral como una vana
imaginatio.] Esta corriente ha estado principalmente determinada por la
necesidad en que se encontraron Marx y Engels, frente a las varias categorias
de utopistas, de afirmar que la llamada cuestion social no es una cuestién moral
(0 sea, segtin se ha de interpretar, no se resuelve con prédicas y con los medios
llamados morales) y por su acerba critica de las ideologias e hipocresias de

PO CROCE 1973, pp. 9, 75.

P! Un rechazo que no esta satisfactoriamente fundamentado porque elude un
andlisis serio del problema del “desarrollo de las fuerzas productivas” como
principal motor histdrico, tal como aparece planteado en el famoso Vorworr
marxiano de 1859, perfectamente conocido por CROCE (1973, p. 38 y ss.;
MARX 1981f).

P2 CROCE 1973, p. 12.

280



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

clase. Ha estado luego ayudada, segiin me parece, por el origen hegeliano del
pensamiento de Marx y Engels, siendo sabido que en la filosofia hegeliana la
ética pierde la rigidez que le diera Kant y le conservara Herbart. Y, finalmente,
no carece en esto de eficacia la denominacion de “materialismo” que hace
pensar en seguida en el interés bien entendido y en el cilculo de los placeres.
Pero es evidente que la idealidad y lo absoluto de la moral, en el sentido
filosofico de tales palabras, son presupuesto necesario del socialismo. ¢No es,
acaso, un interés moral o social, como se quiera decir el interés que nos mueve
a construir un concepto del sobrevalor? ¢En economia pura, se puede hablar
de plusvalia? ¢No vende el proletariado su fuerza de trabajo por lo que vale,
dada su situacion en la presente sociedad? Y, sin ese presupuesto moral ¢cémo
se explicarfa, junto con la accidon politica de Marx, el tono de violenta

indignacion o de sitira amarga que se advierte en cada pagina de £/ Capital?"

(Materialismo Storico ed Economia Marxistica)»".

Llama la atencion que Maridtegui no matice de ninguna manera lo
que aqui se enuncia, dando a entender que lo suscribe por completo.
Pues Croce no profundiza en ninguna de las interesantes aseveraciones
que aqui suelta al viento. Es evidente, en primer lugar, que para Marx y
Engels la cuestion social no es una mera cuestién moral entendida en el
sentido tradicional. Pero también lo es — como vimos — que la practica
revolucionaria de masas no puede en absoluto desentenderse de toda
moral. Es cierto asimismo que el materialismo histdrico tiene una matriz
hegeliana — también subrayada por nosotros mas arriba, y bastante
subestimada por Croce en otro sitio"”* — que no deja lugar a ninguna
clase de ética o moral entendida como contraposicion entre ser y deber
ser. En tercer lugar, es el propio Croce quien confiesa que para €l la
palabra “materialismo” tiene ante todo una connotacion moral negativa,
después de haber rechazado también — como buen idealista — todo
materialismo filoséfico como «materialismo metafisico»”, dando
muestras, por un lado, de no comprender el sentido profundo del
nuevo materialismo filosofico-practico y ético-revolucionario, fundado
por Marx precisamente a partir de las criticas feuerbachianas a la
metafisica tanto religiosa como filosofico-especulativa; y, por otro lado,
omitiendo nuevamente la pesada cuestion del primado de las fuerzas

> Ivi, pp. 17-18, citado y traducido en MARIATEGUI 1988, pp. 55-56.
P4+ CROCE 1973, pp. 4-5.
P Ivi p. 5.

281



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

productivas en el materialismo historico. De ahi la critica del sustantivo
presente en la formula “materialismo histérico”, critica que — como se
sabe — compartira Gramsci*®. Por tltimo, si la teoria marxiana del valor
estd movida por «un interés moral o social», eso significa que, para
Croce, no forma parte del materialismo histdrico, sino que es una mera
proyeccion del socialismo de Marx, cuyo «presupuesto moral» explica
tanto «su accion politica» como «el tono de violenta indignacion o de
satira amarga que se advierte en cada pagina de E/ Capitab>. En esto
podemos estar de acuerdo con Croce, pero agregando que esa teoria
socialista del valor, que no tendria lugar en el materialismo histdrico,
ocupa ciertamente — como vimos — un lugar central en el materialismo
practico de Marx, concepcion completamente ignorada por el pensador
italiano.

Inmediatamente después de citar a Croce, Maridtegui pasa a
apoyarse en Sorel, quien es sabido que compartia buena parte de lo
afirmado por aquél, y enfatizaba atin mas el rechazo de las concepciones
teleolégicas de la historia” y la reivindicacién de la moral socialista®:

«La funcién ética del socialismo [...] debe ser buscada, no en
grandilocuentes decalogos, ni en especulaciones filoséficas, que en ningtn
modo constituian una necesidad de la teorizacién marxista, sino en la creacién
de una moral de productores por el propio proceso de la lucha anticapitalista.
“En vano — ha dicho Kautsky — se busca inspirar al obrero inglés con sermones
morales una concepcién mas elevada de la vida, el sentimiento de mas nobles
esfuerzos. La ética del proletariado emana de sus aspiraciones revolucionarias;

¢ GRAMSCI 1975, p. 1437.

Y7 Horacio Tarcus subraya el caracter (auto)critico compartido por los
«marxismos de Walter Benjamin, Antonio Gramsci y José Carlos Maridtegui,
cuyo pensamiento no alcanzd la madurez en un periodo histérico caracterizado
por el desarrollo progresivo y arménico, sino mas bien signado por las crisis
capitalistas, las revoluciones y las contrarrevoluciones”. Y agrega: “No es
casual, finalmente, que los tres hayan sido lectores de Georges Sorel. Con todas
las diferencias que separan los marxismos de Benjamin, Gramsci y Mariategui,
es visible la huella que en ellos dej6 este enfatico critico de las filosofias del
progreso» (TARCUS 2008, p. 16). El mismo BENJAMIN también habia apuntado
sin rodeos lo siguiente: «La experiencia de nuestra generacion: que el
capitalismo no morira de muerte natural» (2005, p. 678; cfr. 1991, p. 819).

P8 SOREL 1908a; 1908b; 1908c.

282



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

son ellas las que le dan mas fuerza y elevacion. Es la idea de la revolucion lo
que ha salvado al proletariado del rebajamiento”. Sorel agrega que para
Kautsky la moral esta siempre subordinada a la idea de lo sublime y, aunque en
desacuerdo con muchos marxistas oficiales que extremaron las paradojas y
burlas sobre los moralistas, conviene en que “los marxistas tenian una razén
particular para mostrarse desconfiados de todo lo que tocaba a la ética; los
propagandistas de reformas sociales, los utopistas y los demdcratas habian
hecho tal abuso de la Justicia que existia el derecho de mirar toda disertacién al
respecto como un ejercicio de retérica o como una sofistica, destinada a

extraviar a las personas que se ocupaban en el movimiento obrero”»"’.

La familiaridad de Mariategui con las Reflexiones sobre la violencia
de Sorel es tan grande que no aclara que toma de alli, traduciéndolas al
castellano: la formula «moral de productores», la cita final y la propia
cita de Kautsky'”, que pertenece a la primera parte de La revolucion
social (1902)'®'. Tampoco menciona en absoluto la posterior disputa
entre Lenin y el “renegado” Kautsky'®, aunque tal vez esto no tenga
mayor relevancia para el tema que aqui nos ocupa. Lo que
verdaderamente importa es su decidida afirmacion de «la funcion ética
del socialismo»'®, para la cual también busca apoyo en un escrito del
soreliano Edouard Berth'®. Ahora bien, en este texto citado aparece
también claramente la ya mencionada confusion entre materialismo
moral y materialismo filoséfico (reducido a “materialismo metafisico”):

«Daniel Halévy — dice Berth — parece creer que la exaltacion del productor
debe perjudicar a la del Aombre, me atribuye un entusiasmo totalmente
americano por una civilizacion industrial. No es asi absolutamente; la vida de/
espiritu libre me es tan cara como a él mismo, y estoy lejos de creer que no hay
mas que la produccién en el mundo. Es siempre, en el fondo, el viejo reproche
hecho a los marxistas, a quienes se acusa de ser, moral y metafisicamente,
materialistas. Nada mads falso; el materialismo histérico no impide en ningtn

DY MARIATEGUI 1988, pp. 57-58.

0 SOREL 1908a, p. 209-52, 214 y 202.

16! Esta primera parte, titulada “Réformes sociales et révolution sociale” fue
publicada por entregas en los nimeros 103, 104 y 105 de Mouvement
socialiste, en el mismo afio 1902. Cfr. KAUTSKY 1921, pp. 13-124.

1> LENIN 1972.

16 MARIATEGUI 1988, p. 58.

1 BERTH 1923, p. 72-75 n.

283



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

modo el mas alto desarrollo de lo que Hegel llamaba el espiriru libre o
absoluto; es, por el contrario, su condicidon preliminar. Y nuestra esperanza es,
precisamente, que en una sociedad asentada sobre una amplia base econémica,
constituida por una federacién de talleres donde obreros libres estarian
animados de un vivo entusiasmo por la produccién, el arte, la religion y la

filosoffa podrin tomar un impulso prodigioso y el mismo ritmo ardiente y

frenético transportara hacia las alturas»'®.

Estas palabras constituyen una buena muestra de cémo la
recuperacion de la ética revolucionaria planteada por diversos autores
socialistas — o cercanos a él, como el joven Croce —, en aquel clima de
fuerte crisis del positivismo, estuvo acompafiada por un desprecio por
el “materialismo” en cualquier sentido, y por una tendencia a reducir
todo materialismo filoséfico a “metafisico”, identificandolo asi también
con el determinismo. En este marco se vuelve ciertamente imposible
comprender el significado positivo del materialismo practico de Marx
expuesto mas arriba. Es por eso que tanto Mariategui como Gramsci —y
sobre todo este dltimo — se mostrardn reacios a asumirse como
materialistas, aun cuando — como veremos — sus posiciones tedricas
pueden perfectamente considerarse desarrollos del materialismo
practico marxiano. En el caso de Mariategui nos basta con remitir a su
conocido analisis del «problema del indio» como «problema de
[posesion de] la tierra» en los Siete ensayos de interpretacion de la
realidad peruana (1928)'°.

Pero también basta con echar un vistazo al siguiente pasaje para
advertir la completa confusion mariateguiana en relacion con las
categorias “idealismo” y “materialismo” en sus diferentes acepciones:
«El materialista, si profesa y sirve su fe religiosamente, solo por una
convencion del lenguaje puede ser opuesto o distinguido del idealista.
(Ya Unamuno, tocando otro aspecto de la oposicion entre idealismo y
materialismo, ha dicho que “como eso de la materia no es para nosotros
m4s que una idea, el materialismo es idealismo”)» '*’. Como podemos
observar, en el caso de Mariategui encontramos también un sentido de

1 MARIATEGUI 1988, pp. 58-59; cfr. BERTH 1923, p. 74-75 n.

166 MARIATEGUI 2007, pp. 23-85.

17 MARIATEGUI 1988, p. 60. La cita pertenece a Del sentimiento tragico de la
vida [1913]. Cfr. UNAMUNO 1983, p. 131.

284



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

lo religioso que sélo es posible hallar en Croce, en Sorel y en Gramsci
como metafora'®®, pero que en el peruano va un poco mas alla porque se
enlaza con su pasado de fervoroso creyente. Limitémonos en este punto
a subrayar las semejanzas y diferencias basicas entre el revolucionario y
el religioso propiamente dicho, algo que acaso Mariategui no tenia
interés en acabar de discernir. El religioso es alguien que tiene el ideal
moral de una vida mejor y lucha por alcanzarla, y esto es exactamente lo
que hace el revolucionario ateo. Pero hay algo que los distingue
decisivamente: uno confunde su propio ideal con una realidad
trascendente que lo gobierna y lo espera, mientras que el otro reconoce
que ese ideal suyo — y de muchos mas — es un mero anhelo a realizar en
este mundo por los propios seres humanos. No se trata de una
diferencia insignificante, por supuesto. Sin embargo, no nos deberia
llevar a establecer un abismo entre el religioso y el revolucionario.
Porque ambos comparten, en general, un mismo rechazo por la
indolencia y la apatia, y un mismo entusiasmo por el altruismo y las
acciones moralmente virtuosas; e incluso el contenido de éstas puede
llegar a parecerse bastante, a pesar de poseer fundamentos tan distintos.
Por tultimo, el revolucionario puede aprender a captar en la divinidad
adorada por el religioso una distorsion de su propio ideal de una
humanidad futura reconciliada consigo misma; mientras que el
religioso, por su parte, puede aprender a ver en la lucha por el ideal
revolucionario una conducta que no podria ofender a ninguna
divinidad.

Ahora bien, ¢qué ocurre con la categoria de “enajenacion”? ¢Acaso
Gramsci o Mariategui utilizan ese término alguna vez? No, no lo
utilizan jamds. Pero entonces, ¢es posible considerarlos como auténticos
continuadores del materialismo practico? Si, porque — como se observo
mas arriba — el materialismo practico no es una teoria de la enajenacion
de la conciencia individual, sino de la practica social. Y no cabe dudar
de que ambos autores, en tanto revolucionarios socialistas y comunistas,
combatian ese desgarramiento real de la sociedad en clases y grupos con
intereses contrapuestos, buscando la unificacion efectiva de la
comunidad como sujeto humano colectivo autodeterminado. Por lo

168 Cfr. FROSINI 2010.
285



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

tanto, carece de importancia el hecho de que no hayan empleado
explicitamente el término “enajenacion”.

Pasemos ahora a ocuparnos brevemente de Gramsci. Mucho se
podria decir sobre su concepcidén ético-politica del “marxismo”
entendido menos como “materialismo histérico” que como “filosofia de
la praxis”, segin la cual «se puede prever “cientificamente” solo la
lucha, pero no los momentos concretos de ésta, que no pueden sino ser
resultado de fuerzas contrastantes en continuo movimiento»'®’.
También se podria comentar por extenso el problema del
(anti)materialismo gramsciano, que se mantiene, con pocas variantes, a
lo largo de toda su obra'”. Pero tal vez la manera mejor y mas sintética
de aproximarnos a Gramsci en relacion con todos los problemas que
aqui nos ocupan sea abordar principalmente su planteamiento del
problema de la “objetividad” como una meta que sélo es posible
alcanzar mediante la superacion de los desgarramientos reales de la
sociedad (vale decir, acabando con su enajenacion practico-material):

«Parece que pueda existir una objetividad extrahistérica y extrahumana?
¢Pero quién juzgara sobre tal objetividad? ¢Quién podrd ponerse en esta
especie de “punto de vista del cosmos en si” y qué significara semejante punto
de vista? [...] La formulacion de Engels de que “la unidad del mundo consiste
en su materialidad demostrada (...) por el largo y laborioso desarrollo de la
filosofia y las ciencias naturales” contiene precisamente el germen de la
concepcion justa, porque se recurre a la historia y al hombre para demostrar la
realidad objetiva. Objetivo significa siempre “humanamente objetivo”, lo que
puede corresponder exactamente a “historicamente subjetivo”, o sea que
objetivo significaria “universal subjetivo”. El hombre conoce objetivamente en
cuanto que el conocimiento es real para todo el género humano Aistoricamente
unificado en un sistema cultural unitario; pero este proceso de unificacion
historica se produce con la desaparicion de las contradicciones internas que
desgarran la sociedad humana, contradicciones que son la condicion de la
formacion de los grupos y del nacimiento de las ideologias no universales

19 GRAMSCI 1986; cfr. 1975, p. 1403. «La plausibilita dell’uso di un concetto di
progresso ispirato alle premesse teoriche e pratiche del marxismo & praticabile
soltanto se si resta radicati ad una versione debole della sua storicita
determinata e si abbandona, dunque, il terreno della previsione filosofico-
ideologica» (CACCIATORE 2016, p. 13).

170 Cfr. FERNANDEZ BUEY 2002; FROMM 2011; CANDIOTI 2014c; 20009.

286



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

concretas, sino vueltas caducas inmediatamente por el origen prictico de su
sustancia. Hay pues una lucha por la objetividad (para liberarse de las
ideologias parciales y falaces) y esta lucha es la misma lucha por la unificacion
cultural del género humano. Lo que los idealistas llaman “espiritu” no es un
punto de partida, sino de llegada, el conjunto de las superestructuras en

devenir hacia la unificacion concreta y objetivamente universal y no ya un

presupuesto unitario, etcétera»'’’.

En este pasaje se condensa toda la informacidén que aqui necesitamos
sobre la posicion gramsciana. Notemos en primer lugar que, si bien
implicitamente, aparece con claridad su ideal ético-politico: la
unificacion del género humano bajo el socialismo-comunismo,
unificacion que sdlo puede ser el resultado de una lucha practica
revolucionaria. En segundo lugar, aunque también de manera implicita,
se sefiala el hecho de que esas «contradicciones internas que desgarran
la sociedad humana» son de caricter material-practico desde el
momento que subsisten como relaciones de fuerzas mas alla de cada
una de las ideologias parciales en combate, incluida la propia «filosofia
de la praxis» que da cuenta de ellas (y en eso las aventaja). Por Gltimo,
se intenta reducir toda “objetividad” a objetividad gnoseoldgica, esto es,
a lo «universal subjetivo» o «humanamente objetivo», poniendo
claramente de manifiesto las dificultades de Gramsci para comprender
el materialismo practico de Marx, que no consiste en reducir toda la
realidad a praxis y toda la praxis a conocimiento, sino mas bien en
reconocer que la realidad material estd atravesada por la praxis
historica-humana, la cual, a su vez, condiciona el conocimiento. Dicho
de otra manera: para Marx tampoco existe una «objetividad
extrahistorica y extrahumana» desde el punto de vista de la practica,
entendida precisamente como la actividad humana material, real,
objetiva, sensible, exterior a la conciencia; pero si existe precisamente
una materialidad, una objetividad (ontoldgica) del mundo real y
practico, que precede y excede al conocimiento que de ella tenemos.
Para expresarlo en una férmula bien sintética podemos decir que para
Marx la praxis no se identifica con el conocimiento, sino que lo
desborda y lo condiciona: de ahi su caracter material'”?. Pero ¢acaso no

7' GRAMSCI 1986, pp. 276-77; cfr. 1975, p. 1416.
72 Cfr. CANDIOTI 2014b.

287



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

es esta misma idea la que subyace a la idea gramsciana de que la
objetividad gnoseoldgica esta condicionada por la superacion de los
desgarramientos de la sociedad? Es por eso que podemos afirmar que, a
pesar de su conflictiva y confusa relacion explicita con el materialismo —
propia de un clima de fuerte reaccion antipositivista—, tanto Gramsci
como Maridtegui son los grandes herederos del materialismo practico
de Marx, ese materialismo que sélo prevé que continuara la lucha ético-
politica revolucionaria por la unificacion de la especie humana, vale
decir, por la superacion de su enajenacién tanto practica como
intelectual, ideoldgica o cultural, aunque sin ninguna garantia de éxito.

Referencias bibliograficas

ALTHUSSER, LOUuIs, 1967

La revolucion teorica de Marx, Siglo XXI, México, D. F.
ID., 2008

La soledad de Maquiavelo, Akal, Madrid.

ALTHUSSER, LOUIS., Y BALIBAR, ETIENNE., 1969
Para leer El capiral, Siglo XXI, México, D. F.

ARANGUREN, JOSE LUIS, 1968
El marxismo como moral, Alianza, Madrid.

ARATO, ANDREW, 1979
L’antinomia del marxismo classico: marxismo e filosofia, en: AA.NV. Storia del
marxismo. Einaudi, Torino, pp. 693-757.

AXELOS, KOSTAS, 1972
Hacia una ética problematica, Taurus, Madrid.

BAsso, Luca, 2008
Socialita e isolamento: la singolarita in Marx, Carocci, Roma.

BENJAMIN, WALTER, 1991

Gesammelte Schriften, Suhrkamp, Frankturt am Main.
ID., 2005

Libro de los pasajes, Akal, Madrid.

BERLIN, ISATAH, 2007
Karl Marx. Su vida y su entorno, Alianza, Madrid.

288



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

BERNSTEIN, EDUARD, 1974
1 presupposti del socialismo e i compiti della socialdemocrazia, Laterza, Bari.

BERTH, EDOUARD, 1923
Les derniers aspects du socialisme. Edition revue et augmentée des «Nouveaux
aspects», Marcel Riviere, Paris.

BLACKLEDGE, PAUL, 2012
Marxism and ethics: Freedom, desire, and revolution, State University of New York
Press, Albany.

BRENKERT, GEORGE G., 2013
Marx’s Ethics of Freedom, Routledge, Abingdon-on-Thames.

BURKHARD, BUD, 1985
Bibliographic annex to «D. B. Rjazanov and the Marx-Engels Institute: Notes roward
further research». “Studies in East European Thought”, n° 30, pp. 75-88.

CACCIATORE, GIUSEPPE, 2016
Etica, progresso, marxismo. “Materialismo Storico”, n° 1-2, pp. 12-17.

CANDIOTI, MIGUEL, 2009

Subjetividad social y objetividad cientitica. Apuntes sobre la epistemologia politica de
Antonio Gramsci, “Forma. Revista d’estudis comparatius: art, literatura, pensament”, n°
0, pp. 39-59.

ID., 2014a

Prictica y poder social. Una reconstruccion de la teoria general de Karl Marx, tesis
doctoral inédita, Universitat Pompeu Fabra, Barcelona.

ID., 2014b

El cardcter enigmatico de las “Tesis sobre Feuerbach” y su secreto. “Isegoria”, n° 50,
pp. 45-70.

ID., 2014c¢

“Gramsci y la praxis como «actividad sensible»”, en: PALA, GIAIME; FIRENZE,
ANTONINO E MIR GARCIA, JORDI (EDS.), Gramsci y la sociedad intercultural
Montesinos, Barcelona, pp. 241-51.

ID., 2015

“¢Fetichismo del valor de uso? Hacia una teoria marxista del valor y del poder en
general”, en: BERMUDO, JOSE MANUEL (coord.), £/ marxismo en la postmodernidad.
Horsori, Barcelona, pp. 127-49.

ID., 2016a

Produccion (y) politica. “ Astrolabio: revista internacional de filosofia”, n° 18, pp. 20-31.
ID., 2016b

“La cantidad no se convierte en cualidad. Por una (auto)critica. marxista del
dogmatismo dialéctico y el productivismo”, en: PLA VARGAS, LLUIS (COORD.), La
actualidad de Marx. Horsori, Barcelona, pp. 91-121.

289



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Ip., 2017
Karl Marx y la teoria materialista-prictica de la enajenacion del sujero humano
(colectivo). Una propuesta para su reconstruccion. “lzquierdas”, n® 32, pp. 107-31.

CARVER, TERRELL, 2008

Marx’s conception of alienation in the Grundrisse, en: MUSTO, MARCELLO (ED.), Kar/
Marx’s Grundrisse: Foundations of the critique of political economy 150 years later.
Routledge, Abingdon-on-Thames, pp. 48-66.

ID., 2010

«The German Ideology» never took place, “History of Political Thought”, n® 31, pp.
107-127.

CARVER, TERRELL Y BLANK, DANIEL, 2014a

A Political History of the Editions of Marx and Engels’s «German ideology
Manuscripts», Palgrave Macmillan, New York.

ID., 2014b

Marx and Engels’s «German Ideology» manuscripts. Presentation and analysis of the
«Feuerbach Chapters, Palgrave Macmillan, New York.

CHURCHICH, NICHOLAS, 1994
Marxism and Morality: A Critical Examination of Marxist Ethics, James Clarke & Co.,
Cambridge.

COHEN, GERALD A., 1986
La teoria de la historia de Karl Marx. Una defensa, Siglo XXI-Ed. Pablo Iglesias,
Madrid.

CROCE, BENEDETTO, 1973
Materialismo storico ed economia marxistica, Laterza, Roma-Bari.

ENGELS, FRIEDRICH, 1968

Anti-Diihring. La subversion de la ciencia por el senor Eugen Diihring, Grijalbo,
México, D. F.

ID., 1981

Introduccion [a la edicion de 1891 de «La guerra civil en Francia» de K. Marx], en:
MARX, KARL Y ENGELS, FRIEDRICH, Obras escogidas, Progreso, Mosct, 3 vols., vol. 2,
pp. 188-259.

FERNANDEZ BUEY, FRANCISCO, 1984

Contribucion a la critica del marxismo cientificista. Una aproximacion a la obra de
Galvano della Volpe, Edicions de la Universitat de Barcelona, Barcelona.

ID., 1999

Marx (sin ismos), El Viejo Topo, Barcelona.

ID., 2001

Leyendo a Gramsci, El Viejo Topo, Barcelona.

290



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 2002

Sobre Ia nocion de materialismo en Gramsci “Gramsci e o Brasil”. URL:
http://www.acessa.com/gramsci/?page=visualizar&id=166.

ID., 2006

Marx y los marxismos. Una reflexion para el siglo XXI, en: BORON, ATILIO, AMADEO,
JAVIER, GONZALEZ, SABRINA (eds.), La teoria marxista hoy. Problemas y perspectivas.
CLACSO, Buenos Aires, pp. 191-208.

FEUERBACH, LUDWIG, 1956

Das Wesen des Christentums, Akademie-Verlag, Berlin.

ID., 1976

Tesis provisionales para la reforma de la filosotia / Principios de la filosofia del futuro,
Labor, Barcelona.

ID., 1982

Das Wesen der Religion, en: Gesammelte Werke. Akademie-Verlag, Berlin, vol. 10, pp.
3-78.

ID., 1995

La esencia del cristianismo, Trotta, Madrid.

FroMM, GEORG H., 2011

En torno al materialismo de Gramsci, en: Lecturas de filosofia: ensayos criticos. Museo
y Centro de Estudios Humanisticos Dra. Josefina Camacho De La Nuez-Universidad
del Turabo-Mariana Editores, Caguas-Cayey (Puerto Rico), pp. 329-347.

FRrROSINI, FABIO, 2010
La religione dell’'uvomo moderno. Politica e verita nei «Quaderni del carcere» di
Antonio Gramsci, Carocci, Roma.

GARAUDY, ROGER, 1964
cQué es Ia moral marxista?, Procyon, Buenos Aires.

GARCIA LINERA, ALVARO., 20092

La potencia plebeya, Siglo del Hombre Editores-CLACSO, Bogota.

ID., 2009b

Forma valor y forma comunidad. Aproximacion teorico-abstracta a los fundamentos
ctvilizarorios que preceden al Ayllu Universal., CLACSO-Muela del Diablo, La Paz.

GRAMSCI, ANTONIO, 1975

Quaderni del carcere, Einaudi, Torino.

ID., 1986

Cuadernos de la carcel, Era, México, D. F., vol. 4.

GRIMM, JACOB, Y GRIMM, WILHELM, 2003
Stein, en: Deutsches Worterbuch, Trier, Universitit Trier, vol. 18:
http://www.woerterbuchnetz.de/DWB?bookref=18,1965,51.

291



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

GUEVARA, ERNESTO, 1988
El socialismo y el hombre en Cuba, Editora Politica, La Habana.

HEGEL, GEORG WILHELM FRIEDRICH, 2000

Rasgos fundamentales de la Filosofia del Derecho, Biblioteca Nueva, Madrid.

ID., 2010

Phinomenologie des Geistes / Fenomenologia del espiritu, UAM-Abada, Madrid.

HELLER, AGNES, 1982
Leredita dell’etica marxiana, en: AAVV. Storia del marxismo. Einaudi, Torino, vol. 4,
pp. 483-509.

HESsS, MOSES, 1961
Philosophische und sozialistische Schriften 1837-1850: eine Auswahl, Akademie-Verlag,
Berlin.

KAIN, PHILIP J., 1991
Marx and ethics, Oxford University Press, New York.

KAMENKA, EUGENE, 1962

The ethical foundations of Marxism, Frederick A. Praeger, Inc., New York.
ID., 1969

Marxism and ethics, Springer, London.

ID., 1972

Los fundamentos éticos del marxismo, Paidds, Buenos Aires.

KANT, IMMANUEL, 2000

Critica de la razon practica, Alianza Editorial.

ID., 2002

Fundamentacion para una metatisica de las costumbres, Alianza, Madrid.

KAUTSKY, KARL, 1921

La Révolution Sociale, Marcel Riviére, Paris.

ID., 1975

Etica y concepcion materialista de la historia, en: AANV., Etica y concepcion
materialista de la historia, Cuadernos de Pasado y Presente, Cérdoba (Argentina), pp. 1-
137.

KORSCH, KARL, 1971

Marxismo y filosofia, Era, México, D.F.
ID., 1981

Karl Marx, Ariel, Barcelona.

LABICA, GEORGES, 1987
Karl Marx. Les Théses sur Feuerbach, Presses Universitaires de France, Paris.

292



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

LABRIOLA, ANTONIO, 2000
Sagei sul materialismo storico, Editori Riuniti, Roma.

LENIN, VLADIMIR IILICH, 1963

Tareas de las Juventudes Comunistas, en: Obras completas, Editora Politica, La
Habana, vol. 31, pp. 270-286.

Ip., 1972

La revolucion proletaria y el renegado Kautsky, Ediciones en Lenguas Extranjeras,
Pekin.

ID., 1974

Materialismo y empiriocriticismo, Ediciones en Lenguas Extranjeras, Pekin.

ID., 1997

El Estado y la revolucion, Fundacion Federico Engels, Madrid.

LUKAcs, GYORGY, 1976

En rorno al desarrollo filosofico del joven Marx (1840-1844) (1). “Dialéctica”, n° 1, pp.
181-225.

ID., 1977

En torno al desarrollo tilosofico del joven Marx (1840-1844) (2). “Dialéctica”, n° 2, pp.
161-212.

ID., 1985

Historia y consciencia de clase, Sarpe, Madrid.

ID., 2007

Marx, ontologia del ser social, Akal, Madrid.

LUKES, STEVEN, 1987
Marxism and Morality, Oxford University Press, Oxford.

MACHEREY, PIERRE, 2008
Marx 1845. Les «Thésesy sur Feuerbach. Traduction et commentaire, Editions
Amsterdam, Paris.

MARIATEGUI, JOSE CARLOS, 1988

Detensa del marxismo, Amauta, Lima.

ID., 2007

Siete ensayos de interpretacion de la realidad peruana, Biblioteca Ayacucho, Caracas.

MARX, KARL, 1971a

Elementos fundamentales para la critica de la economia politica (Grundrisse) 1857-
1858, Siglo XXI, Buenos Aires, vol. 1.

ID., 1971b

Elementos fundamentales para la critica de la economia politica (Grundrisse) 1857-
1858, Siglo XXI, Buenos Aires, vol. 2.

ID., 1978

Thesen tiber Feuerbach, en: MARX, KARL Y ENGELS, FRIEDRICH, Werke. Dietz, Berlin,
vol. 3, pp. 5-7.

293



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 1979

Critica del programa de Gotha, Ediciones en Lenguas Extranjeras, Pekin.

ID., 1981a

Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung, en: MARX, KARL Y ENGELS,
FRIEDRICH, Werke. Dietz, Berlin, vol. 1, pp. 378-91.

ID., 1981b

Salario, precio y ganancia, en: MARX, KARL Y ENGELS, FRIEDRICH, Obras escogidas.
Progreso, Moscu, vol. 2, pp. 28-76.

ID., 1981¢

Zur Judenfrage, en: MARX, KARL Y ENGELS, FRIEDRICH, Werke. Dietz, Berlin, vol. 1, pp.
347-377.

ID., 1981d

EI Dieciocho de Brumario de Luis Bonaparte, en: MARX, KARL Y ENGELS, FRIEDRICH,
Obras escogidas. Progreso, Mosct, vol. 3, pp. 404-498.

ID., 1981e

La guerra civil en Francia, en: MARX, KARL Y ENGELS, FRIEDRICH, Obras escogidas.
Progreso, Moscu, vol. 2, pp. 188-259.

ID., 1981f

Prologo a Ia «Contribucion a la Critica de la Economia Politica», en: MARX, KARL Y
ENGELS, FRIEDRICH, Obras escogidas. Progreso, Moscd, vol. 1, pp. 516-20.

ID., 1982

Escritos de juventud, Fondo de Cultura Econdmica, México, D. F.

ID., 1987

Miseria de Ia filosofia. Respuesta a la «Filosofia de la miseria» de Proudhon, Siglo XXI,
México, D. F.

ID., 2009a

El capital, I, Siglo XXI, México, D. F.

ID., 2009b

El capital, I, capitulo VI inédito. Resultados del proceso inmediato de produccion, Siglo
XXI, México, D. F.

MARX, KARL Y ENGELS, FRIEDRICH, 1962

Die heilige Familie oder Kritik der kritischen Kritik, en: Werke. Dietz, Berlin, vol. 2,
pp. 3-223.

ID., 1963

Werke, vol. 27, Dietz, Berlin.

Ip., 1970

La ideologia alemana, Grijalbo, Barcelona.

Ip., 1977

Manitest der Kommunistischen Partei, en: Werke. Dietz, Berlin, vol. 4, pp. 459-93.
IID., 1978

Die deutsche Ideologie, en: Werke. Dietz, Berlin, vol. 3, pp. 9-543.

ID., 1981a

Obras escogidas, Progreso, Mosct, vol. 3.

294



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 1981b
Manitiesto del Partido Comunista, en: Obras escogidas. Progreso, Moscu, vol. 1, pp.
99-140.

MCLELLAN, DAVID Y SAYERS, SEAN, 1990
Socialism and morality, St. Martin's Press, New York.

MusTO, MARCELLO, 2011
Ripensare Marx e i marxismi. Studi e saggi, Carocci.

PEFFER, RODNEY G., 2014
Marxism, Morality, and Social Justice, Princeton University Press, New Jersey.

PLEKHANOV, GEORGI, 1933

Las cuestiones fundamentales del marxismo, Ediciones de la Federacién de Maestros de
Chile, Santiago de Chile.

ID., 1968

Concepcion materialista de la historia, Editor Rojo, Bogota.

POLITZER, GEORGES, 2004
Principios elementales y fundamentales de filosotia, Akal, Madrid.

ROZITCHNER, LEON, 1969
Moral burguesa y revolucion, Ed. Tiempo Contemporineo, Buenos Aires.

RUBEL, MAXIMILIEN (ed.), 1974
Paginas escogidas de Marx para una ética socialista, Amorrortu, Buenos Aires.

SANCHEZ VAZQUEZ, ADOLFO, 1980

Filosofia de la Praxis, 3. ed, Siglo XXI, México, D. F.

ID., 1984

Etica, Critica, Barcelona.

ID., 2006

Etica y marxismo, en: BORON, ATILIO, AMADEO, JAVIER, GONZALEZ, SABRINA (eds.), La
teoria marxista hoy. Problemas y perspectivas. CLACSO, Buenos Aires, pp. 297-307.

SOREL, GEORGES, 1908a

Réflexions sur la violence, Librairie de «Pages libres», Paris.

ID., 1908b

La décomposition du marxisme, Librairie de «Pages libres», Paris.
ID., 1908¢

Les illusions du progrés, Marcel Riviére, Paris.

ID., 1978

Reflexiones sobre la violencia, L.a Pléyade, Buenos Aires.

295



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

TARrRcUS, HORACIO, 2008
¢Es el marxismo una filosotia de la historia? Marx, la teoria del progreso y la «cuestion
rusa». “Andamios”, n° 4, pp. 7-32.

THOMPSON, MICHAEL J. (ed.), 2015
Constructing Marxist Ethics: Critique, Normativity, Praxis, Brill, Leiden.

TROTSKY, LEON, 2003
Su moral y Ia nuestra, en: Qué es el marxismo / Su moral y la nuestra. Fundacion

Federico Engels, Madrid, pp. 46-95.

UNAMUNO, MIGUEL DE, 1983
Del sentimiento tragico de la vida / La agonia del cristianismo, Akal, Madrid.

WELLMER, ALBRECHT, 1996

Finales de partida: la modernidad irreconciliable, Catedra-Universitat de Valéncia,

Madrid.

296



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

André Tosel 1941-2017

Quando con Domenico Losurdo e Fabio Frosini abbiamo deciso di varare la rivista
“Materialismo Storico” e abbiamo cominciato a costruirne il Comitato scientifico, tra i
primissimi nomi ai quali ci siamo rivolti ¢’¢ stato subito quello di André Tosel, con il
quale in passato tante volte avevamo collaborato — ricordo tra le altre cose il convegno
di Nizza della Internationale Gesellschaft Hegel-Marx su L 7idée d’époque historigue,
del settembre 2000 — e al quale ci legava non solo un’immensa stima culturale ma anche
un grande affetto.

André accolse con entusiasmo la proposta e ci incoraggio nella nostra iniziativa
inviandoci per 'occasione due testi inediti. Il primo & stato pubblicato sul numero 1-
2/2016 della nostra rivista, con il titolo Althusser e la storia. Dalla teoria strutturale
dell’intero sociale alla politica della congiuntura aleatoria e ritorno (pp. 161-84). 1l
secondo ¢ un saggio sul mancato incontro intellettuale di Lefebvre con Gramsci, che
pubblichiamo in questa circostanza.

Adesso che André ci ha lasciati, continueremo nei prossimi numeri a pubblicare i suoi
lavori inediti in Italia: ci sembra il modo migliore e culturalmente pit fecondo per
ricordare un intellettuale e un compagno al quale tanto dobbiamo e che tanto ci
manchera.

Stetano G. Azzara

Henri Lefebvre lettore di Antonio Gramsci?®
André Tosel (Université de Nice)

The paper proposes an analytical recontruction of Henri Lefebvre's (missed)
interpretation of Antonio Gramsci's thought. Although Lefebvre is almost neglected in
the history of Marxism, mainly due to the relevance of Althusser's contribution, he is
the author of an attempt to elaborate a philosophy of praxis. His critique to the Marxist
mainstream view, led him to re-propose the cathegory of hegemony of the subaltern
groups. However, the most of Lefebvre's wirtings ignore Gramsci's contribution and a
reference to the Italian scholar is present only in Lefebre's theory of statual mode of
production. Even in this case, unfortunately, Lefebre does not fully understood
Gramsci's philosophical contribution and underestimates it.

Keywords: Letebvre; Gramsci; Althusser; Praxis; Hegemony; State; Dialectics.

Per quanto ne sappiamo, la questione dei rapporti tra il pensiero di
Henri Lefebvre e quello di Antonio Gramsci non & mai stata studiata. Il
punto interrogativo € particolarmente giustificato dal momento che

* Trad. it. di Simona Pisanelli.

297



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

lautore dei Quaderni del carcere ¢ assai poco citato nell’opera
sovrabbondante di Henri Lefebvre. E sorprendente la differenza con
Iattitudine di Louis Althusser, che puo essere considerato come uno dei
primi interpreti critici di Gramsci e che fa del pensatore italiano un
riferimento importante nella decostruzione della vulgata marxista e
della stessa opera di Marx che viene proposta nei suoi primi testi, Per
Marx e Leggere il Capitale, entrambi pubblicati nel 1965".

La critica dello storicismo e dell'umanismo della filosofia della prasss
¢ un momento essenziale nell’elaborazione di un marxismo fondato su
una frattura epistemologica tra il giovane Marx dei Manoscritti del 1844
e il Marx scientifico della maturita, quello del Capirale. Nel corso delle
sue revisioni, Althusser sara sempre quasi ossessionato dalla necessita di
un nuovo confronto con Gramsci. L’autocritica focalizzata sul
teoreticismo € coeva all’interesse costante per altri aspetti della teoria
gramsciana, sia per quanto riguarda 'ideologia e la struttura dello Stato,
sia i suoi apparati ideologici e la portata della dottrina dell’egemonia.

Queste ricerche sono presenti nella discussione di Amiens,
pubblicata nella raccolta Positions’, che contiene anche il celebre testo
post-gramsciano, il lungo studio del 1970, Idéologie et appareils
idéologiques d’Etat. Queste ricerche sono contemporanee alla messa a
fuoco di Machiavelli: un autore di riferimento per Gramsci (la
conferenza Solitude de Machiavel, nel 1977°) ma che ¢ anche una figura
permanente della riflessione althusseriana fino alla sua ultima svolta
teorica [revirement], quella del materialismo aleatorio (1982)". Esse
costituiscono una parte significativa dell’ultimo grande testo inscritto
nel progetto, ancora considerato come una continuazione della scienza
di Marx, Marx dans ses limites (scritto nel 1978 ma pubblicato nel tomo
1 degli Ecrits philosophiques et politiqgues, 1994, dopo la morte del
filosofo nel 1990°). Gramsci ¢ evocato ancora negli ultimi scritti di
Althusser dopo l'omicidio della moglie (1980), specialmente
nell’autobiografia scritta per difendersi in un processo mai avvenuto,

! ALTHUSSER 1965; ALTHUSSER ET AL. 1965.

> ALTHUSSER 1976.

> ALTHUSSER 1998.

*V. “Le courant souterrain du matérialisme”, in ALTHUSSER 1994.
> ALTHUSSER 1994,

298



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

L avenir dure longtemps, redatta tra il 1982 e il 1985 e pubblicata nel
1992°.

1. Una prima ricognizione storica e filologica

Dopo il 1966, pur essendo stato la piu importante figura
d’intellettuale comunista e di filosofo marxista dal 1935 al 1958 e oltre,
Henri Lefebvre (1901-1991) ¢ stato eclissato da Althusser. Ci si
potrebbe aspettare in effetti che, piu vicino a Gramsci (nato nel 1891)
che ad Althusser, Lefebvre si sia riconosciuto nella sua lotta contro le
ortodossie marxiste e lo sforzo di elaborare una filosofia della prassr
basata sul progetto di un’egemonia delle classi subalterne. Tuttavia non
¢ cosi, perché la sua lunga vita gli ha permesso di appropriarsi degli
elementi portanti del pensiero marxista, a cominciare da Marx ed
Engels, senza dimenticare Rosa Luxemburg e Lenin. E dopo un periodo
di fedelta a /[a francaise al materialismo dialettico e al materialismo
storico, inizialmente accettati nel quadro dell’ortodossia ma in realta
presto messo da parte e abbandonato, I’ha costretto ad avviare una
critica del marxismo-leninismo staliniano.

Dal 1928, data della sua adesione al Partito Comunista Francese
(PCF), al 1958, data della sua sospensione (dovuta al suo intervento a
favore della diffusione del rapporto Krusciov), Lefebvre ha conosciuto e
discusso tutte le figure importanti del pensiero, della vita artistica e
naturalmente della vita politica francese. Ha letto prima della guerra i
filosofi che dominavano l'universita francese, Bergson e Blondel, ma
non li ha seguiti; ha frequentato negli stessi anni i circoli surrealisti; ha
apprezzato René Char ma non Aragon. Membro del giovane Partito
Comunista bolscevico nel 1928, ne diventa rapidamente un intellettuale
di punta. Anima riviste teoriche d’avanguardia che hanno breve durata
ma ¢ considerato troppo bohéme e di spirito indipendente per poter
fare carriera. E amico di militanti e intellettuali comunisti (o che lo
furono). Si costruisce presto una cultura marxista diversa e ricca; ¢ uno
dei primi in Francia a esplorare i Manoscritti del 1844 e lavora su Marx
e i classici del marxismo di quegli anni, collaborando a riviste

® ALTHUSSER 1992.
299



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

d’avanguardia con Georges Politzer, un caro amico (con il quale
litighera per ragioni di disciplina politica), con Victor Leduc, con
Norbert Guterman (assieme al quale traduce e presenta Morceaux
choisis di Marx nel 19347, quelli di Hegel nel 1939° e i Cahiers sur la
dialectique di Lenin nel 1938°).

Prima di Althusser, Lefebvre ¢ il solo filosofo comunista autore di
un’opera fondata su un marxismo vivo e aperto alle scienze della natura
e della societa. La prima parte di quest’opera consacrata a Marx e al
marxismo stricto sensu ¢ redatta tra il 1934 e il 1945, in un periodo
molto difficile segnato dalla lotta contro il nazismo (partecipazione alla
resistenza dal 1941 al 1945), dai primi interrogativi sullo stalinismo e da
una fedelta al PCF che lo penalizza. Quest’opera si interrompe a causa
della dissidenza nei confronti del PCF, all'indomani del XX Congresso
del PCUS e del rifiuto del filosofo di rinviare la critica di un’esperienza
che era degenerata e che aveva condotto al potere un partito-Stato
soffocante e non democratico. Lefebvre rifiuta la svolta dogmatica di
questi anni, tesa a giustificare un marxismo pietrificato e infecondo,
intrappolato nella teoria di un grossolano materialismo economico.
Rifiuta di subire la censura del pensiero in un paese in cui I'Illuminismo
critico era pervenuto al suo apice. Rifiuta di fare della filosofia I'ancella
cieca di una politica dispotica nei riguardi delle stesse scienze (affaire
Lyssenko) e dell’arte (la dittatura di Zdanov). Decide percio di non
sostenere piu una politica di campo frammentaria, che schiaccia le
aspirazioni democratiche in seno al blocco sovietico (invasione
dell’'Ungheria nel 1956) e impedisce un rinnovamento della strategia
comunista orientata verso sistemi di alleanza.

a) Dopo il 1945 e fino agli inizi degli anni Sessanta, Lefebvre si ¢
accostato, ha assimilato in modo diseguale e criticato le correnti piu
vivaci del pensiero francese, che si trattasse dell’hegelismo (Koyré,
Hippolyte), dell’esistenzialismo (Gusdorf, Sartre, Merleau-Ponty) o
della sociologia (Gurvitch, Morin), tentando di elaborare un pensiero
superiore, la cui portata non ¢ sminuita dall'incompletezza e dal
carattere frammentario. Tuttavia, nella lunga serie di opere dedicate

" MARX 1934,
8 HEGEL 1939.
? LENIN 1938.

300



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

esplicitamente a Marx, alla filosofia marxista e ai suoi inevitabili
problemi, tra il 1934 e il 1959, non si incontra né il nome di Gramsci né
un’allusione all’opera piu organica di rifondazione che avrebbe potuto
sostenere la riforma dell’interpretazione marxista che anche Lefebvre
tentava.

Si pensi all’elenco di queste opere introduttive che hanno permesso
a generazioni di marxisti, comunisti e altri di familiarizzare con Marx,
testi nei quali non esiste nessun riferimento a Gramsci ma in cui
appaiono invece marxisti della Seconda e della Terza Internazionale: La
conscience mystifiée (in collaborazione con Norbert Guterman)™, Le
matérialisme dialectiqgue (che ha avuto un successo internazionale
straordinario)''; Logique formelle, logique dialectique considerato come
il primo tomo di A /la lumiére du matérialisme dialectique (manoscritto
distrutto dall’autore per ragioni di disciplina politica)'’; Le marxisme
(celebre I'edizione Que sais-je di PUF, n°300, tradotto in dodici
lingue)”; Problémes actuels du marxisme (bilancio veritiero delle
questioni aperte della teoria marxista)'; Pour connaitre la pensée de
Marx”; Sociologie de Marx (tradotto in dodici lingue)'. Nemmeno
I'ultima opera tematicamente dedicata a Marx, suo filosofo prediletto,
Une pensée devenue Monde, pubblicata da un ottantenne Henri
Lefebvre, contiene riferimenti a Gramsci.

Quest’ultimo fatto solleva il problema di cosa Lefebvre abbia potuto
leggere di Gramsci mentre assorbiva gli orientamenti del PCI, ne
incontrava i dirigenti, tra cui Palmiro Togliatti, e non poteva ignorare il
nome e la vita di questo celebre prigioniero in cui favore il PCF aveva
condotto, prima della guerra, una clamorosa campagna di liberazione.
Nel 1953, le Lettre de Ia prison erano state pubblicate in una edizione
francese parziale che Lefebvre, grande lettore, poteva aver letto'®. I

1T EFEBVRE E GUTERMAN, 1936.
"' LEFEBVRE 1940.

12 LEFEBVRE 1947a.

U T EFEBVRE 1948a.

4 TEFEBVRE 1958.

> LEFEBVRE 1948B.

16 T EFEBVRE 1966A.

7 LEFEBVRE 1980.

18 GRAMSCI 1953.

301



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Quaderni del carcere sono stati inizialmente presentati al pubblico
italiano dal 1948 al 1951 dall’Editore Einaudi di Torino, su
sollecitazione diretta di Togliatti stesso e sotto la direzione di Felice
Platone®. Si trattava di un’edizione che non rispettava l'ordine dei
quaderni e raggruppava i testi in sei ricchi volumi tematici, sufficienti
per misurare I'importanza eccezionale di quest’ultimo pensiero che, a
un tempo, decostruisce il marxismo-leninismo ortodosso e ricostruisce
un marxismo all’altezza dei problemi della rivoluzione in Occidente.
Lefebvre leggeva, credo, litaliano, ma questa edizione non &
menzionata nel periodo che si chiude con la (sua) grande “messa in
discussione” a seguito dei fatti del 1956. Qualche riferimento sparso
appare, tuttavia, in un capolavoro della letteratura filosofica e in
un’autobiografia teorica e politica, La somme et le resté®. In ogni caso,
le Editions Sociales avevano pubblicato nel 1959 una ricca antologia di
testi gramsciani di cui Lefebvre non fa uso pubblico (Oeuvres choisies,
traduzione di G. Moget e A. Monjo?"). Nelle sue opere successive
quest’edizione francese non ¢ citata. Niente, dunque, su Gramsci dal

1934 al 1959.

b) Saremo piu fortunati con le opere che appartengono a un altro
blocco della produzione di Lefebvre, quello che rientra nella critica
della vita quotidiana e che va dal 1947 al 1981? Non proprio. Bisogna
citare nuovamente La conscience mystifiée, che mostra la potenza dei
meccanismi in grado di impedire a un soggetto che si identifica con il
mito della razza e della nazione di percepire e concepire la realta storica
e che dunque preparano la nazificazione degli spiriti. I.’appropriazione
del pensiero di Marx, di Engels e di Lenin — al quale Lefebvre dedica
uno dei migliori studi francesi: Pour connaitre la pensée de Lénine” — &
inseparabile da uno sforzo assai precoce di progettare i concetti e le
categorie di una nuova concezione del mondo che vada al di 1a dei
dualismi che la vincolano (tra il soggetto e 'oggetto, la struttura e la
sovrastruttura, il determinismo e la liberta, il vissuto e il progettato).
Uno sforzo che rende intelligibile questo strato intermedio che definisce

1 GRAMSCI 1948-1951.
2 T EFEBVRE 1959.

2L GRAMSCI 1959.

2 L EFEBVRE 1957.

302



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

il momento e la dimensione in cui gli individui si rapportano con il
mondo, in funzione dell’appartenenza di classe e delle incertezze
congiunturali, nelle pratiche che a seconda dei diversi conflitti
organizzano la loro esistenza e la rendono significativa e praticamente
trasformabile.

Questo apporto di Lefebvre rappresenta la sua originalita nel
marxismo del XX secolo e non ne marca la distanza, come gli era stato
ingiustamente rimproverato da Lucien Séve ne La différence, 1959, un
libello che tendeva a demolirne la filosofia come un’opera revisionista
che abbandonava allo stesso tempo il materialismo e la dialettica, la
lotta di classe e il partito. Cosi, Lefebvre avvia esplicitamente la sua
Critique de la vie quotidienne dal 1947, pubblicando un volume
omonimo dal sottotitolo Z Introducior’*. Questo testo sara seguito nel
1961 dalla Critique de la vie quotidienne II. Fondements dune
sociologie de la quotidienneté’, nel 1966 da Le langage et la société,
nel 1968 da La vie quotidienne dans le monde moderné’, e — infine —
nel 1981 da Critigue de Ia vie quotidienne IIl. De la modernité au
modernisme (Pour une métaphilosophie du quotidien)®.

Questo filone continuo di una tematica originale si estende e si
articola per trentacinque anni. Non vi si trova nessun riferimento a
Gramsci, nemmeno quando un confronto con la problematica
gramsciana di una riforma intellettuale e morale del marxismo come
filosofia della prassi, orientata alla trasformazione del senso comune
delle masse e finalizzata alla conquista dell’egemonia culturale, sarebbe
parso non solo possibile ma anche fecondo. Questa assenza si conferma
nel breve testo autobiografico sotto forma di intervista che Lefebvre
pubblica nel 1975 con il titolo Le temps des méprises”’. Questo testo —
che fa eco sedici anni dopo a La somme et le reste — dedica un
approfondimento a un grande marxista critico che conosceva dagli anni
Cinquanta, il suo amico Lukacs. Lefebvre ha ripetutamente discusso la

2 SEVE 1959.

4 LEFEBVRE 1947b.
> LEFEBVRE 1961.
26 LEFEBVRE 1966.
27 Lefebvre 1966.

28 T EFEBVRE 1981.
? LEFEBVRE 1975.

303



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

teoria dell’alienazione e della coscienza reificata contenuta in Sroria e
coscienza di classe (1922, edizione francese nel 1960°°), mantenendo
con lui rapporti amichevoli. Nel 1955 ha dedicato al pensatore
ungherese una conferenza sul marxismo e sull’estetica e all’epoca degli
avvenimenti del 1956 si e schierato al suo fianco denunciando la
repressione sovietica di Budapest e I'assassinio di Imre Nagy (di cui
Lukacs era stato, per breve tempo, il ministro della cultura). Non
cessera di militare attivamente per la destalinizzazione del comunismo.

2. [ riferimenti a Gramsci e la loro portata

Se non si puo sottovalutare la relativa difficolta di accesso ai testi di
Gramsci, si deve considerare che Lefebvre, volendo, dopo il 1959
avrebbe potuto utilizzare la traduzione di significativi brani scelti e,
dopo il 1975, la nuova traduzione pubblicata da Editions Sociales con il
titolo Gramsci dans le texte, edita e presentata da Francois Ricci’'. Le
ragioni di questa marginalita vanno percio ricercate altrove.

Per tentare di rispondere a queste difficolta, possiamo ricorrere a
due serie di testi in cui Lefebvre allude a Gramsci o gli dedica un
approfondimento. Si tratta di qualche breve passaggio de La somme er
le reste e di un capitolo piu consistente della tetralogia intitolata De
[’Etat, piu precisamente nel volume 2, 7héorie marxiste de I'Etat de
Hegel a Mao”?, integrato dalle annotazioni nel tomo 3, Le mode de
production étatique” , dunque molto tardi.

a) Le allusioni ne La somme et le reste

Sono molto limitate ma significative. Un anno prima, nel 1958,
Lefebvre aveva presentato un bilancio critico del marxismo che per
molti aspetti aderiva ai progetti dei Quaderni del carcere, progetti di
una ricostruzione d’insieme fondata sulla critica spietata di cio che il
marxismo era stato sotto la Terza Internazionale e di cio che era

0 LUKACS 1960.

I GRAMSCI 1975b.
’2 LEFEBVRE 1976.
> LEFEBVRE 1977.

304



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

divenuto e rimasto come marxismo-leninismo. Ma queste allusioni sono
poco esplicite. Le troviamo in un capitolo che ¢ una discussione fittizia,
un ironico dialogo immaginario tra Lefebvre — che si presenta come
«l’anti-filosofo» per sottolineare il proprio rifiuto della concezione
tradizionale della filosofia (nei fatti il materialismo dialettico 2 /a
soviétique, cosi potente nella cultura di questi comunisti francesi) — e «il
filosofo» e cioe il filosofo di partito, ripetitore del dogma e privo di
qualita, legato al materialismo e alla teoria del riflesso, al primato delle
forze produttive e a una concezione sommaria della dialettica
assoggettata alla direzione dell’organizzazione politica: il Partito
feticizzato.

— Lanti-filosofo rifiuta qualsiasi filosofia che non consideri il legame
costitutivo tra filosofia e prassi e la sua critica percepisce se stessa come
interna alla questione dell’identita della filosofia marxista. Quest’ultima
non si definisce in rapporto alla materia e non si limita alla questione
del primato del fisiologico sullo psicologico o viceversa. Il filosofo si
riferisce al Lenin di Marterialismo ed empiriocriticismo ed evoca la
necessitd, per le scienze, di presupporre il concetto di materia. E
necessario «attribuire la nozione di materia come oggetto della
conoscenza in tutte le discipline scientifiche secondo le modalita
proprie di ognuna ma con un comune denominatore filosofico»*.
Occorre conservare «il modo del pensiero filosofico» per evitare che gli
scienziati si perdano nei meandri di una metodologia vuota o si
disperdano in discipline parcellizzate sotto il controllo della tecnocrazia
capitalista. L’anti-filosofo invece intende gestire un rapporto diverso tra
scienze e filosofia, libero dalla razionalizzazione di «enormita astratte e
di entita: materia, spirito». Evidentemente, si tratta di dissipare 'ombra
della filosofia come scienza sovraordinata [super-science de surplomb],
che terribili danni aveva procurato all’epoca dell’affare Lyssenko. Per
I’anti-filosofo, si tratta di opporsi a questa grossolana deriva metafisica e
di ripensare I'articolazione tra pratiche scientifiche e pratica filosofica.

Le scienze sono invitate a pensare se stesse come pratiche specifiche:
«Lasciate che ciascuno scienziato e ogni scienza determinino il livello e
le strutture della realta di cui si occupano e le connessioni con tali realta

> LEFEBVRE 1959; edizione del 1989, p. 96.
305



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

oggettive». In questo senso, I'anti-filosofo non elimina la possibilita di
tenere in considerazione il corpo delle scienze situandolo nella totalita
relativa della prassi della societa globale. «Egli utilizza in modo non
filosofico i concetti di origine filosofica», come la totalita, il livello di
realta e di obiettivita.

La non-filosofia & un’attivita che pone in correlazione e in
interazione pratiche di conoscenze e pratiche sociali di trasformazione
del mondo. Il concetto di totalita ha per orizzonte la pratica che non ¢
un’entita speculativa. La non-filosofia ¢ in questo senso una filosofia
non speculativa della prassi, iscritta nella prassi e legata alle sue sfide.
«E la realta della prassinella societa globale che fonda il senso concreto
della totalita e assicura che le scienze costituiscano un corpo unitario e
non cammini diversi, divergenti e senza legame. Ripeto i miei slogan:
esplicitare la prassi della societa industriale mentre si fa emergere la
prassi umana in generale — eliminare nel marxismo il disprezzo
speculativo per lo studio della prassi, considerando la materia e le cose,
da un lato, e la conoscenza al di la della prassi, dall’altro». Si tratta di un
riferimento alla prassi della nostra societa, non di considerazioni
generali che pongano la prassi sotto I'egida della coscienza (di classe)
come fa Lukacs. Non cioe di un’abile apologia della pratica politica
come pratica di Stato.

E qui che Gramsci interviene positivamente, poiché «il filosofo»
chiede se ¢ a lui che «l’antifilosofo» si riferisce quando gli risponde
sostenendo di propendere per «una definizione del marxismo come
prassi specifica o pratica distinta nella pratica sociale»”. Saremmo
percid sul punto di un confronto esplicito? E evidente in effetti che
Gramsci viene evocato a partire dalla polemica che ha condotto contro
il materialismo meccanicistico della Seconda Internazionale (Plekhanov)
e della Terza (un certo Lenin, non quello dei Cahiers sur la dialectique,
e Bucharin).

Lefebvre potrebbe fare proprie numerose analisi che nei Quaderns
del carcere denunciano I'ipostasi della materia e la sua divinizzazione da
parte dei materialisti volgari o positivisti o da parte dei «funzionari
marxisti sovietici» come Bucharin nel suo Saggio popolare di sociologia:
preoccupati di trovare una filosofia che conterrebbe il marxismo, i

> LEFEBVRE 1959; edizione del 1989, p. 97.
306



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

funzionari marxisti «’hanno trovata nelle derivazioni moderne del
materialismo filosofico volgare [...] Il marxismo si & confuso con una
forma di cultura un po’ superiore alla mentalita popolare, ma
inadeguata a combattere le altre ideologie delle classi colte»®. Ma la
riflessione ha breve durata: I'anti-filosofo diventa restrittivo ed enuncia
una critica carica di implicazioni. Certamente egli si riferisce a Gramsci
ma, aggiunge, «questa tesi si lega ancora in lui allo storicismo piuttosto
che a un filosofismo. Vorrei arrivare a definire correttamente
'universalitax.

Prima di Althusser, la filosofia della prassi ¢ criticata dunque come
uno storicismo senza che si sappia cosa questo voglia realmente dire, se
non il fatto che in Gramsci mancherebbe quell’universalita che il
«filosofismo» ha invece ragione di conservare, fallendo il suo tentativo.
Cio che importa, insomma, ¢ far apparire il vuoto e I'infecondita del
dia-mat e rilanciare un’anti-filosofia critica sia dello storicismo che del
filosofismo.

— Il seguito del testo permette di chiarire meglio le cose. Si puo
affermare che Lefebvre voglia sostenere il diritto del concetto, che lo
storicismo diluirebbe nella relativita delle concezioni del mondo e
identificherebbe senza precauzioni con la lotta ideologica e politica.
Infatti, I'interlocutore dell’anti-filosofo non ¢ tanto Gramsci quanto il
primo Lukacs, il quale si ¢ sempre rifiutato di diluire la coscienza di
classe in un’ideologia della lotta di classe. 1l filosofo, al contrario,
sostiene questa tesi di politicistica e ribatte che proprio Lukacs ha
operato questa svolta politica diretta: facendo della coscienza di classe
proletaria «una totalita cosciente che include la negazione della societa
borghese e la prassi che costruisce una nuova societa», riconduce la
filosofia alla politica. A questo Lefebvre risponde: «Spiacente. Lukacs &
rimasto filosofo. Ha sostenuto una filosofia della coscienza. Ha
svalorizzato il concetto. Mi vedo obbligato, contro di lui, a rivalorizzare
il concetto sia in quanto prodotto piu elaborato della prassi e della
conoscenza, sia in quanto prodotto legato alla logica, essa stessa
risultato della prassie della conoscenza. La totalita dei concetti prodotti

* GRAMSCI 19754, 4, 3, 421-22.
307



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

dalla prassi e — in primo luogo — il concetto di totalita, permettono di
cogliere la totalita della prasss’’.

E un’analisi che combina Hegel e Lenin, autore dei Cahiers sur la
dialectique. Per Danti-filosofo si tratta, dunque, di non fare della
filosofia della prassiuna legittimazione della lotta delle classi dominanti,
fossero esse anche quelle socialiste di stampo stalinista. In effetti,
Gramsci ¢ sospettato ricadere nell’ambito di quella stessa categoria
politicistica che il filosofo attribuisce erroneamente a Lukacs.
Quest’ultimo ha conservato cio che della filosofia I’anti-filosofia deve
conservare: il legame della prassi al concetto. Lukacs ha serbato e
rinforzato questo legame ne La distruzione della ragione. Si ¢ trattato,
per il filosofo, di dominare una situazione storica, il proprio tempo:

«Almeno nelle grandi epoche filosofiche c¢’¢ stato il desiderio di raggiungere
la totalita, di definire I'universalita, di tornare alla prassi corretta e umana
attraverso l'universalita teorica razionalmente costituita. Non si possono
ridurre i filosofi al loro tempo e alla loro classe. Si ¢ andati piu lontano: fino
all’orizzonte. Definendo la filosofia e la storia della filosofia attraverso le lotte
di classe e la loro storia, si uccide la filosofia dell’origine. Non la si oltrepassa.
La si priva di senso»’®.

Gramsci sarebbe percid ancora prigioniero dell’esclusivita del
criterio politico. Questo ¢ cio che sembra dire il filosofo, il quale vuole
costringere 1’anti-filosofo ad accettare nonostante tutto il criterio della
prassi politica: «riassorbire la prassi cosciente nella prassi rivoluzionaria
o nel marxismo come prassi»°. L’anti-filosofo esplode e riafferma che &
necessario pensare diversamente il legame tra prassi politica e concetto:
«Voi volete costringermi sulle posizioni di Gramsci. Nella misura in cui
lo conosco, poiché il suo storicismo mi sfugge, Gramsci fa del marxismo
rivoluzionario una prassi e non una presa di coscienza e un’elaborazione
scientifica della prassiuniversale. Ebbene no! Io lo contesto».

Gramsci avrebbe allo stesso tempo sostenuto uno storicismo senza
concetto di universalita e, contraddittoriamente, avrebbe affermato
I'universalita della prassi senza risolvere la questione delle differenze

" LEFEBVRE 1959; edizione del 1989, p. 101.
8 Ivi, p. 101.
¥ Ivi p. 103,

308



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

dello sviluppo del movimento marxista. Bisognerebbe misurare la
pertinenza di questa contraddizione e di tale oscurita, dato che di
inversione in inversione, dal si al no e dal no al si, il percorso di
Lefebvre sembra piu oscuro di quello rimproverato a Gramsci. In ogni
caso, il confronto si blocca per mancanza di una comprensione
approfondita delle difficolta evocate: il Gramsci de La somme et le reste
¢ un «Gramsci nella misura in cui lo comprendo». A quanto pare,
Lefebvre ha ceduto all’irritazione prodotta dalla difficolta di
comprensione e non ha approfondito lo studio di cio che ¢ la filosofia
gramsciana della prassi, che porta lo stesso nome della sua, almeno fino
al 1957. Dopo di che, Lefebvre avvia rapidamente e simultaneamente
due ricerche filosofiche e anti-filosofiche, nella Introduction a Ila
modernité (1962)* e soprattutto nella Métaphilosophie (1965)*, il suo
grande libro teorico (riconosciuto come tale e ripubblicato con una
bella prefazione di Georges Labica nel 2000).

Gramsci si accosta in effetti alla questione dell’'universale
collocandola al livello delle capacita di una forza sociale o di una
civilizzazione: possono assimilare gli elementi che conquistano e che la
compongono? Possono produrre un uomo collettivo che non respinga o
non escluda nessuno? Possono integrare e socializzare masse crescenti
di fatti nelle loro reti economiche ed etico-politiche? La forza del
capitalismo ¢ stata quella di aver assimilato le masse subalterne a un
ordine di civilizzazione egemonica e di aver prodotto significati a vari
livelli per tutti, fino alla sua attuale crisi di egemonia. Ecco perché nei
Quaderni del carcere non ¢ in questione I'Universale sostantivato e
ipostatizzato, quello con la U maiuscola. L’universale ¢ sempre
aggettivato e investito entro problematiche di universalizzazione
differenti e frammentate. O piuttosto entro problematiche di
unificazione. Seguiamo la voce “universale” redatta da Giuseppe
Cacciatore per il Dizionario gramsciano” limitandoci alla dimensione
filosofica.

— L’egemonia come costituzione di un blocco storico implica il
superamento degli interessi economico-corporativi di una classe

“0 LEFEBVRE 1962.
I LEFEBVRE 1965.
2 LIGUORI E VOZA 2009

309



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

dominante. Questa diviene dirigente solo se opera la catarsi, la
purificazione e il superamento relativo degli interessi privati, dando loro
una dimensione etico-politica che, in qualche modo, li rende accettabili
per tutte le altre forze. Percio questa classe deve fare dei compromessi
economici per produrre tale universalita sul piano etico-politico. In ogni
caso, ogni associazione deve basarsi su principi etici di carattere
universale, di cui devono dar prova di sé dimostrandosi come istanze
d’assimilazione delle masse al livello raggiunto dalla cultura umana®.

— Le pratiche scientifiche hanno per orizzonte una conoscenza che
raggiunge un livello di oggettivita che ¢ un universale soggettivo, che
vale per tutto il genere umano storicamente unificato perché ¢ in grado
di produrre l'accordo di tutti su basi logiche e sperimentali. La
conoscenza ¢ una lotta per loggettivita ed ¢ il processo di
oggettivazione del soggetto «che diviene sempre pitu universale
concreto»™,

— L’unificazione culturale del genere umano non & un capriccio. Essa
non puo realizzarsi eradicando le particolarita nazionali e linguistiche
ma ha per vettore la cooperazione nel lavoro e la formazione di un
uomo collettivo. Essa esiste ogni volta che si producono momenti di
elaborazione di una volonta collettiva che non si riduce a quella delle
classi dominanti e sfruttratrici del lavoro ma implica che le masse
subalterne divengano attive e creatrici. Si tratta dell’elaborazione di una
volonta collettiva attraverso la quale «una molteplicita di voleri
disaggregati, chiusi nell’eterogeneita dei loro fini, si saldano insieme per
uno stesso fine, sulla base di una concezione del mondo uguale e
comune»”,

b) Gramsci in De /'Etat

Una riflessione pit organica e meno allusiva ¢ presente nei tomi 2 e 3
di De /'Etat (1976). Lefebvre ha per obiettivo primario quello di
elaborare cio che chiama una teoria del modo di produzione statuale,

¥ GRAMSCI 19753, Q 4, 38, 457-58 e Q 6, 78, 750.
4 GRAMSCI 1975a, Q 8, 177, 1048-49,
¥ GRAMSCI 1975a, Q 10 11, 44, 1331.

310



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

destinata a dar conto del divenire dello Stato sia nei paesi del socialismo
reale che in quelli del’Occidente liberale. E una critica della dottrina
del capitalismo di Stato e delle sue forme e si inscrive politicamente
nella scia della rivolta del 1968. Essa si basa su una prospettiva di
rimessa in discussione della politica statale e dunque una ripresa della
tesi marxiana del superamento tendenziale dello Stato (& 'oggetto del
tomo 4, in cui la figura di Gramsci & sfumata).

— Sull’egemonia, il moderno Principe e lo Stato. Nel tomo 2 che ¢ un
esame della Théorie marxiste de I'Etar de Hegel a Mao, Gramsci trova
realmente posto poiché ¢ 'oggetto del capitolo XIII, intitolato “Du
début du XX siécle a2 Gramsci”*. Lefebvre cita anche il testo italiano
del volume Machiavelli della prima edizione Einaudi e rinvia a cio che
sorprendentemente considera, al momento, la migliore opera francese
su Gramsci: quella di Maria Antonietta Macciochi Pour Gramsci'’, che
porta il suo autore verso Mao Zedong. Ma chiaramente Lefebvre &
sensibile al ritorno gramsciano che si manifesta in questi anni nelle
ricerche di Jacques Texier”, quelle contemporanee di Nicos
Poulantzas®, di Christine Buci-Glucksmann™, e gli studi di specialisti
delle scienze politiche come Hugues Portelli’' e Jean-Marc Piotte™.

E la stagione politica dell’euro-comunismo (sostenuto dalla rivista
“Nouvelle Critique”: comunista, certo, ma influenzata dagli «iraliens»
attraverso la rivista “Dialectiques”). Dietro questo gramscismo francese,
spesso indebolito, si profila il pensiero di Althusser, il quale ha operato
la sua svolta politica e ha criticato il proprio teoreticismo avviando la
meditazione su Machiavelli, una meditazione nutrita evidentemente da
una lettura critica dell'interpretazione di Gramsci. Althusser ¢
diffidente nei riguardi dell’eurocomunismo. Questa ripresa coincide
con la pubblicazione nel 1975 in Italia dell’edizione integrale dei
Quaderni del carcere, curata da Valentino Gerratana per 'editore

“© LEFEBVRE 1976, pp. 376-88.
4 MACCIOCCHI 1974.

4 TEXIER 1966.

¥ POULANTZAS 1968.

>0 BUCI-GLUCKSMANN 1975.
’L PORTELLI 1972.

2 PIOTTE 1970.

311



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Einaudi”. Francois Ricci pubblichera Gramsci nelle Editions Sociales,
mentre Gallimard acquisira i diritti per la pubblicazione francese dell’
intera opera. Sono gli anni in cui Gramsci ¢ momentaneamente alla
moda nella sinistra francese, socialista e comunista.

Lefebvre intende riprendere la teoria dello Stato senza ridurla a un
puro strumentalismo di classe né a una concezione che ne faccia il
prodotto impersonale di lotte politiche. Accetta la nozione di egemonia
facendo notare, giustamente, come fosse un concetto gia esistente al
momento in cui ¢ stato trattato da Gramsci (Lenin e Bucharin avevano
elaborato analisi “egemoniche”). Ne enuncia preventivamente il
“principio” di funzionamento: «I’egemonia si conquista nelle lotte
reali, a rischio e pericolo di quanti le conducono e dunque al termine di
un succedersi di operazioni perseguite strategicamente»’*. Essa non pud
mai essere conquistata definitivamente.

Lefebvre rifiuta la teoria althusseriana degli Apparati ideologici di
Stato, che si presenta come una rettifica della teoria gramsciana degli
apparati di egemonia ma che giudica ingenua: essa si basa su una
concezione magica dell’ideologia che ¢ valida solo per i paesi dell’Est.
Lo Stato va pensato come un potere di dominio esercitato attraverso
astrazioni reali; & una forma del concetto che ¢ stata cara a Hegel e
funziona come una lama che divide il lavoro sociale e la sua
appropriazione da parte dei lavoratori. Esercita funzioni essenziali di
organizzazione e amministrazione nell’elemento dell’alienazione
politica. Scindere lo Stato dalla problematica dell’alienazione conduce a
una concezione feticista; mantenere questo riferimento «evita il
feticismo dello Stato, cioé il brivido sacro davanti al “carisma” dei
potenti e I'accettazione delle rappresentazioni politiche tramite cui lo
Stato legittima se stesso»”.

Gramsci costruisce un’economia dell’alienazione e questo lo
conduce a dare alla teoria dell’egemonia un contorno molto statalista.
Le pagine che gli sono dedicate iniziano con una relativizzazione storica
che nega al pensiero gramsciano ogni capacita di anticipare quella
situazione che costringe a pensare all’emergere del modo di produzione
statuale, che caratterizza il mondo tanto a Est quanto a Ovest. Il merito

> GRAMSCI 1975a.
>* LEFEBVRE 1976, p. 52.
% Ivi, p. 119.

312



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

di Gramsci ¢ tuttavia nel tentare di superare 'opposizione che ha scisso
il movimento operaio tra riformismo e rivoluzionarismo, traducendo la
«dittatura del proletariato» concepita secondo il modello di Lenin «in
linguaggio occidentale, cioé razionale ed abile al tempo stesso»’® e cioé
in termini di egemonia, sottolineando I'importanza del momento del
consenso. Cosi facendo, 'opera gramsciana resta segnata da questa
data: «tra la fine della grande Guerra Mondiale, prima della serie, e la
grande crisi del 1929-1933».

C’¢ di piu. Gramsci non produce «nessuna analisi originale dello
Stato». Il lettore contemporaneo, tuttavia, vi pud trovare «intuizioni
nuove sulla tattica e sulla strategia politiche»’’. Gramsci trasforma Ia
distinzione hegeliana tra societa civile e societa politica secondo la
lettura di Croce. Rimodella la teoria della prassi come una teoria dei
rapporti tra questi due termini, tenendo conto della penetrazione
ramificata dello Stato nella societa civile attraverso istituzioni che
possono sia neutralizzare sia promuovere |’azione delle classi subalterne,
prendendo in carico anche la spinta della societa civile verso uno Stato
piu adeguato.

In questo senso, Gramsci non sostiene piu la tesi marxiana e
leninista del deperimento dello Stato: sceglie di pensare I’azione
nell’azione che produce indefinitamente se stessa. La sua forza ¢ nel
comprendere la necessita di produrre la conoscenza dell’azione che fa
se stessa durante il suo stesso svolgimento. Questa preoccupazione lo
conduce a sviluppare analisi assai raffinate nel quadro del materialismo
storico, a cogliere la necessita di una direzione politica produttrice di
conoscenze corrette, in grado di diffonderle e condividerle con gli attori
di base. La teoria del blocco storico non puo essere compresa senza
questa dimensione epistemica concreta e capillare. La sovrastruttura si
trasforma in funzione del sapere che gli attori si formano e che permette
loro di realizzare le potenzialita della struttura.

Piu che una teoria dello Stato, Gramsci apporta «una teoria della
pratica politica in un paese relativamente avanzato»’®. Questa teoria
originale nasconde tuttavia una grande ambiguita, che si rivela nella
teoria del Partito comunista, moderno Principe, e del suo rapporto con

¢ Ivi, p. 376.
7 Ivi, p. 377.
> Ivi, p. 381.

313



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

il sapere. L’originalita gramsciana consiste in definitiva non solamente
nell’aver completato Hegel e Marx attraverso Croce ma nell’aver unito
Lenin e Machiavelli, nell’aver saputo leggere Machiavelli, questo
gioiello del pensiero italiano e mondiale. E il Partito che deve produrre
le conoscenze necessarie alla strategia e trasmetterle alle masse, le quali
devono realizzarle. Il sapere non & il sapere puro: ¢ al servizio del
potere, della verita del potere che converge con la potenza della verita.
Il sapere si trasforma da sé in sapere politico.

Tuttavia, la teoria dell’egemonia ¢ importante per una teoria dello
Stato nella misura in cui permette di sottrarsi alla prospettiva di una
violenza permanente ed esige lo sviluppo di una duplice conoscenza: «la
conoscenza degli interessi materiali di rurre le classi» e «la conoscenza
delle “anime”», che «permette ora di agire su di esse, ora di convivere
con esse» . L’egemonia si conquista prima di tutto nella trasformazione
della societa civile, producendo rappresentazioni e pratiche alternative
che costituiscono una concezione del mondo consentita da vasti gruppi.
Questa direzione intellettuale e morale permette di dirigere prima di
dominare e evita violenze controproducenti. Partito da Lenin, Gramsci
rimette in discussione alcuni aspetti della violenza bolscevica e
staliniana e sembrerebbe aprire in Occidente una via rivoluzionaria
dolce. Qui la ragione del successo che il suo pensiero ottiene in Francia
dopo il 1968.

Ma questo successo non deve nascondere le ambiguita dell’egemonia
gramsciana. La concezione del partito come moderno Principe non va
edulcorata. Pensatore collettivo, il partito non riceve la verita
dall’esterno: la scopre attraverso il lavoro degli stessi intellettuali che lo
costituiscono; ma questa verita & la verita “rivoluzionaria” che puo
giustificare I'inganno, la violenza, il cinismo. In ogni caso, quando
esercita il potere, il partito agisce anche attraverso lo Stato e non puo
rinunciare per principio alla dittatura ma semmai stemperarla. La critica
dello Stato resta statalista e Gramsci si trova a fronteggiare un
paradosso inquietante: accettare «la critica della concezione del potere
che portera allo stalinismo» e «approvare» questa concezione nella
misura in cui ¢ il frutto della teoria del partito come moderno
Principe®. Gramsci non vede questo pericolo.

 Ivi, p. 380.
% Ivi, p. 381.

314



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Pur prendendo una distanza critica, Lefebvre esita ancora e alla fine
riconosce a Gramsci una dimensione propriamente teorica e non solo
politica quando cita direttamente le Nore su Machiavelli riassumendo la
teoria dei rapporti di forza. E precisando che questa analisi storica ¢
inizialmente modellata sulla comparazione della Rivoluzione francese e
del giacobinismo con il Risorgimento e il suo deficit di giacobinismo,
ma che finisce per produrre un concetto teorico, una «sorta di legge dei
tre momenti» della costituzione di un’egemonia®. Lefebvre conclude,
allora, modificando il proprio primo giudizio sulla mancanza di
originalita di Gramsci e sul limite strettamente politico del suo apporto.
Sotto cid che ¢& storico, nei Quaderni del carcere si celerebbe il
concetto; almeno in questo testo ci sarebbe della concettualita. 1l
capitolo termina con una dichiarazione di rettifica e di elogio:
«L’ampiezza dell’analisi impedisce di ridurre la teoria del principe e
quella dell’egemonia a semplici indicazioni tattiche. Si tratta di una
versione italiana del pensiero marxista, di una originale interpretazione
del materialismo storico». Inoltre, Gramsci ¢ uno dei rari pensatori che
teorizza la «volonta di potenza», la «parte maledetta» dell’esperienza
storica®.

— Ancora sul consenso dello Stato. Nel tomo 3 di De [’Etat, le mode
de production étatiquc®, la situazione si inverte nuovamente. Lefebvre
presenta la propria elaborazione teorica elaborando il concetto del
modo di produzione statuale. Egli intende, prima di tutto, contestare la
categoria del capitalismo monopolista di Stato (CME) propria degli
economisti del PCF. Questa teoria prende atto delle modifiche del
capitalismo che, all’epoca, ¢ quello del Welfare State: espandendo le
proprie funzioni economiche, lo Stato diviene un attore di primo piano
che puo riorientare un processo di accumulazione gestito dai monopoli
in direzione dell’acquisizione dei bisogni popolari espressi nella lotta
politica di classi alleate. Lefebvre ritiene che questa teoria sia troppo
economicista e che non colga quella globalizzazione dello Stato che
affianca la globalizzazione della societa civile, come era stato
chiaramente visto da Hegel e ancor meglio da Marx.

' Ivi, pp. 384-85.
2 [yi p. 388.
% LEFEBVRE 1977.

315



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Si ¢ costituito, in effetti, un sistema mondiale di Stati che impone ai
propri membri tratti comuni e che ha assorbito le rivendicazioni
alternative degli Stati socialisti. Il modo di produzione statuale permette
di integrare le logiche delle equivalenze commerciali nelle logiche di
dominio che fanno leva sui mercati della forza lavoro. Produce uno
spazio mondiale inedito, che rimuove i propri limiti integrando le
resistenze e ottenendo il consenso.

«La capacita totalizzante dello Stato non pud essere messa in dubbio
nemmeno quando se ne evidenzi lincapacita di raggiungere lo scopo: il
sistema, la “coerenza-coesione” perfetta. Lo Stato ha sempre di mira la
totalizzazione delle unita distinte, produttive o meno, che compongono la
societa. Quando tale azione si muta da subordinata a decisiva — quando la
societa cessa di trovare un’esistenza nell’equilibrio concorrenziale — allora si
stabilisce il modo di produzione statuale. Quando ogni membro della societa
civile, individuo, gruppo, classe, ha come partner lo Stato, quando quest’ultimo
entra in scena in ogni faccia a faccia e viso a viso, allora s’inaugura il modo di
produzione statuale»®.

La prospettiva marxiana di deperimento dello Stato va dunque presa
nuovamente sul serio sotto forma di autogestione. Gramsci viene allora
rivalutato proprio a partire da questa problematica. La teoria del
consenso coglie nel segno ma mostra — meglio di prima — di rimanere
troppo legata allo Stato: & confinata dal lato dell’autorita.

«L’autorita, quella del principe, giunge al consenso attraverso I’egemonia e
come obiettivo dell’egemonia: dell’azione ben condotta. Cio suppone che
l'autorita dello Stato si estenda all’intera societa. L’autorita, per Antonio
Gramsci, concerce la societa politica e ’'egemonia la societa civile, ma I'azione
ben condotta su questi due piani comporta ’adesione del popolo (cfr. A.
Gramsci, Note su Machiavelli a proposito dello Stato educatore, Quaderni, p.
88)».

Per Lefebvre, questo ¢ «un errore o un’illusione». «Gramsci ignora
I'ampiezza del processo di istituzionalizzazione e soprattutto il fatto che
le organizzazioni corrispondono alle attivitd e ai bisogni sociali»®.

* LEFEBVRE 1977, p. 248.
© Ivi, p. 244.

316



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Gramsci fa «credere che lo Stato, per il fatto di diventare superiore alla
societa civile attraverso la conquista dell’egemonia [...] si stabilisca al
livello di una istanza e che non contenga I'insieme e non sia presente in
ogni parte».

Questa critica ¢ sorprendente e non pertinente: 'egemonia ha due
momenti che si intersecano e la distinzione tra societa civile e societa
politica ¢ metodologica, non ontologica. Lefebvre non comprende
Gramsci e gli attribuisce una tesi che non ¢ la sua ma di Nicos
Poulantzas®, il quale ragiona in termini di istanze e cioé¢ in termini
althusseriani. La categoria di egemonia non viene analizzata nella sua
complessita che rifiuta il dualismo autorita-consenso e che distingue
due momenti, quello della direzione della societa civile esercitata sulle
classi alleate e quello della dominazione politica imposta alle classi
antagoniste e accettate dai dominati. Gramsci non attribuisce simmetria
alle forme di egemonia a seconda che si tratti delle classi dominanti nel
processo di produzione o di classi dominate nello stesso processo, delle
masse popolari subalterne. Bisognerebbe comparare queste
considerazioni relative alle Note sul Machiavelli con cid che ne trae
Althusser, il quale — stimolato da Gramsci — pone Machiavelli al centro
delle proprie riflessioni non solo sulla politica e lo Stato ma soprattutto
sulla filosofia, che lo stesso Machiavelli capovolge introducendo il
primato del congiunturale e dell’aleatorio.

E come se, trascinato dal proprio progetto, Lefebvre avesse perso di
vista la complessita di un pensiero che un anno prima aveva
riconosciuto con non poche difficolta nel tomo 2 di De [’Erat. Prende
nota dell’acquisizione di Gramsci nel marxismo francese e tenta di
appropriarsene sbrigativamente. Non tiene conto della problematica
sviluppata nel libro di Christine Buci-Glucksmann, che pure conosce
personalmente e che & sua amica. Si limita percid a sostenere che
Gramsci resta troppo statalista, troppo legato alle questioni dell’unita
italiana relative alla difficile costituzione dello Stato unitario del
Risorgimento®.

% Jvi, p. 247.
7 Come precisa il capitolo dedicato all'Italia nello stesso tomo 3, pp. 345-47.

317



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Note conclusive

La nostra conclusione & provvisoria, in attesa di una lettura completa
dell’enorme e straordinaria opera di Lefebvre.

— Gramsci non viene mai considerato come il riformatore del
marxismo della Terza Internazionale. Non ha la stessa importanza
riconosciuta a Lukacs o a Sartre. L’opera del 1956, Problémes actuels
du marxisme, faceva un bilancio che incrociava oggettivamente spesso
quello di Gramsci e che avrebbe potuto trarre beneficio da questo
apporto. Eccone gli elementi: rifiuto dell’opposizione tra materialismo e
idealismo, critica dell’economicismo, dell'ipostasi della problematica
struttura/sovrastruttura, importanza della questione della soggettivita
singolare e collettiva, attenzione orientata al senso comune e alla sua
trasformazione, sensibilita alle determinazioni singolari, primato della
prassi, funzione co-costitutiva della cultura.

— Quando Gramsci ¢ utilizzato, & con riconosciute difficolta di
comprensione e sotto una forma rarefatta e sbrigativa. La filosofia della
prassi € tendenzialmente ridotta a una scienza e a un’arte della politica;
I’egemonia ¢ interpretata in maniera veloce e discutibile.

— L’altro grande progetto di Lefebvre, la Critica della vita
quotidiana, nei suoi tre volumi, tace su un autore che valorizzava le
trasformazioni molecolari delle volonta individuali e collettive, che
teneva conto del senso comune delle masse subalterne e dei loro strati,
che includeva come oggetto del pensiero la letteratura, la linguistica, il
giornalismo, e che mostrava come la vita quotidiana & investita da
apparati egemonici in grado di mobilizzare o immobilizzare le anime.

Lefebvre ¢ interessato al pensiero, alle pratiche, alle attitudini
dell'uvomo della strada, di colui che soffre del conformismo imposto
dalla dominazione capitalista e tenta di criticarlo a partire dai suoi
bisogni e desideri. La critica deve aiutare a superare e trasformare
questa quotidianita. Siamo vicini al tema gramsciano del rapporto tra
filosofia degli specialisti e senso comune popolare, del folklore e della
sua trasformazione attraverso la catarsi. Lefebvre non menziona mai
questo problema. Il suo fine ¢ quello di occuparsi della fenomenologia
della vita quotidiana, confrontandosi semmai con i pensatori
dell’esistenza inautentica come Sartre e Heidegger, i suoi interlocutori
di sempre.

318



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Incontro tardivo e mancato, dunque, limitato allo stretto necessario e
imposto dalle congiunture politiche, costellato da aperture richiuse
rapidamente e senza assimilazione creativa di una problematica spesso
prossima o parallela? L’interrogativo rimane. Possiamo fornire qualche
elemento per comprendere questa strana situazione: la attribuiamo
provvisoriamente a una differenza di forma mentis.

Lefebvre rappresenta il filone di un marxismo vicino agli ideali
libertari, sensibile al romanticismo rivoluzionario. E stato uno dei primi
ad assimilare i Manoscritti del 1844 e ha inizialmente pensato la prassi
non come un’articolazione di rapporti di forze elaborate da
contraddizioni egemoniche ma come processo di oggettivazione e
alienazione che tende alla disalienazione e alla produzione dell'uomo
totale, quello de Le matérialisme dialectique (1940). E legato percid al
deperimento dello Stato, al dispiegamento della sensibilita, a un
umanismo che riconcilia il concetto e I'immaginazione. Tematizza i
possibili in forma risolutamente utopica.

Gramsci non soccombe alle seduzioni dell'idealismo della prassr
non utilizza mai il registro dell’alienazione, della liberazione totale.
Frequenta poco I'utopia. Riabilita la funzione pubblica-statale, senza
cedere alla credenza che lo Stato, il mercato, il diritto, la religione
cesseranno una volta per tutte. Postula la solidita delle forme
dell’esperienza storica. Discepolo di Croce e Machiavelli, & un realista
dei conflitti e dei conflitti tra conflitti: trae, senza tregua, le lezioni di
un’esperienza storica tragica e straordinariamente dura. Pratica e
teorizza un’altra dialettica rispetto a quella di Lefebvre. E forse &
proprio su questa questione della dialettica che bisognerebbe sviluppare
una comparazione sistematica delle due opere, evidenziando le
differenze rispetto a Hegel.

Lefebvre non ha mai abbandonato il progetto di una logica
dialettica, di un’organizzazione dei concetti. Ha praticato in ogni campo
la produzione di triadi spesso stimolanti. Gramsci non si dedica invece a
queste esperienze concettuali. Il concetto, sempre investito
nell’affrontare una storia che non obbedisce mai a opposizioni binarie,
si presenta come un intreccio complesso di conflitti e di conflitti di
conflitti.

Trascinato dalla natura della propria opera, Lefebvre ¢ stato respinto
da un pensiero sottile, criptico e sinuoso, piu incline al sarcasmo

319



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

rivoluzionario che all’entusiasmo. Ne ha riconosciuto I'importanza
senza perd credere utile procedere a un’appropriazione dettagliata.
Questo pensiero cosi vicino alla sua ispirazione, alla sua intenzione e
persino alle sue tematiche, resta cosi differente nella sua struttura in
movimento e il suo divenire gli sembra spesso datato. Ecco perché non
gli ha accordato una priorita imprescindibile. Non ne ha sfruttato le
risorse che avrebbe potuto a sua volta sviluppare.

Riferimenti bibliografici

ALTHUSSER, LOUIS, 1965

Pour Marx, Maspero, Paris.

ID., 1976

Positions, 1964-1975, Editions Sociales.

ID., 1992

L avenir dure longtemps, Stock/IMEC, Paris.

ID., 1994

Ecrits philosophiques et politiques, vol. 1, Stock/IMEC, Paris.
ID., 1998

Solitude de Machiavel et autres textes, PUF, Paris.

ALTHUSSER, LOUISET AL., 1965
Lire le Capital, Maspero, Paris.

GRAMSCI, ANTONIO, 1948-1951

Quaderni del carcere, a cura di Felice Platone, Einaudi, Torino.

ID., 1953

Lettre de la prison, Gallimard, Paris.

ID., 1959

Oeuvres choisies, traduction de G. Moget et A. Monjo, Editions Sociales, Paris.
ID., 1975a

Quaderni del carcere, a cura di Valentino Gerratana, Einaudi, Torino.

ID., 1975b

Gramsci dans le texte, a cura di Francois Ricci, Editions Sociales, Paris.

BucCl-GLUCKSMANN, CHRISTINE, 1975
Gramsci et I'Etat, Fayard, Paris.

HEGEL, GEORG WILHELM FRIEDERICH, 1939

Morceaux choisis, a cura di Henri Lefébvre e Norbert Guterman, Gallimard, Paris.
LEFEBVRE, HENRI, 1940

Le matérialisme dialectique, PUF, Paris.

320



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 1947a

Logique formelle, logique dialectique, Editions Sociales, Paris.

ID., 1947b

Critique de la vie quotidienne. 1: Introduction, Grasset, Paris.

ID., 1948a

Le marxisme, PUF, Paris.

ID., 1948b

Pour connaitre la pensée de Marx, Bordas, Paris (prima ed. La pensée de Karl Marx,
1947).

ID., 1958

Problémes actuels du marxisme, PUF, Paris.

ID., 1959

La somme et le reste, L.a Nef de Paris, Paris; poi Economica, Paris 1989.

ID., 1957

Pour connaitre Ia pensée de Lénine, Bordas, Paris.

ID., 1959

La somme et le reste, La Nef de Paris, Paris.

ID., 1961

Critique de Ia vie quotidienne II, Fondements d'une sociologie de la quotidienneté,
L'Arche, Paris.

ID., 1962

Introduction a la modernité, Préludes, Minuit, Paris.

ID., 1965

Meétaphilosophie, préface de Jean Wahl, Minuit, Paris; poi Syllepse, Paris 2000, con
prefazione di Georges Labica.

ID., 1966a

Sociologie de Marx, PUF, Paris.

ID., 1966b

Le langage et Ia sociéré, Gallimard, Paris.

ID., 1968

La vie quotidienne dans le monde moderne, Gallimard, Paris.

ID., 1975

Le remps des méprises, Stock, Paris.

ID., 1976

De 'Etat 2: Théorie marxiste de I'Etat de Hegel a Mao, Union générale d'éditions,
Paris.

ID., 1977

Del'Etat 3: Le mode de production étatique, Union générale d'éditions, Paris.

ID., 1980

Une pensée devenue Monde. Faut-il abandonner Marx?, ' Harmattan, Paris.

ID., 1981

Critigue de Ia vie quotidienne III. De la modernité au modernisme (Pour une
métaphilosophie du quotidien), 1’ Arche, Paris.

321



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

LEFEBVRE, HENRI E GUTERMAN, NORBERT, 1936
La conscience mystifiée, Gallimard, Paris.

LENIN, VLADIMIR ILIC, 1938
Cahiers sur la dialectique de Hegel, Gallimard, Paris.

LIGUORI, GUIDO E VOZA, PASQUALE, 2009
Dizionario gramsciano, Carocci, Roma.

LUKACS, GEORG, 1960
Histoire et conscience de classes, Minuit, Paris.

MACCIOCCHI, MARIA ANTONIETTA (A CURA DI), 1974
Pour Gramsci, Seuil, Paris.

MARX, KARL, 1934
Morceaux choisis, a cura di Henri Lefébvre e Norbert Guterman, Gallimard, Paris.

PIOTTE, JEAN-MARC, 1970
La pensée politique de Gramsci, Anthropos, Paris.

PORTELLI, HUGUES, 1972
Gramsci et le bloc historigue, Crés et Cie., Paris.

POULANTZAS, NICOS, 1968
Pouvoir politique et classes sociales, Maspero, Paris.

SEVE, LUCIEN, }95 9
La différence, Editions Sociales, Paris.

TEXIER, JACQUES (A CURA DI), 1966
Gramsci, Ed. Seghers, Paris.

322



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

Governare lo sviluppo: il PCI e la programmazione economica negli
anni Sessanta
Mattia Gambilonghi

Despite its previous growth, at the beginning of the Sixties, Italian economy was burned
with the exacerbation of its historical imbalances and the coming of new ones.

Economic planning and economic policies become a key issue of the Iralian political
debate, in order to promote and rule a new wave of development. This essay aims to
describe the theoretical reflection inside the Italian Communist Party: as part of a set of
“structural reforms” (Togliatti), the idea of planning i salso part of the new strategy of
the party, the “Iralian way to socialism”, adopted during the eighth congress in 1956.

Keywords: Economic planning; Socialism; Togliatti; Italian capitalism.

1. Alle origini della programmazione democratica: la ricezione del
socialismo planista nel comunismo italiano

La tematica del piano (e piu in generale, I'idea stessa di riforme di
struttura, al cui interno risulta essere collocata) inizia la sua opera di
penetrazione del movimento operaio italiano nel corso degli anni
Trenta, principalmente attraverso la ricezione critica delle elaborazioni
e delle politiche proprie di quelle tendenze che a livello europeo
possono essere identificate attraverso la definizione di “socialismo
planista”.

Quest’ultimo si caratterizza come componente eretica e revisionista
del movimento operaio europeo, alternativo tanto alla sua ala
socialdemocratica che a quella comunista, e cido in virtu del rifiuto
dell'impostazione deterministica assunta da entrambi i filoni politici
tradizionali di fronte all’esplodere della Grande crisi. Da un lato infatti,
i socialdemocratici (specie in Germania e Francia) sembrano essere
ostaggio dell’evoluzionismo di marca positivista proprio della teoria del
capitalismo organizzato di Hilferding, considerando inutile e dannosa
qualsiasi politica congiunturale attiva volta ad alleviare gli effetti
economico-sociali della crisi (come ad esempio il W.T.B Plan, il piano
per I'occupazione elaborato dai tecnici e dai dirigenti dell’Adgb, il
sindacato tedesco), e finendo quindi per sposare ed appoggiare nel caso

LTELO 1981.
323



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

tedesco le politiche deflazionistiche (ispirate alla piu rigida ortodossia
liberista) del governo Briining. Tutto cio, nella convinzione che il /aissez
faire avrebbe in un qualche modo svolto un ruolo di «purificazione
dell’economia capitalistica dalle sproporzioni accumulate negli anni
passati»”. Dall’altro, invece, i comunisti risultano affetti da una
speculare deformazione meccanicistica e positivista. La convinzione per
cui qualsiasi modifica sostanziale dei rapporti sociali tale da precedere il
momento della presa del potere sarebbe impossibile, porta questi ultimi
ad adagiarsi sul Leitmotiv proprio della Terza Internazionale circa
'inevitabile crisi catastrofica del capitalismo, accompagnando a cid non
un concreto programma di transizione sociale ma solo una lista generica
di rivendicazioni di carattere immediato ed estremamente settoriale.
Un’impostazione politica, quindi, che dal punto di vista di una
prospettiva di medio termine si mostra per nulla dissimile — e nei fatti
ad esso speculare — dal riformismo secondinternazionalista.

Obiettivo primario del socialismo planista (espressione, non a caso,
di quelle componenti sindacali del socialismo europeo che riuscivano
avere una migliore percezione degli effetti della Grande crisi sulle
concrete  condizioni  operaie) risulta  essere  invece una
deideologizzazione dell’azione politica socialista, al fine di ricomporre e
porre su basi nuove il rapporto tra “fine ultimo” e “movimento reale”,
operando cio¢ una vera e propria «saldatura tra “programma massimo”
e “programma minimo”, tra politica congiunturale e mutamento del
sistema, che mira a sciogliere in fasi successive la transizione tra
capitalismo e socialismo»’. La prospettiva del socialismo, per la prima
volta nella storia del movimento operaio, cessa di venire presentata
come traguardo mitico e dalle caratteristiche vaghe ed incerte, per
essere invece posta all’ordine del giorno tramite concreti programmi di
governo volti a combattere la crisi in atto attraverso tecniche di
regolamentazione politica dell’economia e dei suoi cicli congiunturali
(non a caso, le riviste e le opere espressione del movimento planista
fanno  propri  espressioni e  parole  dordine = come
“Gegenwartssozialismus” (Socialismo per il presente), “Réalisation du
socialisme” e “Révolution constructive *). L’intervento pubblico in

2 Ivi p. 406.
5 Ivi. p. 395.
Y Ivi, p. 392n.

324



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

economia esce dunque dagli angusti spazi del Sozialstaar di tradizione
guglielmina e weimariana, per approdare invece ad una prospettiva in
grado di investire anche i rapporti di produzione ed i limiti esistenti tra
impresa pubblica ed impresa privata, soprattutto grazie alle nuove
posizioni politiche assunte rispetto all’utilizzo dello strumento creditizio
nelle politiche economiche espansive.

Viste le enormi criticita esistenti in Italia all’interno dei partiti
marxisti tradizionali (PSI e PCd’I), i quali vedono nelle posizioni
planiste e negli scritti di Henri De Man (dirigente sindacale belga e tra i
massimi teorici del planismo europeo) pericolose concessioni al
«socialismo piccolo-borghese» e «dei ceti medi»’, la diffusione
all'interno della cultura politica della sinistra italiana delle tematiche
proprie del planismo — programmazione economica e riforme di
struttura, divenute poi gia nel decennio Cinquanta patrimonio tanto dei
comunisti quanto dei socialisti — ha come agente principale il
movimento di Glustizia e liberta prima e il Partito d’azione poi
(formazioni politiche, queste, poste dichiaratamente sul terreno del
“revisionismo” ideologico nel tentativo della fondazione di un “nuovo
socialismo”). Gia a partire dall'immediato dopoguerra, personaggi di
primo piano della scena politica italiana, come Rodolfo Morandi
diventano tra i maggiori sostenitori di politiche volte all'introduzione di
elementi programmazione nell’economia italiana, specie ai fini della
ricostruzione del paese®.

Per quanto contrastato dunque, I'inizio della riflessione intorno alla
tematica della politica di programmazione da parte dei comunisti
italiani puo essere datato agli anni Trenta, in ragione del confronto che
per forza di cose viene ad instaurarsi con le correnti planiste e con le
esperienze concrete a cui queste — il Plan du travail di Henri De Man,
ad esempio — avevano dato vita. Nonostante i giudizi negativi, se non
addirittura sprezzanti, espressi dall’allora rivista teorica del PCdI — “lo
Stato operaio” — mnei confronti dell'esperienza del Plan e
dell’elaborazione che vi era alla base (definite una “truffa elettorale”, di
marca essenzialmente riformista’), il planismo sara nel corso di quegli
anni oggetto di riflessioni molto piu approfondite da parte di Togliatti.

> RAPONE 19709.
¢ SPINI 1982.
" RAPONE 1979.

325



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

Pur senza mettere in causa I'accusa di riformismo proveniente da
“Lo Stato operaio” ed il giudizio complessivamente negativo che la
linea redazionale della rivista aveva espresso rispetto alla figura di De
Man, Togliatti riconosce perod un’indubbia dignita alle problematiche
poste dal planismo, ritenendole fondamentali per il movimento operaio,
specie in una fase (quella del 1934/35) durante le quale il movimento
comunista del’Europa occidentale si accingeva ad assumere — o
esercitava gia — funzioni di governo all'interno delle coalizioni di Fronte
popolare (la nuova strategia varata dal Komintern in occasione del suo
VII congresso). Attento osservatore delle esperienze di economia diretta
attraverso cui le classi dirigenti borghesi tentano di rispondere alla crisi
delle economie liberali, e consapevole — sulla scia del New Deal — del
fatto che il fascismo non era e non poteva essere 1'unica risposta che
esse potevano fornire alla crisi, Togliatti comincia in quegli anni a porsi
concretamente il problema di come dotare i governi di Fronte popolare
(ed in generale tutte le future esperienze di partecipazione comunista a
governi di coalizione) di misure politiche in grado di uscire da un
ambito angustamente “rivendicazionistico” e di dar vita invece ad una
processualita che abbia come sbocco la transizione al socialismo.

Attraverso la riflessione del suo principale dirigente, in seno al
comunismo italiano comincia quindi ad affiorare come questione
politico-teorica dirimente quella delle «forme statali delle fasi
intermedie di transizione», vista la consapevolezza dell'improponibilita
di una soluzione sovietica di tipo immediato. Il nodo principale diventa
il rimediare all'impostazione meramente difensiva, minimalista e
rivendicazionista dei governi di Fronte popolare: tutta l'attenzione
infatti, anche nei documenti ufficiali del Komintern, risulta essere
concentrata sulla «difesa delle liberta democratico-borghesi» e su
rivendicazioni immediate®. Dalle teorie planiste, insomma, Togliatti
cerca di estrapolare quel nocciolo duro in grado di fornire al
movimento comunista europeo la necessaria cultura di governo — intesa
come attenzione alla dimensione del breve e medio periodo entro cui si
concretizza la questione della transizione — che sola puo risolvere la stasi
in cui sembra essere caduto in seguito all’esaurirsi delle prospettive
insurrezionali di inizio anni Venti.

8 Ivi, pp. 284-88.
326



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

2. “Via italiana” e programmazione democratica

Alcuni contributi storiografici hanno voluto fornire nella loro
ricostruzione un’immagine del PCI tale da raffigurarlo come
radicalmente ostile a qualsiasi forma ed azione di piano e di
programmazione dell’economia in un contesto di regime capitalistico’.
A nostro parere, una simile tesi va respinta in quanto, pur poggiando su
taluni elementi di verita, li esaspererebbe ed ingigantirebbe oltre
misura, consegnando cosi una visione d’insieme profondamente
distorta. Piuttosto che dell’assenza della tematica del piano, per il PCI
del dopoguerra bisognerebbe parlare, semmai, di un diverso livello di
maturazione e di elaborazione di tale tematica rispetto a quella —
anch’essa da taluni ignorata o minimizzata — avanzata e fatta propria dai
comunisti italiani negli anni Sessanta (discorso, questo, tranquillamente
estendibile allo stesso PSI, viste le ovvie e scontate divergenze tra
I'elaborazione morandiana intorno al piano socialista e quella
lombardiana e giolittiana agli albori del centro-sinistra).

E certamente vero che, nonostante le riflessioni togliattiane a
proposito del Piano De Man — che nei fatti pongono le basi teoriche per
quelli che un decennio dopo risulteranno essere i tratti fondamentali del
comunismo italiano, ovvero la democrazia progressiva e il partito nuovo
— la tematica della programmazione economica non emergera
chiaramente e con forza se non in seguito al 1956, anno, questo, a
partire dal quale prende definitivamente avvio — grazie anche e
soprattutto alla “decentralizzazione” che il movimento comunista
internazionale conosce a partire dal XX congresso — la delineazione
della “via italiana al socialismo”. Altra cosa ¢ perd sostenere la risoluta
ostilita dei comunisti italiani a questo proposito. La tesi avanzata ad
esempio da uno storico come McCarthy'® vorrebbe che la persistenza
nella cultura politica dei comunisti italiani di un'analisi economica
ancora eccessivamente legata alla lettura leniniana della dimensione
statale contenuta ne L Tmperialismo — lettura che individua come
caratteristica ultima ed immanente delle strutture statuali di un
ordinamento capitalistico quella di mero strumento nelle mani dei
monopoli economici — sia tale da porre in essere una vera e propria

? SPINI 1982; MCCARTHY 1992.
1" MCCARTHY 1992.

327



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

contraddizione, se non addirittura un cortocircuito, tra le teorizzazioni
politiche della democrazia progressiva e le proposte di politica
economica proprie del PCI dell'immediato dopoguerra.

Questa contraddizione viene fatta risalire all'impostazione leninista e
terzinternazionalista della cultura politica di Togliatti: nonostante,
infatti, quest'ultimo si fosse cimentato in una raffinata analisi delle
dinamiche politiche interne al fascismo, tale da superare il giudizio
classico del Komintern (fascismo come «dittatura terroristica aperta
degli elementi piu sciovinisti, pit reazionari e piu imperialisti del
capitale finanziario») e da mettere in risalto le peculiarita delle sue
strategie di controllo sociale e di gestione del consenso (fascismo come
regime reazionario, ma «di massa»), il primato del politico
sull'economico caratteristico di tutta quella cultura fa si che della
strategia delle alleanze e di costruzione del blocco sociale del fascismo
vengano colti solo gli aspetti politici, trascurando invece i conseguenti
risvolti economici. Alla “purezza” comunista di fronte ai processi di
regolazione economica dello Stato capitalistico — e dunque alla sua
intransigenza — farebbe da pendant sul versante economico un
minimalismo programmatico di stampo ancora rivendicazionistico. Il
giudizio di McCarthy pero — il quale estende nel suo discorso il peso e
I'influenza di questa “cultura del rifiuto” all'intera esperienza del PCI,
facendone quasi un tratto genetico — non solo ci sembra accoglibile fino
al tornante del 1956 e dell'VIII congresso, ma in ogni caso in maniera
solamente parziale, in quanto ignorerebbe o ometterebbe alcuni
passaggi fondamentali del dibattito e dell’elaborazione teorica interna al
comunismo italiano.

Gia in occasione della famosa conferenza economica del 1945,
intitolata significativamente “Ricostruire” — da piu parti indicata come
la prova dei residui di massimalismo nella cultura del PCI, della sua
estraneita al riformismo praticato nel resto d’Europa dagli altri partiti
maggioritari del movimento operaio e della sua subalternita di fatto alla
prassi economica liberale —, se da un lato ¢ certamente vero che le
proposte pianificatrici di Cesare Dami vengono respinte dal resto dei
relatori e del gruppo dirigente comunista, dall’altro appare alquanto
azzardato attribuire al PCI una linea di politica economica fondata sul
liberismo e sulla totale fiducia nell'iniziativa privata ai fini della
ricostruzione. Ad essere sconfessata infatti non € I'idea stessa di un

328



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

ruolo e di un intervento dello Stato rispetto alle dinamiche economiche
e di allocazione delle risorse precedente alla presa del potere e al
cambiamento dei rapporti sociali di proprieta. Semmai, il contrasto tra
Dami e il resto del gruppo dirigente del PCI si manifesta relativamente
alle caratteristiche di questo intervento e alla configurazione concreta
del piano da attuare.

Mentre Dami sembra guardare, considerandola meta politica
immediata e a portata di mano per il movimento operaio, ad una
programmazione integrale dell’economia e dal carattere compiutamente
socialista, gli altri esponenti comunisti ritengono invece questa proposta
irreale e non calata nel preciso contesto storico postbellico. Piu che ad
un piano e ad una programmazione socialista, cid a cui ¢ possibile e
bisogna ambire &, secondo Longo, un piano di «avviamento al
socialismo», un piano chiamato cio¢ a rispondere ai principali problemi
posti dalla ricostruzione, orientando gli investimenti in modo tale da
soddisfare obiettivi «non speculativi, ma nazionali», ponendo alla sua
base «non l'interesse dei trusts, ma quello della nazione»''. I comunisti
italiani sono infatti convinti che i rapporti di forza e lo stesso sviluppo
delle forze produttive non permettano ancora I’attuazione di un piano
integrale e onnicomprensivo come quelli vigenti nei paesi socialisti. Cio
non equivale perd ad accettare supinamente i meccanismi di mercato e
ad abdicare rispetto a qualsiasi azione politica di direzionamento degli
investimenti: la nazionalizzazione di talune branche o di determinati
complessi industriali €, viste le loro dimensioni e il loro potere di
mercato, reclamata in quanto vera e propria «arma di controllo», «leva
potentissima per influire su tutto lo sviluppo della vita nazionale»".

Lo stesso Togliatti, nel suo discorso conclusivo, pur parlando
apertamente di «appello per la ricostruzione all’iniziativa privata» e di
ampio spazio per quest’ultima «tanto nella produzione quanto nella
distribuzione e nello scambio», specifica e afferma comunque la
necessita di «introdurre sempre un maggior numero di elementi di
piano nella direzione economica del paese»”. Una posizione, del resto,
ribadita in sede di Assemblea Costituente, dove il segretario comunista
si fa promotore — coerentemente con la volonta di costruire una

" TLONGO 1979, p. 123.
2 Ivi, p. 122.
P TOGLIATTI 1979, p. 175

329



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

democrazia realmente capace di assicurare I'applicazione di quei diritti
sociali affermati e la limitazione dell’influenza de «l’interesse egoistico
ed esclusivo di gruppi privilegiati [...] sull’interesse della collettivita» —
di articoli volti ad affermare «la necessita di un piano economico» che
coordini e diriga «l’attivita produttiva dei singoli e della Nazione»'.

Se sul piano della forma politica la democrazia progressiva viene
quindi a sostituirsi alla dirrarura del proletariato, assumendo la funzione
di obiettivo intermedio e di quadro dentro in cui impostare la lotta per
la transizione, la ricaduta in termini economici di questa impostazione
strategica ¢ la sostituzione, nell'immediato, dell’obiettivo di una
pianificazione economica integrale con quello di un controllo parziale e
democratico sulla produzione. Una forma di programmazione ed
intervento cioé che, similmente alla NEP sovietica e a tutta
I'impostazione della politica economica precedente 1'avvio dei piani
quinquennali, preveda esplicitamente la coesistenza di pubblico e
privato, con una netta prevalenza del primo nella definizione delle
compatibilita economiche. Tutti questi elementi ci portano insomma a
concludere che, a differenza di McCarty, si debba parlare non tanto di
una contraddizione o di un cortocircuito tra la dimensione politica e
quella economica della strategia della democrazia progressiva, quanto
piuttosto di una iniziale frizione fra le due dimensioni, dovuta al piu
lento adattamento della cultura economica del PCI all'impianto teorico-
politico che inquadra I’azione e la proposta del partito.

Molto piu attenta alle trasformazioni politico-culturali in atto nel
PCI risulta invece essere, a nostro parere, la ricostruzione di Donald
Sassoon®. In particolar modo, lo storico inglese mette in luce le
modalita attraverso cui evolve e si caratterizza, dal dopoguerra al
centro-sinistra, il concetto di riforme di struttura, fondamentale, nel
caso dei comunisti italiani, ai fini di una piena comprensione della loro
posizione circa la programmazione economica. Da strumento di
estirpazione delle radici economiche del fascismo'®, le riforme di
struttura divengono quelle che negli anni della riflessione togliattiana
sul planismo sono definite «rivendicazioni transitorie»: come ha
affermato Vacca, le riforme di struttura vengono a qualificarsi come gli

“ TOGLIATTI 2016b, p. 169.
15 SASSOON 1980.
1 TOGLIATTI 1974, p. 1166.

330



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

assi portanti di «un originale processo storico di trasformazione
democratica e socialista del nostro paese, che costituisce la trama della
via italiana al socialismo»'’. Queste danno cio¢ vita ad una concezione
della rivoluzione intesa non piti come rottura, bensi come processo'®. E
attraverso questo dispositivo teorico che il comunismo italiano tenta di
fondare una strategia di trasformazione adeguata alle caratteristiche dei
paesi a capitalismo maturo, e lo fa principalmente attraverso un vero e
proprio confronto con la tradizione del socialismo riformista
secondinternazionalista. Cio che per i comunisti italiani rende
“strutturali” le riforme a cui ambiscono ¢ essenzialmente il loro essere —
a differenza di quelle del vecchio riformismo socialista — non parziali e
settoriali, ma organiche e collegate tra loro, e proprio per questo tali da
non «cancellare ’obiettivo generale e finale del movimento operaio»".
La loro organicita, il loro aderire tutte ad un disegno preciso, ¢
conseguenza di una concezione della transizione al socialismo che non
si vuole evoluzionista — come il socialismo positivista della Seconda
Internazionale — ma che al contrario pone come ineludibile la questione
della «posizione dei lavoratori nello Stato» e del loro potere™.

La transizione al socialismo sottesa all’'idea delle riforme di struttura
dunque, ¢ si gradualistica, ma non presuppone un’evoluzione indefinita:
al contrario, cido che viene ricercato ¢ un preciso momento di rottura, il
momento del salto qualitativo, salto che ¢ dato appunto dalla «nuova
posizione dei lavoratori all'interno dello Stato»’'. Laddove, va
sottolineato, per «nuova posizione» va intesa non la semplice conquista
della maggioranza parlamentare e 'assunzione di un ruolo di governo
da parte delle organizzazioni rappresentanti la classe operaia, ma anche
e soprattutto una riconfigurazione della democrazia che porti

"' VACCA 1974, p. 373.

'S HOBEL 2006.

Y TOGLIATTI 1974d, p. 1066. E ancora: «Il riformismo, anche in questo caso,
tende a dimenticare gli obiettivi finali della lotta delle classi lavoratrici,
isolando la riforma stessa dal complesso della lotta per superare il regime
capitalistico. [...] La lentezza diventa questione non piu soltanto di misura, ma
di qualita» (/bid.).

22 TOGLIATTI 2016¢, p. 160.

? GRUPPI 1976, pp. 191-218.

331



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

quest’ultima ad articolarsi «sulle basi della produzione»® e a permettere
ai lavoratori un effettivo controllo delle leve economiche del paese.

A fianco a quello dell’organicita, un ulteriore elemento di
differenziazione rispetto al riformismo secondinternzionalista — che al
contrario cristallizza il concetto stesso di democrazia in una sua precisa
configurazione storica, il parlamentarismo, considerandolo come la
cornice istituzionale ultima e definitiva dei processi democratici,
qualificata eventualmente come “socialista” dall’adozione di una
legislazione sociale rispondente ai soggetti proletari e del lavoro — ¢
quindi I'assoluta centralita assegnata, nel quadro della propria teoria
della transizione, alla relazione dialettica e biunivoca fra rapporti di
proprieta e forma politica. Segno, quest’ultimo, dell’influenza che
continua ad esercitare sull’elaborazione del PCI — pur nell’ambito di
una sua rielaborazione creativa, capace cio¢ di andare oltre la
contrapposizione tra istituzioni parlamentari ed istituzioni di
democrazia diretta (i soviet) propria della strategia del doppio porere —
’elaborazione leniniana strutturatasi in Staro e rivoluzione.

Indispensabile, infine, per una trasformazione socialista che sia
guidata da un graduale processo riformatore, risulta poi essere una
dialettica feconda e produttiva tra le riforme di struttura propugnate e
le rivendicazioni veicolate dalle lotte e dai movimenti aventi carattere
“di massa”:

«Ma le cose cambiano quando questa o altre misure di lotta contro il
capitalismo monopolistico, siano parte integrante di un'azione continua, di una
lotta incessante, che venga condotta con decisione, da grandi organizzazioni
politiche e di massa, con l'appoggio di una parte notevole dell'opinione
pubblica [...]»"

Una precisazione teorica, quest’ultima, volta a rimarcare come le
riforme di struttura rappresentino la principale leva trasformatrice di
una via democratica al socialismo e non di una via meramente
parlamentare ad esso. Se dell’azione istituzionale e di vertice, nelle sedi
parlamentari e di governo, € quindi ribadita I'importanza, al tempo
stesso perd mantiene una sua centralita quella dialettica sociale — di cui i

22 TOGLIATTI 2016d, p. 45.
# TOGLIATTI 1975, pp. 224-25.

332



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

partiti della classe operaia rappresentano il momento unificante e di
canalizzazione — chiamata non solo a sostenere 1’azione di vertice, ma
anche a produrre nel suo dispiegarsi nuove e piu ricche forme di potere
democratico™.

E evidente come allinterno di questo quadro teorico la
programmazione economica — riprendendo la definizione datane da
Sassoon — venga conseguentemente a configurarsi come la «chiave delle
riforme di struttura», in quanto «elemento coordinatore»” in grado di
portare ad unita e di tenere assieme razionalmente le diverse
rivendicazioni e riforme che il PCI classifica come “strutturali”
(nazionalizzazione dei trusts elettrici e zuccherieri, riforma tributaria,
riforma agraria, attuazione dell'ordinamento regionale, creazione di un
sistema previdenziale di stampo universalista, ecc.). Il valore che viene
ad assumere, cosi come riportato nelle tesi del X congresso del partito, ¢
quello di terreno di lotta irrinunciabile per la classe operaia.
Principalmente, per un motivo: la politica di piano, lungi dall’essere
messa all’ordine del giorno dalle forze espressione del mondo del
lavoro, € al contrario un’esigenza di razionalizzazione posta innanzitutto
dai «grandi interessi privati»*, dai cosiddetti monopoli.

Alla necessita di temperare il mercato come «regolatore supremo
dell’economiax» si accompagna infatti I'impossibilita di oltrepassare i gia
elevati livelli di redistribuzione del reddito, pena la compromissione
dello stesso processo di sviluppo del reddito. Cio che si impone
dunque, sia per i gruppi monopolistici che per i lavoratori, ¢ lo
slittamento ed il passaggio dell’intervento pubblico dall’ambito della
mera redistribuzione per via fiscale a quello, decisivo, della «formazione
del reddito (produzione di beni e di servizi; politica dei redditi e simili)

4 «Chi detto che “via italiana” voglia dire parlamentare? Via italiana & una via
di sviluppo verso il socialismo che tiene conto delle condizioni gia realizzate e
delle vittorie gia conseguite. Siccome queste vittorie hanno creato una larga
base di sviluppo democratico, la via italiana ¢ una via la quale prevede uno
sviluppo sul terreno democratico, di rafforzamento della democrazia e di sua
evoluzione verso determinate, profonde riforme sociali» (TOGLIATTI 2016e, p.
134). V. anche GOZZINI 2001, pp. 106-15.

2 SASSOON 1980 p. 267.

26 LEONARDI 1966, p.170.

333



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

attuabili programmaticamente»*’. Lungi perd dall’intervenire rispetto a
quei bisogni sociali la cui soddisfazione non puo essere in alcun modo
assicurata dalla spontaneita dei meccanismi di mercato, quella mostrata
dal capitale monopolistico & essenzialmente la tendenza ad applicare e
mettere in atto dei propri specifici piani settoriali, concertati con il
potere politico al di fuori delle sedi democratico-elettive e miranti
interamente ad una razionalizzazione finalizzata al raggiungimento del
massimo profitto privato. In quanto «negoziazione preventiva»™ tra
Stato e gruppi economici privati dei rispettivi perimetri ed ambiti di
intervento, la pianificazione concertata si esplica cioe nella
predeterminazione, in rapporto al ritmo di sviluppo degli investimenti,
dei «possibili incrementi delle remunerazione monetarie dei fattori
produttivi»®’, ossia del reddito dei diversi soggetti coinvolti nel processo
produttivo.

Nel realizzare questo obiettivo, la pianificazione concerta, con la
politica dei redditi che ad essa & intimamente connessa ed
immediatamente conseguente, si qualifica come wuna «politica
unilaterale»’®, in quanto finirebbe per porre sotto controllo,
comprimendola, le remunerazione di un solo fattore produttivo, ossia il
salario della forza-lavoro. A parere del PCI — nella cui analisi dello
sviluppo economico italiano postbellico, I'unica autentica riforma di
struttura sarebbe rappresentata dalle rivendicazioni salariali condotte
dal movimento sindacale del biennio 1962/63, in quanto avrebbero
forzato uno dei tratti principali di un modello di sviluppo orientato alle
esportazioni in ragione della compressione della dinamica salariale’’ — la
piu diretta implicazione di una programmazione economica cosi
concepita, tale «cioé da preservare rigidamente «i modi
dell’accumulazione»” e le leggi di movimento che ad essa presiedono, &
il suo carattere conservatore e la sua fuoriuscita dal perimetro delle
riforme di struttura.

27 Ibid.

* TRENTIN 1977, p. 52.

2 LEONARDI 1966, p. 173.
* Ivi p. 1158,

L Ivi, p. 1168.

2 Ivi, p. 1162.

334



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

La “via alla servitu”, dunque, € rappresentata per i comunisti italiani
non tanto, come ritiene Hayek, dall’intervento crescente dello Stato
nell’economia e dalla sua attivita di programmazione e coordinamento,
quanto piuttosto dalla precisa configurazione che i gruppi economici
privati intendono imporre a quest’azione, rendendola autonoma
rispetto alla dialettica democratica delle assemblee elettive e
conseguentemente impermeabile rispetto agli interessi sociali delle classi
subalterne”. E per questo motivo che i lavoratori devono essere in
grado di avanzare un proprio piano, una programmazione che sia
democratica ed antimonopolistica e che si proponga uno sviluppo
economico equilibrato e rispondente a quelle elementari esigenze di vita
e di civilta che il “miracolo” economico sembra avere saltato a pie
pari’*. Solo attraverso una partecipazione costante e cosciente dei
cittadini e delle masse lavoratrici alla definizione degli obiettivi e della
finalita che presiedono alla funzione programmatrice, solo attraverso
una ridefinizione della forma dello Stato tale da permettere il
superamento e la ricomposizione della scissione «tra fini e mezzi»”,
ovvero tra gli obiettivi della politica di piano ed i soggetti sociali
chiamati a definirli, la programmazione economica puo diventare, a
parere dei comunisti italiani, lo strumento per edificare una “nuova
democrazia”. Una democrazia, cio¢, che poggi su un rinnovato ed
«originale sistema di consumi», che comporti «nuovi ordini di priorita»
e tale da affermare «l’autonomia del consumo», ossia il ribaltamento —
tramite la consapevole determinazione dei bisogni da soddisfare —
«della posizione di subordinazione del consumo alla produzione»’®

» Leonardi parla esplicitamente, nel caso delle esperienze di «pianificazione
monopolistica» o «concertata», di pianificazione «come forma di governo che
di fatto si riserva il potere di rivedere gli obiettivi in base a circostanze emerse
nel corso della loro realizzazione, di emanare norme o di prendere
provvedimenti sostitutivi o correttivi di quelli iniziali, sottraendosi anche al
giudizio di validita e di efficienza rispetto agli obiettivi originari» (LEONARDI
1966, p. 178).

* BARCA-BOTTA-ZEVI 1975 pp. 307-315; «[...] oggi la scelta, la vera scelta, non
¢ tra piano e non piano, ma tra tipi diversi di piano e, in primo luogo, fra piano
pubblico e una serie di piani privati diretti ad influire sugli andamenti generali»
(ISTITUTO GRAMSCI 1963, p. 50).

» LEONARDI 1966 p. 185.

% Ivi, pp. 186-87.

335



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

comune sia al modello sovietico che a quello capitalistico-monopolistico
di programmazione.

Se nella concezione dominante (tecnocratica e concertata) della
programmazione, quest’ultima assume la valenza di vettore di
spoliticizzazione della democrazia e delle assemblee elettive, chiudendo
le forze politiche all'interno di un quadro di compatibilita dato,
immodificabile e definito in sedi altre ed estranee rispetto a quelle
soggette alla sovranita popolare, nella concezione del PCI e del PSI la
programmazione ¢ al contrario un elemento di profonda rivitalizzazione
ed approfondimento della stessa democrazia, permettendo infatti
I'estensione del controllo democratico ad ambiti normalmente di
competenza esclusiva dei soggetti economici privati’’. Il bivio di fronte
a cui si trovano le societa capitalistiche avanzate, e in particolar modo
quella italiana, & quindi tra

«una concezione efficientistica dell’intervento dello Stato volta a forzare
I'accumulazione e a rendere tutta la societa omogenea all’oggetto e alle leggi
della produzione capitalistica, e una concezione che tende invece a porre
all'intervento dello Stato il compito di determinare un tipo di sviluppo
alternativo nel quale si ristabilisca un legame della produzione con la sua base
naturale e quindi col valore d’uso e il sistema dei bisogni umani»®.

Come gia accennato poc’anzi, va notato poi come la tipologia di
programmazione economica che viene propugnata non abbia ancora un
carattere socialista, bensi democratico ed antimonopolistico. La prima
sarebbe infatti possibile, a parere dei comunisti, solo in una societa gia
socialista, caratterizzata cioé da un potere politico soggetto all'egemonia
della classe operaia, in cui i mezzi di produzione abbiano oramai perso
la loro natura privatistica, essendo passati in mano all'intera collettivita.
La seconda ¢ invece parte integrante di una strategia per il socialismo,
visto che all'epoca la lotta contro lo strapotere dei grandi monopoli &
considerata come il tratto caratterizzante quella determinata fase della
via italiana al socialismo’. Ragion per cui, la preoccupazione principale
di una programmazione democratica che guardi al socialismo non

" BARCA 1968, pp. 31-49.
8 Ivi, p. 46.
’? SASSOON 1980, pp. 268-69.

336



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

dev'essere tanto la proprieta del capitale monopolistico, quanto
piuttosto il suo controllo e la sua gestione: «non & in questione
I'accumulazione capitalistica, ma soltanto la sua direzione e
composizione»*.

Questo modo di concepire la transizione rinvia ad un nodo teorico
piu generale, i cui germi attraversano lintera esperienza del partito
nuovo, ma che arriva ad essere piu compiutamente sistematizzato solo
negli anni in questione: ci si riferisce alla nuova e differente posizione
maturata in seno al PCI nei riguardi del capitalismo di Stato. Ed ¢
proprio per questo che appare astorica e non pienamente fondata la tesi
sostenuta da McCarthy, secondo cui la “cultura del rifiuto” e la ritrosia
ad operare nello Stato capitalistico per la gestione della sua economia,
caratterizzerebbe l'intera storia del PCI. Anche in questo caso —
nonostante fossero presenti gia da prima, nella teorizzazione stessa
intorno alla democrazia progressiva, i germi di una simile concezione —
il tornante ¢ rappresentato dall’VIII congresso, momento a partire dal
quale gli strumenti del capitalismo monopolistico di Stato
(opportunamente democratizzati dall'azione politica delle masse
lavoratrici) vengono pienamente riconosciuti come utilizzabili anche
dalla classe operaia e dai suoi partiti, al fine di un piu efficace intervento
pubblico sui processi economici*'.

Rispetto alla tendenza invalsa in un primo momento nel movimento
comunista internazionale, tesa cioé ad individuare nel capitalismo
monopolistico di Stato — nonostante Lenin avesse gia messo in risalto
I’ambivalenza insita al fenomeno nella sua analisi dell’'imperialismo — il
semplice inasprimento di tratti gia presenti precedentemente, i
comunisti italiani sono invece convinti della necessita di cogliere le
contraddizioni che quest’ultimo apre e, conseguentemente, le
opportunita di azione che offre «la novita qualitativa» connessa alle
nuove modalita di «mediazione delle forze che interpretano a livello
politico gli interessi storici del gruppo dominante»®. Senza quindi
cadere nell’errore opposto e speculare, quello dell’ala riformista del
movimento operaio — che al contrario considera I’evoluzione in senso
monopolistico-statale del capitalismo come portatrice di una sostanziale

© vi p. 268,
 Ivi, pp. 276-77.
2 BARCA 1968, p. 25.

337



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

neutralita dell’apparato statale, abbellendo il capitalismo stesso ed
ignorando che € proprio in questa fase che «il problema del potere
viene continuamente posto all’ordine del giorno»” — ad essere
riconosciuta € la nuova natura del meccanismo di interazione fra
momento politico e momento economico. Un’interazione che si fa
permanente e non eccezionale, biunivoca e non unilaterale, e che
proprio per questo produce un «meccanismo unico»* di interazione fra
i due momenti, un’interazione ispirata non alla semplice strumentalita
del rapporto — e quindi di mera subordinazione degli apparati statali
agli interessi economici — ma al contrario tale da far scorgere una
reciproca autonomia relativa.

Si ¢ detto della rivoluzione come processo e non piu come rottura:
una modalita, quest’ultima, imposta proprio dal meccanismo unico,
proprio dal divenire I'intromissione dello Stato nell’economia e nel
processo di accumulazione non piu indiretta e occasionale, ma «diretta
e permanente»®. Nella fase concorrenziale del capitalismo era infatti
stato impossibile per il proletariato appoggiarsi — come fatto
precedentemente dalla borghesia nella sua lunga fase di incubazione —
ad ordinamenti ed istituzioni gia esistenti e da utilizzare, sviluppandoli,
nella sua azione di costruzione del socialismo: la classe operaia si era
vista costretta dentro una concezione giacobina della rivoluzione,
rimandando quindi la trasformazione delle strutture ad una fase
rigorosamente successiva alla piena e totale conquista del potere
politico. A parere dei teorici del PCI invece, la nuova funzione
imprenditoriale dello Stato, indispensabile ai fini dell’accumulazione
stessa, permetterebbe al proletariato di fare propria e di praticare una
concezione processuale della rivoluzione, divenendo a quel punto
centrale nella transizione al socialismo la lotta per affermare «la
dimensione democratica alla mediazione statuale» e per «incominciare a
dare un nuovo orientamento all’apparato produttivo»*.

I carattere antimonopolistico delle proposte e della
programmazione avanzata dal PCI, svolgerebbe infine un ruolo centrale
all’interno della strategia di costruzione del blocco storico, essendo la

Y Ivi, p. 26.
¥ Jvi 17.

© Ivi, p. 22.
 Jvi, p. 112.

338



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

naturale conseguenza di quella politica delle alleanze e di quel rapporto
coi ceti medi che sin dall'immediato dopoguerra avevano caratterizzato
la politica del partito nuovo di Togliatti. Le misure di contrasto e di
limitazione dei grandi monopoli servono, nella strategia comunista, a
“lanciare ponti” verso quella grande massa di piccoli e medi proprietari
ed artigiani colpiti dalla concorrenza sleale prodotta da un sistema
economico affetto da gravi strozzature e rendite di posizione:

«La classe operaia e il Partito comunista comprendono e fanno propri i
problemi dell'artigiano, del piccolo e medio imprenditore che la politica
governativa e ostacoli oggettivi tendono ad escludere dal mercato dominato dai
monopoli e a sottomettere in ogni caso [...] al dominio e agli interessi di
ristretti gruppi. Esiste oggi una prima larga base oggettiva di incontro,
collaborazione e alleanza non solo con i piccoli e medi produttori rurali ma
anche con i ceti medi urbani nella lotta contro i grandi monopoli. Le riforme
della struttura economica che noi proponiamo e che sono nella direzione del
socialismo non significano distruzione dei ceti medi, fine di ogni iniziativa
individuale e imposizione di una pianificazione burocratica e di un piatto
egualitarismo. [...] La esistenza di una sfera di piccola impresa piccola e media
non solo non pud compromettere, in condizioni che sono oggi del tutto
diverse, la edificazione di una nuova societa, ma puo facilitarla consentendo

che avvenga nel pieno dispiegamento di tutte le energie produttive»”’.

3. Letendenze del capitalismo e /a straregia del partiro

Aldila pero del ruolo svolto dalla programmazione economica, in
quanto madre di tutte le riforma di struttura, all'interno della piu
generale elaborazione intorno ai modi e ai tempi di un processo di
transizione al socialismo, nella prospettiva strategica concreta e
nell’orientamento programmatico immediato del PCI questa viene ad
agganciarsi nel contesto italiano alla critica del modello di sviluppo
strutturato nell’arco del quindicennio postbellico dall’azione dei governi
centristi guidati dalla DC. Nonostante infatti i sorprendenti ritmi di
crescita raggiunti dall’economia italiana tra la fine degli anni Cinquanta
e l'inizio dei Sessanta, il permanere e l'aggravarsi dei tradizionali
squilibri (tra Nord e Sud del paese, tra redditi da lavoro e redditi da

" BARCA-BOTTA-ZEVI 1975, pp. 277-78.
339



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

capitale in relazione al reddito nazionale complessivo), unitamente alla
comparsa di nuovi (fra settori arretrati rivolti al mercato interno e
settori avanzati rivolti all’esportazione, cosi come fra consumi privati e
consumi sociali), impone all’opinione pubblica il problema di una
discontinuita delle politiche economiche tale da tramutare lo sviluppo
economico da quantitativo a qualitativo.

La riflessione del gruppo dirigente del PCI intorno al boom
economico — che trovera un primo momento di sistematizzazione nel
1962 in occasione del noto convegno dell'Istituto Gramsci su “Le
tendenze del capitalismo italiano” — si sviluppa a partire dalla
qualificazione della trasformazione realizzatasi come espansione
economica «monopolistica», in quanto condotta «sotto la direzione dei
gruppi monopolistici»* e delle loro esigenze immediate. Malgrado pero
questo comune nucleo analitico, ovvero il riconoscimento del passaggio

compiutosi da «paese agrario-industriale» ad «industriale-agrario», ¢&
sulle caratteristiche specifiche di questa trasformazione — e in
particolare sul rapporto tra modernizzazione ed arretratezza nelle
strutture del capitalismo italiano — che viene ad originarsi all'interno del
PCI una profonda divaricazione politico-strategica destinata ad
acutizzarsi nella fase post-togliattiana (con I’XI congresso come apice
dello scontro) e a segnare la vita interna del partito per I'intero decennio
— fino, grosso modo, alla radiazione del gruppo del “Manifesto”, che
uno di quei due approcci sviluppera e portera fino alle estreme
conseguenze. E evidente infatti che ¢ solo in base alla profondita della
trasformazione operata dal miracolo economico e alla sua capacita di
compiere o meno un salto rispetto alla trama del blocco storico
dominante individuato dall’analisi gramsciana (industriali del
Nord/latifondisti del Sud) che puo essere definita e impostata in termini
strategici la linea di condotta del partito.

Da un lato troviamo la linea tratteggiata dalla relazione di Amendola,
il quale, ritenendo che «l’originalita della situazione italiana [sia] data
da questo precoce scoppio delle contraddizioni proprie di una societa
capitalistica avanzata in un paese che non ha ancora risolto le
contraddizioni create da uno sviluppo ritardato e distorto del
capitalismo»”’, sembra rimanere fedele alla tradizionale idea

% AMENDOLA 1966, p. 201.
“ Ivi, p. 203.

340



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

gramsciano-togliattiana  del = completamento  della  rivoluzione
democratico-borghese da parte della classe operaia e delle sue
organizzazioni politiche. All'interno di questa impostazione, finalita
socialista e funzione nazionale (quest’ultima intesa nel senso di quella
modernizzazione delle strutture civili del paese che il blocco sociale
dominante sarebbe incapace di realizzare) si trovano a coincidere,
concependo conseguentemente la politica delle alleanze come unione di
tutti gli interessi offesi, sia dentro che fuori la fabbrica, dallo strapotere
dei monopoli sull’economia italiana. Il blocco sociale cosi delineato,
composto cioé dall’alleanza fra la classe operaia e I'insieme dei piccoli
produttori, rappresenta nei fatti la prosecuzione della natura
“popolare” del blocco storico definita da Togliatti nella sua
elaborazione.

Dall’altro lato invece, gli esponenti della sinistra interna — chi piu,
chi meno, raccolti attorno alla figura di Pietro Ingrao — come Banfi,
Magri® e Trentin’', pur condividendo I'idea della natura duale della
struttura economica italiana, piu che sugli elementi di arretratezza
sembrano mettere l'accento sulla modernita dei problemi e delle
contraddizioni che il boom avrebbe generato, tali cioe da inserire I'Italia
nel novero dei paesi capitalisticamente maturi e da porre in primo piano
non l'obiettivo di una modernizzazione — pur orientata in senso
socialista — ma di un vero e proprio ribaltamento del modello di
sviluppo.

Nel neocapitalismo le «vecchie contraddizioni, quando non vengono
eliminate, sono rigorosamente assunte nel quadro del sistema», venendo
cosi meno «l’originario carattere esplosivo»”> in ragione della
subordinazione a nuove e piu sottili contraddizioni, come
I'intensificazione dello sfruttamento del lavoro, la parcellizzazione delle
sue funzioni e dei suoi compiti, la subordinazione del consumo alla
produzione, la funzionalizzazione dell’intera produzione culturale alla
necessita dell’integrazione sistemica. In tutto cio le teorie manageriali —
originate nel mondo anglosassone ma filtrate nell’esperienza italiana da

°% MAGRI 1962, versione approfondita dell’intervento al convegno “Tendenze
del capitalismo italiano”. La seconda meta del saggio in questione & ora
presente in lingua italiana: MAGRI 2012,

! TRENTIN 1977,

2 MAGRI 1965, pp. 60-61.

341



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

una rinnovata versione della dottrina sociale cattolica —, raffigurando la
separazione tra proprieta e gestione come prova del superamento del
tradizionale conflitto capitale-lavoro e della possibilita di riconciliare
questi interessi all'interno dell’azienda, rappresenterebbero la
legittimazione ideologica delle nuove contraddizioni”. E percio la
coscienza della «generalizzazione del potere impersonale del capitale
[...] sull'insieme della societa e su tutti i settori della vita civile», della
trasformazione dei monopoli da «elemento anomalo e parassitario» a
principio «ordinatore e propulsore»™, dell’estendersi degli effetti del
conflitto tra capitale e lavoro ben aldila della sola realta di fabbrica, a
condurre i teorici della sinistra interna a considerare insufficiente nella
nuova fase non stagnazionistica del capitalismo italiano la semplice lotta
antimonopolistica. Si afferma infatti che

«[...] ogni tentativo di limitare i poteri di un gruppo monopolistico
particolare o dei monopoli nel loro insieme, che non proceda da una critica
generale e radicale delle leggi dell’accumulazione capitalistica, da una critica
del sistema in quanto tale, e che non tenti di definire un altro tipo di
organizzazione sociale, [...] rischia di non avere mai altro effetto che mettere in
moto resistenze corporative e settoriali rispetto al funzionamento del
sistema»”’.

Visto che cio che va denunciato non ¢ tanto l'incapacita del
capitalismo italiano di portare a termine il processo di modernizzazione,
ma semmai il senso ed i caratteri della modernizzazione prodotta, le
riforme di struttura su cui il movimento operaio deve basare la propria
azione politica dovrebbero essere in grado di superare i limiti che le
contraddistinguevano nella fase frontista e antifascista — caratterizzata a
parere di Magri da un approccio difensivo e tale da separare
rigidamente obiettivi democratico-borghesi ed obiettivi socialisti —,
arrivando invece ad includere al loro interno elementi socialisti di
prefigurazione del superamento del capitalismo e di definizione di una

autentica «positivita proletaria»’®. Una necessita, quella della

> TRENTIN 1977, pp. 22-50.
> MAGRI 2012, p. 145.

>> Ibid.

> Ivi, p. 155.

342



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

prefigurazione di un’organizzazione sociale alternativa, dettata
dall’evoluzione stessa della stratificazione sociale. Evoluzione che vede
cio¢ modificarsi profondamente il concetto stesso di “ceti medi”,
espressione sempre meno legata alla figura del piccolo produttore
autonomo, e sempre piu volta ad indicare, al contrario, quella gran
varieta di figure professionali ingenerate dalla produzione di massa,
«sottomess[e] al salario», ma differenziate per funzioni, cultura e
reddito”’.

In presenza di una simile differenziazione, I'estremo corporativismo
connesso alle rivendicazioni piu immediate di ciascuna categoria
impone il superamento di una politica delle alleanze basata su una
«semplice convergenza con le rivendicazioni delle categorie non
monopolistiche»”®, essendo richiesta al contrario un’azione di tessitura
di legami che si fondi su una chiara ed organica progettualita
alternativa. L’istanza a partire dalla quale costruire una rinnovata
unione tra ceti operai ed «intellettuali della produzione» non puo
percio essere rappresentata dalla mera manifestazione economica del
rapporto di sfruttamento, bensi dalla contraddizione, tutta politica, «fra
la libera esplicazione della attivita professionale e creativa» dei tecnici e
«la logica del profitto» a cui sarebbe subordinato il contenuto del loro
lavoro™.

E dunque dalla progressiva immissione dei ceti medi nella
produzione di massa che origina la convinzione circa la natura sempre
meno “popolare” e sempre pit “operaia”, e del blocco storico chiamato
a sostenere una transizione al socialismo, e dei canali dentro cui
dispiegare le lotte per questa transizione. L.a marcata propensione di
questa tendenza interna per quelle forme di controllo operaio e di
democrazia industriale sarebbe funzionale percido non solo a
fronteggiare lo svuotamento delle tradizionali istituzioni democratiche
operato dal capitalismo nella sua fase monopolistico-statale®, ma
soprattutto a fornire alla lotta per le riforme di struttura il carattere
prefigurativo di cui sopra, permettendo alla programmazione
economica di rifuggire dalla «mitizzazione del capitalismo di Stato

> Ivi, p. 149.

8 TRENTIN 1977, p. 63.
> Ivi, pp. 64-65.

% Ivi, pp. 60-61.

343



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

propria del vecchio riformismo»®' e di dischiudere le porte a forme di
autogoverno socialista.

Ciascuna delle due diagnosi ha una propria peculiare ricaduta sulle
caratteristiche politica di piano da adottare. E se I'approccio
antimonopolistico propugnato da Amendola puod essere definito
statalistico-riformatore, volto cioé¢ ad un’azione di democratizzazione
degli strumenti del capitalismo di Stato supportata da ampi movimenti
di massa, quello della sinistra interna gravitante attorno all’idea
ingraiana del «nuovo modello di sviluppo» assume invece una
connotazione piu marcatamente consiliarista-rivoluzionaria, tesa a
riconoscere al conflitto industriale e ai suoi momenti di
istituzionalizzazione un ruolo piu incisivo nella definizione del
contenuto e degli obiettivi della programmazione. Se perod quest’ultimo
approccio risulta piu attento alle trasformazioni della composizione
sociale e alle nuove contraddizioni che a queste sono connesse,
I'elemento della modernizzazione nell’analisi della nuova struttura
economica tende forse ad assumere una valenza quasi idealistica,
esagerando e sovrastimando la capacita unificatrice del neocapitalismo
italiano e sottovalutando la permanenza e la non risoluzione degli
squilibri storici, come ad esempio quello tra regioni settentrionali e
regioni meridionali.

Come & noto, I'XI congresso sancira il prevalere delle posizioni
amendoliane e della sua idea di programmazione democratica,
relegando le tendenze piti operaiste se non ad una totale influenza,
sicuramente ad una posizione subordinata rispetto alla definizione
dell'impianto programmatico del partito in quel decennio.

4. I comunisti italiani e 'avvio della politica di piano

Anche in ragione della opposizione di tipo particolare che intende
condurre rispetto alle nascenti esperienze di centro-sinistra, il PCI
riconosce apertamente in sede di discussione parlamentare la svolta
potenziale rappresentata dalla Nora aggiuntiva esposta da La Malfa nel
marzo del ‘62. Se sviluppati in maniera coerente, i propositi contenuti

! Ivi p. 60.
344



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

nel discorso del leader repubblicano costituirebbero una netta
soluzione di continuita rispetto alle linee di politica economica
perseguite e sviluppate dal dopoguerra in poi, ispirate dapprima ad un
rigido liberismo di marca einaudiana e in un secondo momento ad una
tipologia di interventismo statale concretizzatasi nella cosiddetta
pianificazione concertata e settoriale®®. Le forze politiche governative
avrebbero infatti riconosciuto lincapacita mostrata fino a quel
momento dall’intervento statale e dalla spesa pubblica da questo
erogata nell’orientare e modificare «una certa struttura dei consumi»®:
incapacita dovuta, a parere dei comunisti italiani, alla natura funzionale
di questa spesa pubblica rispetto agli interessi dei gruppi monopolistici
e al fatto di agire a valle delle scelte e delle preferenze di investimento di
questi ultimi. Una simile linea pero, visto il «carattere ciclico della
congiuntura nell’economia capitalistica» e I'inevitabile arresto o
rallentamento del trend internazionale ascendente dentro cui si sarebbe
inserita fruttuosamente I’economia italiana, non puo in alcun modo
essere prolungata sine die, poiché in assenza di «profonde modificazioni
strutturali»® da realizzare attraverso gli strumenti fiscali e creditizi,
l'azione di tamponamento degli effetti della bassa congiuntura
richiederebbe un’espansione non sostenibile della spesa pubblica.

Visti gli sviluppi concreti della politica di piano, i comunisti non
potranno perd che dirsi insoddisfatti dei progetti di programmazione
economica partoriti nel corso dei mesi dalla compagine governativa. A
loro parere, il progetto esposto da Saraceno nella sua relazione alla
Commissione per la Programmazione economica (CPE) apparirebbe in
aperta contraddizione con i propositi che quest'ultimo si era dato nel
corso di scritti o discorsi precedenti. Se infatti la posizione espressa in
origine da Saraceno metteva l'accento sulla necessita di fare
«dell'accumulazione di capitale una funzione di pubblico interesse,
sottratta quindi al puro meccanismo del mercato»®, al fine di renderla
profondamente diversa per composizione e ubicazione, quella
contenuta nella relazione alla CPE abbandonerebbe questa necessita (e
con essa la critica implicita al modello di sviluppo del boom) per

2 AMENDOLA 1962, pp. 29472- 29477.
 Ivi, p. 29477.

4 1bid,

% ISTITUTO GRAMSCI 1963, p.19.

345



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

concentrarsi invece sull'opera di estensione del modello di sviluppo
vigente alle aree depresse. Il discorso, a parere dei comunisti, diventa
cosi meramente quantitativo, in luogo di un'imprescindibile
impostazione qualitativa, relativa cio¢ alle caratteristiche concrete del
modello di sviluppo.

La programmazione proposta da Saraceno viene dunque a
qualificarsi  per il PCI come semplicemente correttiva e
razionalizzatrice, non avendo l'interesse e ’ambizione di intaccare
I'influenza del capitale monopolistico, ed esattamente per questo
incapace di risolvere realmente gli squilibri della struttura economica
italiana che proprio di quella influenza sono il prodotto. Una simile
critica & avanzata anche nei confronti delle tesi di Fua e Sylos-Labini,
nonostante venga riconosciuta ad esse l'intenzione, maggiormente
ambiziosa, di realizzare un equilibrio sia sul piano dello sviluppo
regionale che su quello dei differenti settori economici®.

Per contro, la programmazione a cui guardano i comunisti mira a
modificare il modello di sviluppo, visto che lo strapotere esercitato al
suo interno dai monopoli (e la contraddizione sempre crescente tra
carattere  sociale  della  produzione e  carattere  privato
dell'appropriazione del suo prodotto) farebbe si che la gerarchia dei
consumi che ne risulta sia rispondente non tanto alle reali esigenze del
paese, ma piuttosto a quelle della massima profittabilita del capitale
privato. Ai “bisogni indotti” derivanti da una struttura dell'offerta
profondamente ingessata per via della sua natura oligopolistica, i
comunisti oppongono una decisa scelta a favore dei consumi di prima
necessita e dei consumi sociali. Tali consumi necessitano pero, per
essere soddisfatti, di una programmazione che sia per I'appunto
democratica (in luogo del carattere tecnocratico che essa verrebbe ad
assumere in assenza dell'attuazione delle Regioni e di quelle forme di
«democrazia di base» nella fabbriche che permetterebbero una
partecipazione dei lavoratori alla formulazione del piano economico®’),
capace cio¢ di tenere conto dei reali bisogno presenti sul territorio
nazionale attraverso un articolato sistema di partecipazione
democratica.

% Ivi, p. 21.
" BARCA-BOTTA-ZEVI 1965, p. 275.

346



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

La programmazione democratica ed antimonopolistica proposta dal
PCI non risulta dunque astratta e campata in aria, ma si aggancia
pienamente alla problematica — centrale e reale nell'Ttalia di inizio anni
Sessanta — del come e in che modo modificare un mercato (e, a monte,
un meccanismo di sviluppo) siffatto, caratterizzato cio¢ da una presenza
talmente ingombrante dei gruppi monopolistici da rendere impossibile
una differente gerarchia dei consumi, piu aderente cio¢ ai bisogni
effettivi del paese, se non attraverso un effettivo governo dello svilppo.

Le misure che delineano lo scheletro della politica di piano avanzata
dal PCI sembrano ruotare attorno a due nuclei principali: la modifica
del processo di accumulazione e la dinamica salariale. Sul versante della
modifica del processo di accumulazione, le proposte sono diverse.
Posto I'obiettivo generale di ridurre la quota di capitale accumulato che
va ai monopoli (e di ridurre dunque la loro capacita di
autofinanziamento, al fine di renderli molto piu sensibili agli interventi
programmatori), le misure principali che vengono indicate sono
principalmente due: da un lato, una riforma tributaria mirante a colpire
«i profitti di monopolio [...], le rendite parassitarie e speculative, la
vasta fascia di redditi e dei consumi agiati»®; dall’altro, una riforma del
sistema del creditizio tale da costringere il Comitato del credito ad
autorizzare l'emissione di azioni ed obbligazioni solo in base alla
corrispondenza tra le esigenze stabilite nel piano e i programmi
d'investimento delle aziende (stesso criterio per le anticipazioni e i
risconti della Banca d'Italia). All'interno inoltre di un sistema di
incentivi e disincentivi volti all'orientamento e alla localizzazione
regionale e settoriali degli investimenti, vengono avanzate misure
disincentivanti i consumi agiati, cosi come misure che rendano
obbligatoria la contribuzione al finanziamento delle infrastrutture civili
per quelle aziende che, nonostante le indicazioni del piano, si
propongano di investire in aree gia congestionate. Massima importanza
riveste poi 1'ambito del capitalismo di Stato: i comunisti, al pari dei
socialisti, si propongono un utilizzo delle imprese pubbliche non piu
subalterno o semplicemente integrativo rispetto all'iniziativa privata, ma
tale da «provvedere all'industrializzazione del Sud, aumentando
notevolmente gli investimenti e dando preferenza a quelli che, per le

8 ISTITUTO GRAMSCI 1963, p. 34.
347



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

economie esterne che creano o per le iniziative collaterali che
sollecitano, possano piu rapidamente promuovere un generale sviluppo
economico dell'ambiente circostante»®.

A tal fine, I'azione dell'impresa pubblica dovra essere innanzitutto
estesa, attraverso, da un lato, la nazionalizzazione di settori di pubblica
utilita — e quindi bisognosi di una politica di bassi prezzi — come
l'industria farmaceutica, 1'industria del cemento (presupposto, questa,
sia per la creazione una parallela industria nazionalizzata dell'edilizia
prefabbricata, che per calmierare i costi delle abitazioni), e, dall'altro,
'immissione in settori ancora largamente dominati da quella privata,
come l'industria meccanica e quella chimica (visto che un ampliamento
dell'offerta, in quel momento carente, di macchinari agricoli e concimi
in grado di abbassare i loro prezzi, risulta per i comunisti fondamentale
per una politica di industrializzazione del Mezzogiorno). In piu, questa
azione delle imprese pubbliche appartenenti all'IRI dovra caratterizzarsi
per una maggiore capacita di coordinamento, e cio in virtu di una
riforma delle strutture di gestione tale da potenziare il controllo del
Parlamento, sia al momento della formulazione degli obiettivi generali
orientanti l'operato delle pubbliche imprese, sia al momento della loro
esecuzione. In particolare, il PCI rifiuta 1'impostazione di Saraceno,
secondo il quale sarebbe stato maggiormente opportuno preservare il
grado di elevata autonomia delle singole aziende, in ragione della
maggiore efficienza che ne deriverebbe. A parere dei comunisti italiani,
infatti, «il calcolo dell'efficienza non puod avere come unico criterio il
profitto d'impresa, ma va rapportato ai risultati economici generali che
si ottengono in termini di reddito e di occupazione»’.

La dinamica salariale e il livello delle retribuzioni vengono
considerati come I’altro caposaldo della politica di programmazione
democratica. Il PCI si dichiara indisponibile a legare la politica di piano
ad una qualsiasi politica dei redditi mirante ad un blocco o ad un
contenimento dei salari (agganciando questi ultimi all'aumento della
produttivita) al fine di preservare la stabilita monetaria. Uno degli
squilibri aggravati dal boom su cui i comunisti pretendono di
intervenire — e che, a loro parere, non rientra tra gli obiettivi degli altri
programmatori, come La Malfa e Saraceno — ¢ quello tra redditi da

% Ivi, pp. 35-36.
" vi p. 37.

348



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

lavoro e redditi da capitale. Una politica dei redditi attuata in quel
determinato momento storico, altro non farebbe, secondo i comunisti,
che congelare quest'enorme ed ingiusta — oltreché foriera di inefficienze
— sproporzione. Una dinamica crescente del livello delle retribuzioni
infatti, oltre a produrre una benefica estensione del mercato interno
(rendendo, tra laltro, l'economia italiana meno soggetta alle
fluttuazione cicliche dei mercati esteri), rappresenterebbe un
complemento fondamentale per quegli interventi volti ad incidere sul
meccanismo di accumulazione e definire quella diversa gerarchia dei
consumi a cui si € gia accennato.

A sostegno di cio, i comunisti fanno notare come i salari, in
un'economia aperta come quella italiana, non siano determinanti —
come invece si vuol far credere — rispetto al tasso del risparmio, visto
che anche «una situazione di monopolio [pud] dar luogo a deficienza di
domanda effettiva e quindi di investimenti di sviluppo»’". Viene inoltre
sostenuta la necessita (oltre che la possibilita) di tenere assieme
aumento dei redditi da lavoro ed aumento degli investimenti produttivi,
respingendo le tesi che vorrebbero questo accoppiamento velleitario ed
irrealizzabile. A parere del PCI, una simile tesi avrebbe il difetto di
ragionare esclusivamente per grandi aggregati, non tenendo invece
conto della loro differenziazione e composizione interna: «[...] la
parzialita e 1'errore di una argomentazione che si fonda sull'alternativa
tra investimenti e consumi e che finisce di fatto per ignorare tutte le
alternative possibili all'interno degli investimenti e tutte le alternative
possibili all'interno dei consumi, e cioe i problemi degli spostamenti
interni alla attuale somma degli investimenti e degli spostamenti interni
ai consumi»’>. Composizione interna che andrebbe appunto modificata,
principalmente incidendo sul rapporto tra salari e sovrapprofitti di
monopolio, oltreché su quello tra differenti categorie di investimento
(privilegiando in particolar modo gli investimenti di capitale di fisso
sociale”). Da questo guardare piu al lato qualitativo dell'aumento del
reddito nazionale che a quello quantitativo™, deriva I'importanza che i
comunisti italiani accordano, nel quadro di questa politica di

"t Ivi, p. 33.
2 Ivi, pp. 59-60.
? Ivi, pp. 27-29.
" Ivi, p. 59.

349



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

programmazione democratica ed antimonopolistica, a tutte quelle
misure volte a migliorare la situazione operaia sia sotto il punto di vista
retributivo, sia sotto quello normativo”.

La questione meridionale ¢ uno degli altri grandi punti che la
programmazione democratica ed antimonopolistica si propone di
portare a soluzione, parallelamente a precisi interventi di riforma
agraria, da cui «dipendono in larga parte» il «processo di
industrializzazione del Mezzogiorno e la sua stessa qualificazione».
Inserire la questione meridionale all’interno della politica di
programmazione democratica, ha per i comunisti il significato di
tagliare i ponti con le vecchie concezioni degli interventi speciali, che
dall'epoca giolittiana erano giunte sino agli anni Cinquanta per il
tramite delle politiche meridionaliste del centrismo. Il problema
meridionale deve infatti essere affrontato non pit come questione «di
area depressa o di settore arretrato dell'economia»: cido che va
modificato e riformato ¢ l'intero meccanismo di sviluppo subordinato
alle esigenze del capitale monopolistico, meccanismo operante sia al
Sud (dove da vita ad aree economicamente arretrate) che al Nord (dove
invece si traduce concretamente nella congestione che investe i grandi
centri urbani)’®. La questione agraria, che come si ¢ detto va di pari
passo con l'arretratezza del Mezzogiorno, vuole essere affrontata dai
comunisti non semplicemente come «settore a bassa produttivita dove
la forza di lavoro ¢ imperfettamente occupata», e neppure «favorendo
un ulteriore esodo massiccio» finalizzato ad eliminare «gli attuali divari
tra retribuzioni agricole e retribuzioni non agricole»’”’. Una politica
eccessivamente tollerante nei confronti di ulteriori spostamenti
migratori rischierebbe infatti, secondo il PCI, di compromettere ancor
di piu il problema, «riducendo le capacita produttive e di domanda
dell'area meridionale»’®.

La via di uscita viene vista dai comunisti in interventi capaci di
incidere sulle strutture stesse dell'economia italiana e sugli assetti
dell'ordinamento proprietario: la riforma agraria dovrebbe infatti
proporsi concretamente lo storico obiettivo di «dare tutta la terra a chi

” BARCA-BOTTA-ZEVI 1965, p. 275.
®ISTITUTO GRAMSCI, pp. 40-41.

7 Ivi, p. 38.

8 Ivi, p. 41.

350



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

la lavora», superando mezzadria e patti abnormi, eliminando le colonie,
e favorendo la nascita ed il potenziamento di reti di associazione
cooperative e consortili di contadini e lavoratori della terra, all'interno
della quali sia possibile integrare fase produttiva, fase della
trasformazione industriale dei prodotti e fase della commercializzazione
di questi ultimi. Appositi enti di sviluppo dell'agricoltura, creati e situati
in ogni regione, dovrebbero poi occuparsi di promuovere
I'ammodernamento degli insediamenti rurali ed una «trasformazione
civile delle campagne», favorendo, nel quadro di un piano nazionale,
I'affluenza dei gia richiamati investimenti di capitale fisso sociale.

La trasformazione civile della campagne rientra inoltre nell'ambito
della pit ampia questione dell'ammodernamento delle infrastrutture
civili, il quale abbisogna secondo il PCI, non tanto (o non solo) di una
maggiore spesa pubblica, quanto piuttosto di una sua diversa
composizione. I settori dei consumi sociali e collettivi a cui i comunisti
sembrano guardare con maggiore interesse risultano essere il sistema
scolastico (il cui problema non va affrontato esclusivamente in un'ottica
di costruzione di nuove aule o di potenziamento delle strutture, ma
anche attraverso una piu generale riforma dell'ordinamento), il sistema
abitativo (il quale «esige la liquidazione della speculazione sulle aree
fabbricabili, causa prima degli alti costi delle abitazioni e ostacolo
fondamentale a un'espansione razionale delle citta»”) e la sanita (per la
quale, come gia detto, si auspica la creazione di un sistema sanitario
nazionale di stampo universalistico, accanto ad una nazionalizzazione
dell'industria farmaceutica).

Una siffatta programmazione deve perd porsi anche il problema del
quadro internazionale all'interno del quale ¢ inserita: ¢ per questo che il
PCI ritiene fondamentale rivedere le modalita e i contenuti delle
relazioni economiche internazionali dell'Ttalia. Cosi strutturato infatti, il
MEC (il quale ¢ ancora visto come autore di «una politica di sostegno
della espansione monopolistica»®’), inserendo I1'Italia in uno spazio
economico dominato dai grandi gruppi monopolistici, renderebbe
difficoltoso, secondo i comunisti italiani, non solo un differente
orientamento del mercato interno italiano, ma anche la stessa
programmazione di stampo antimonopolistico, visti i vincoli che questa

” Ivi, p. 43.
0 Ivi, p. 44.

351



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

struttura sovranazionale pone alle politiche economiche nazionali —
vincoli tra 1'altro emersi nel caso «ricorso presentato dalla Confindustria
tedesca e olandese contro la nazionalizzazione dell'industria elettrica in
Italia»®'.

La programmazione pero, nella visione comunista, non & un fatto
esclusivamente economico, ma ¢ anche squisitamente politico. Investe
cio¢ l'organizzazione delle strutture dello Stato, il rapporto tra
governanti e governati, tra cittadini e processi economici. Problema
principale, per una programmazione che voglia essere per I'appunto
democratica, diventa quello di rompere con la concezione classica dello
Stato liberale, concezione tale da fare dell'apparato statale una struttura
centralistico-burocratica, corruttrice della natura dello Stato nel senso
di uno «scadimento della funzione delle assemblee elettive»®, e dunque
incapace di mettersi in relazione con le esigenze espresse dalla societa
civile¥. Tale politica di piano esige un profondo rinnovamento
dell'ordinamento statale, il quale permetta di realizzare «un'attiva
partecipazione delle masse al potere reale»®. L'unica articolazione della
programmazione in grado di venire incontro a queste esigenze, risulta
essere quella basata su istituto regionale ed autonomie locali. I
contenuti del piano dunque, lungi dall'essere il risultato di decisioni
assunte in sede tecnico-amministrativa, devono essere determinati
nell'ambito delle sedi legislative democraticamente elette.

Non bisogna perod limitarsi, a parere dei comunisti italiani, alle
competenze legislative attribuite alle Regioni dal dettato costituzionale:
in un processo di formulazione democratica del piano, le Regioni
debbono allora istituire una simile dialettica non solo con comuni e
province, ma anche con nuovi organismi opportunamente creati, tutti
espressione delle realta locali, come zone, comprensori e consorzi®. Una
volta stabiliti in tal modo i contenuti dei piani regionali, dovrebbe avere
luogo all'interno della conferenze previste appositamente dalla carta
costituzionale, il momento della contrattazione tra regioni e Stato. La
Regione inoltre, andrebbe dotata di un potere di intervento sulle

81 Ibid.

82 Ivi, p. 101,
% Ivi p. 98,
8 Ivi, p. 99.
% Ivi p. 104,

352



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

politiche propugnate dagli enti gestori di settori nazionalizzati, cosi
come su tutti gli altri organismi legati direttamente o indirettamente al
capitalismo (Cassa per il Mezzogiorno, enti di sviluppo per I'agricoltura,
i consorzi per i piani urbanistici e cosi via): I'Enel ad esempio, a
differenza delle procedure previste dai decreti delega presentati dal
governo Fanfani, dovrebbe, nella proposta comunista, impostare la sua
politica tariffaria anche in base alle necessita espresse dai consigli
regionali.

La sovranita del Parlamento nei confronti dei contenuti del piano,
andrebbe poi ulteriore ampliata ed esplicata, non limitandola cioe al
solo momento della formulazione delle linee generali, ma, attraverso
I'opportuna creazione di una Commissione parlamentare permanente
dotata di poteri analoghi a quelli della Commissioni d'inchiesta,
estendendola anche al momento dell'applicazione concreta delle linee di
programmazione economica®. Una simile dialettica tra autorita centrale
ed autonomie locali, non va perdo intesa come motivo di
frammentazione, come se i contenuti della programmazione nazionale
fossero la semplice sommatoria di piani regionali e di particolarismi
locali dal sapore corporativo. I piani regionali, all'interno di una tale
visione, risultano essere piu la concreta esplicazione sul territorio dei
contenuti generali precedentemente espressi:

«Ora il regionalismo sta acquistando un altro contenuto, non di
autosufficienza ma di anello indispensabile per la formazione di una volonta
politica nazionale che sia democratica. [...] Il Piano nazionale disaggrega per
cosi dire i valori aggregati che costituiscono la sua intelaiatura non per una
assurda operazione di frantumazione meccanica nel territorio, ma nella
specifica assunzione coordinata, delle soluzioni che possono derivare solo dal
concorso e dalla partecipazione attiva che si verificano nell'ambito regionale»®’.

5. Conclusioni

Com’e noto, gli sviluppi successivi della politica di programmazione
economica saranno tali da far restare quest’ultima saldamente entro i

8 Jvi, p. 48,
5 Ivi, p. 105.

353



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

limiti di un approccio di tipo meramente indicativo, o comunque —
anche in presenza di un’imponente presenza dello Stato e delle sue
diverse articolazioni nei fatti economici — incapace di affermare degli
indirizzi autonomi e alternativi rispetto alle necessita del meccanismo di
accumulazione privata. Nonostante le teorizzazioni formulate tra fine
anni Cinquanta e inizio Sessanta da personaggi come Riccardo
Lombardi e Antonio Giolitti — sia sul versante del rapporto tra
vincolativita degli strumenti e dei provvedimenti e liberta di
investimento da parte degli attori privati che su quello tra autodisciplina
del sindacato e politica dei redditi — non si discostassero eccessivamente
dall’elaborazione comunista, la coabitazione governativa con la DC
pesera in maniera non indifferente sulla precisa declinazione della
politica di piano, sia per quanto riguarda il piano Giolitti prima che
quello Preraccini poi.

La politica di programmazione finira dunque per scontare tanto un
deficit di definizione ed attribuzione delle competenze tra gli organi piu
propriamente politico-elettivi, lasciando cio¢ un’ampia discrezionalita in
materia di governo dell’economia e dei flussi finanziari ad organismi di
natura tecnica (Banca d’Italia) o “straordinaria” (gli enti pubblici
autonomi tipici del modello italiano); quanto — anche come diretta
conseguenza del punto precedente — la persistenza del carattere
indifferenziato della spesa pubblica chiamata a sostanziare I'intervento
statale. E chiaro infatti come in assenza di procedure e ruoli precisi,
capaci di affermare la centralita degli organi politici legittimati
democraticamente nel processo di definizione delle finalita e di
allocazione delle risorse pubbliche, la negoziazione condotta dai
soggetti privati o parastatali — a fatere e al di fuori di quella pubblicita
che dovrebbe al contrario caratterizzare 'azione e I'attivita dei poteri
pubblici — non poteva avere altro risultato se non quello di una politica
industriale ispirata non tanto ad un’idea di sviluppo e ad un disegno
organico e coerente, quanto piuttosto alla logica dei finanziamenti a
ploggia.

Si impone infine, dopo avere illustrato per grandi linee le radici
storiche, 'analisi di fase e la progettualita concreta che informano la
posizione del PCI all'interno del dibattito degli anni Sessanta sulla
tipologia di programmazione economica da realizzare, una breve
riflessione circa gli sviluppi e I'evoluzione degli orientamenti di politica

354



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

economica propri al comunismo italiano. Le parole d’ordine della
programmazione democratica e del governo democratico dell’'economia
resteranno ancora per un quindicennio degli elementi caratterizzanti la
fisionomia programmatica del PCI. Il progetto di societa definito e
avanzato dai comunisti lungo la stessa segreteria Berlinguer puo infatti
essere considerato, dal punto di vista economico, come una forma di
socialismo di mercato, tale cioé da vedere — nel quadro di una
pianificazione decentralizzata o policentrica — la liberta di azione e di
investimento degli attori privati svolgersi all’'interno delle compatibilita
e delle direttrici di sviluppo definite e dallo Stato e dagli organismi di
rappresentanza dei lavoratori presenti nelle differenti unita economiche.
Un modello che, nonostante le caratteristiche e le specificita della
strategia di riforma e trasformazione sociale delineatasi a livello teorico
nel comunismo italiano, pud essere accomunato alle altre e differenti
realta della sinistra europea (includendo perlopiu all'interno di questa
categoria le esperienze di governo socialdemocratiche) dall’ispirazione e
dall'idea di fondo. Ossia, la convinzione che attraverso un doppio
movimento (“dall'alto” e “dal basso”, “statale” e “sociale”) di
intervento e di governo delle dinamiche economiche, attraverso
I'immissione nel circuito sotteso al processo di circolazione e
valorizzazione capitalistica di «soggetti e finalita antagonistiche alla pura
logica di mercato», fosse possibile non solo «sottrarre spazio al calcolo
puramente economico», ma soprattutto «reagire alla condizione di
merce della forza lavoro e agli effetti negativi [...] della gestione privata
dell'accumulazione»®.

Nonostante 'ispirazione di fondo che informa la proposta del PCI in
materia di governo dell’economia, gia a partire dalla meta degli anni
Settanta ¢ possibile perd individuare la penetrazione all’interno della
cultura politica dei comunisti italiani di elementi e concetti propri
dell’armamentario teorico monetarista e neoliberale. Queste infiltrazioni
ideologiche agiranno modificando la posizione delineata dal PCI un
decennio prima a proposito di politica dei redditi, autodisciplina
sindacale e rapporto tra salari, profitti e produttivita. Nel corso di
questi anni infatti, la destra del partito si fa interprete di una concezione
“sacrificale” dell'austerita, che trova i suoi fulcri nel deflazionismo

% BARCELLONA-CARRIERI 1982, p. 5.
355



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

salariale e nel contenimento della conflittualita (ne sono un esempio le
tesi maggioritarie che circolano al convegno organizzato dal CESPE nel
1976, cosi come l'impostazione che Lama fornisce al congresso
dell' EUR) in nome della lotta contro lo «scadimento dell'economia
nazionale»”.

La «vocazione nazionale della classe operaia»™della lezione
togliattiana viene declinata, all'interno di questa impostazione, nel senso
di un'accettazione unilaterale dei sacrifici e della moderazione salariale,
una politica dei redditi insomma totalmente sganciata da un pitu ampio
controllo concertato delle variabili macroeconomiche e quindi da una
logica di contropartite per il mondo del lavoro’, come al contrario
vorrebbe la lezione delle socialdemocrazie europee (Germania, Svezia,
Austria). Come messo in evidenza gia negli anni Ottanta da Paggi e
D'Angelillo”” (giudizio ribadito e specificato recentemente dal primo™),
pur guardando alle esperienze socialdemocratiche e spingendo verso
una piena integrazione del PCI all'universo del socialismo europeo, cio
che I'ala destra del PCI (futura “componente riformista” del partito,
anche detta, per critici e detrattori, migliorista) compie, ¢ in realta «il
bluff di un indirizzo politico che in nome della modernita propone una
agenda in cui uno a uno cadono tutti i temi storici del movimento
operaio»”. Pitt che dall'esperienza di governo delle socialdemocrazie
storiche (che a parere di Paggi assumono il ruolo di «manichino
ideologico»), i “riformisti” del PCI risultano quindi influenzati dai
cardini della teoria monetarista, impostando la lotta all'inflazione sulla
sola componente salariale e ritenendo «che sia sufficiente dare spazio al
profitto, a scapito del salario, per avere piu investimenti e piu
occupazione»”,

E evidente come il nodo della politica dei redditi e della griglia
teorica attraverso cui leggerlo ed affrontarlo rappresenti una traccia ed
un angolo visuale particolarmente fecondo — ma impossibile da

¥ PAGGI-D’ANGELILLO 1986, p. 12.

" PAGGI 2015, p. 4.

! PAGGI-D’ANGELILLO 1986, pp. 9-22.
2 Ibid.

» PAGGI 2015.

M Ivi, p. 4.

» Ibid.

356



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

sviluppare in questo elaborato — ai fini dell’analisi delle trasformazioni
che condurranno il maggiore partito comunista d’Occidente ad aderire
in maniera acritica e subalterna a quel social-liberismo che
rappresentera la nuova cornice ideologica delle socialdemocrazie
europee a partire dagli anni Ottanta.

Riferimenti bibliografici

AMENDOLA, GIORGIO, 1962

Intervento alla seduta del 25 maggio 1962, 111 legislatura, Atti parlamentari, Camera dei
Deputati, Roma.

ID., 1966

“Rapporto tra sviluppo democratico e sviluppo economico”, in ID., Classe operaia e
programmazione democratica, Editori Riuniti, Roma.

BARCA, LUCIANO, 1968
1l meccanismo unico, Editori Riuniti, Roma.

BARCA, LUCIANO; BOTTA, FRANCO E ZEVI, ALBERTO (A CURA DI), 1975
1 comunisti e ['economia italiana 1944-1974, De Donato, Bari.

BARCELLONA, PIETRO E CARRIERI, MIMMO, 1982
Governo dell'economia e controllo operaio nelle strategie della sinistra europea,
“Democrazia e diritto”, n° 4.

COMEIL, MARINA (A CURA DI), 1979
Le sinistre e la ricostruzione, Dedalo, Bari.

GO0zzINI, GIOVANNI, 2001
11 PCI nel sistema politico della Repubblica, in GUALTIERI, ROBERTO (A CURA DI), I/ PCT
nell’ltalia repubblicana, Carocci, Roma.

GRuPPI, LUCIANO, 1976
Togliatti e la via italiana al socialismo, Editori Riuniti, Roma.

HOBEL, ALEXANDER (A CURA DI), 2006
Il Pci e il 1956. Dal XX congresso ai fatti d’Ungheria. Un’antologia di scritti e
documenti, La citta del sole, Napoli.

IsTITUTO GRAMSCI, 1963

Programmazione economica e rinnovamento democratico, Atti del convegno di Roma,
14-15 marzo 1963, Editori Riuniti, Roma.

357



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

LEONARDI, SILVIO, 1966
Democrazia di piano, Einaudi, Torino.

LoNGoO, LuiGr, 1979
“Il controllo democratico”, in COMEI 1979.

MAGRI, LucIO, 1962

Le modéle de développement capitaliste et le probléme de “I’alternative” prolétarienne,
“Les temps modernes”, n° 66-67, p. 583-626.

ID., 1965

1l valore e il limite delle esperienze frontiste, “Critica Marxista”, n°® 3, pp. 57-63.

ID., 2012

“Le novita del neocapitalismo”, in ID., Alla ricerca di un altro comunismo. Saggi sulla
sinistra italiana, Il Saggiatore, Firenze, pp. 137-58.

MCcCARTHY, PAUL, 1992
I comunisti italiani, il new deal e il difficile problema del riformismo, “Studi storici”,
1992, n° 2/3, pp. 457-78..

PAGGI, LEONARDO, 2015
Leonardo Paggi legge Pietro Ingrao, Camera dei deputatiy 30 marzo 2015,
www.centroriformastato.it/wp-content/uploads/Leonardo-Paggi-Perché-la-politica.pdf.

PAGGI, LEONARDO E D’ ANGELILLO, MASSIMO, 1986
I comunisti italiani e il riformismo. Un confronto con le socialdemocrazie europee,
Einaudi, Torino.

RAPONE, LEONARDO, 1979
“Il planismo nei dibattiti dell'antifascismo italiano ”, in AA.VV., Crisi e piano, Le
alternative degli anni Trenta, De Donato, Bari.

SASSOON, DONALD, 1980
Togliatti e la via italiana al socialismo. Il PCI dal 1944 al 1964, Einaudi, Torino.

SPINI, VALDO, 1982
1] socialismo e i problemi della Ricostruzione, in 1d., I socialisti e la politica di piano.
1945-1964, Sansoni, Firenze.

TELO, MARIO, 1981
Teoria e politica del piano nel socialismo europeo tra Hilferding e Keynes, in Storia del
marxismo, vol. 3/11, Einaudi, Torino.

TOGLIATTI, PALMIRO, 1974a

Opere scelre, Editori Riuniti, Roma.

ID., 1974b

“Capitalismo e riforme di struttura”, in ID. 1974a.

358



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

ID., 1974¢

“Comunismo e riformismo”, in ID. 1974a.

ID., 1974d

“Programmazione o politica dei redditi?”, in ID. 1974a.

ID., 1975

“Socialismo e riforme di struttura”, in BARCA; BOTTA E ZEVI 1975.

ID., 1979

“Conclusioni”, intervento alla conferenza economica Ricostruire, ora in COMEI 1979.
ID., 2016a

11 1956 e Ia via italiana al socialismo, Editori Riuniti, Roma

ID., 2016b

“Relazione alla I Sottocommissione dell’ Assemblea Costituente”, in ID. 2016a.

ID., 2016¢

“Postilla a Garaudy”, in ID. 2016a.

ID., 2016d

“Elementi per una dichiarazione programmatica approvati dall’ VIII congresso del
PCI”, in ID., 2016a.

ID., 2016e

“La via italiana al socialismo”, in ID. 2016a.

TRENTIN, BRUNO, 1977

“Le dottrine neocapitalistiche e I'ideologia delle forze dominanti nella politica
economica italiana”, intervento al convegno dell'Istituto Gramsci Tendenze del
capitalismo italiano, 1962; ora in TRENTIN, BRUNO, Da sfruttati a produttori, De
Donato, Bari.

VAccA, GIUSEPPE, 1974
Saggio su Togliarti, De Donato, Bari.

359



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Fra scienza e poesia: il metodo storico del Communist Party Historians’
Group
Alberto Pantaloni

Applying a Marxist methodology, the Historians’ Group has been able to combine the
search for a popular revolutionary tradition (source of inspiration also for political
militants) with the analysis and explanation of the historical phases thar stimulated the
birth and development of industrial capitalism in Britain, from an economic, social, and
cultural point of view. At the same time, this group of historians combined the rigorous
scientific method of Marxist political economy and historical and dialectical materialism
(history as science) with a strong anti-mechanistic spirit, that led to study the ""human
factor”(history as poetry) and to keep it always in great regard.

Keywords: Marxism; People’s History; Englishness; Economy; Culture,

Introduzione

Questo articolo si propone di tracciare gli elementi concettuali e
metodologici fondamentali che hanno caratterizzato 1'evoluzione del
britannico Communist Party Historians’ Group (CPHG) a partire dal
1946. Analizza quindi il periodo di formazione e sviluppo di questa
struttura del Partito Comunista della Gran Bretagna (Communist Party
of Great Britain, CPGB), ritenuta da Aldo Agosti una «straordinaria
fucina intellettuale»', che ebbe come figure centrali quelle di Maurice
Dobb, Dona Torr, Christopher Hill, Eric Hobsbwam, E. P. Thompson,
Rodney Hilton e Victor Kiernan.

In questa sede non ci si occupera quindi della crisi del Gruppo,
avvenuta nel 1956 a seguito delle contraddizioni sorte, anche
internamente al partito, sui fatti d’'Ungheria e sul rapporto segreto di
Kruschev al XX congresso del PCUS, né si approfondiranno gli aspetti
legati ai rapporti politici fra gli storici del Gruppo e il Partito
Comunista, riservando questo approfondimento a una ricerca ulteriore.
Fra laltro, lesperienza del CPHG ando avanti ancora nei decenni
successivi, sopravvisse allo scioglimento del CPGB e, sebbene sotto
nuovo nome (Socialist History Society), continua tuttora. Il decennio
oggetto di questa ricerca fu perd quello piu significativo sia sotto il

' AGOSTI, 2011, p. 116.
360



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

punto di vista metodologico, sia sotto quello del rapporto fra rigorosita
scientifica e militanza politica. Fu a partire da quegli anni, infatti, che
molti degli storici che lo costituirono trovarono una fama e un
riconoscimento internazionali’. Maurice Dobb diede importantissimi
contributi nella storia economica. Rodney Hilton ¢ ricordato per i suoi
studi sull’epoca medievale e sulle societa contadine. Eric Hobsbawm,
grazie soprattutto alla sua grande tetralogia di storia generale (7he Age
of Revolution, The Age of Capital, The Age of Empire e Age of
Extremes’), ma non meno per suoi studi sul movimento operaio e
contadino, & considerato uno dei piu grandi storici del XX secolo. E.P.
Thompson scrisse quello che rimane il pit grande saggio sulla storia del
movimento operaio britannico e un’opera di riferimento internazionale
di storia sociale e di storia del lavoro®. Christopher Hill dedico
praticamente tutta la sua vita allo studio della guerra civile inglese del
XVII secolo e in particolare del ruolo di movimenti religiosi nello
sviluppo della Rivoluzione Inglese’.

Se 'opera di questi grandi storici ha fatto conoscere 'importanza, il
valore e gli insegnamenti della storiografia marxista inglese, lo si ¢
dovuto anche a quel decennio di intensa ricerca e dibattito collettivi (e
militanti). Non a caso, proprio i temi della transizione al capitalismo
della societa inglese nel XVI e XVII secolo e quello della storia e delle
origini del movimento operaio britannico furono centrali nell’attivita
del Gruppo.

Dalla fine del secolo scorso si ¢ sviluppato un grande interesse per la
storia del Partito Comunista Britannico e delle sue articolazioni e
individualita, all'interno di una piu generale attenzione agli studi sui
movimenti politici e sociali del Regno Unito. Cio ha fatto si che in Gran
Bretagna sia possibile accedere ad un gran numero di archivi pubblici e
alcuni documenti possano essere rintracciati anche in rete. 1l
Coordinatore del Communist Party History Group e Amministratore
Fiduciario del Communist History Trust, Graham Stevenson, gestisce
un sito personale che contiene brevi biografie sui membri defunti del
Partito. Gli archivi del Partito Comunista, dei quali lo storico Kevin

2 KAYE 1995, p. 3.

> HOBSBAWM, 1962, 1975, 1987, 1994.
4+ THOMPSON, 1963.

> HILL, 1955, 1972.

361



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Morgan ha ricostruito la traiettoria storica®, si trovano invece presso il
People’s History Museum di Manchester e alla Marx’s House di
Londra. Ma molti documenti presenti in questi archivi sono consultabili
on-line, mentre ulteriore documentazione puo essere consultata presso
la Working Class Movement Library, sempre a Manchester.

Diversi sono stati gli studi sulla storiografia marxista britannica e sul
Gruppo degli storici comunisti, fra i quali spiccano quelli corposi di
Raphael Samuel, Richard Johnson, Bill Schwarz e Harvey J. Kaye’.
Numerosi articoli sono rintracciabili anche in rete, fra i piu recenti dei
quali si segnalano quelli di Dave Renton, Willie Thompson, e Gil
Shohat®. Ancora quest’anno, inoltre, sono state organizzate conferenze
sull’argomento, come la sessione tenuta da Sina Talachian, del King’s
College di Londra, sul tema 7The Invention of the Marxist Historian’s: A
History of the Communist Party Historians’ Group, 1946-1956,
all'interno della conferenza su 7he Persona of the Historian:
Repertoires and Performances, 1800-2000, organizzato dall'Istituto di
Storia dell’Universita di Leida in Olanda, il 26-27 gennaio del 2017. In
Italia, invece, gli studi su questo tema sono finora stati molto rari e
quasi sempre orientati piu sulle singole individualita, eccezion fatta per
il bel saggio di Teodoro Tagliaferri sul ruolo dello Historians’ Group
nel succitato dibattito politico e storiografico seguito alla crisi del 1956
e al rapporto Khruscev’.

Ci si propone, quindi, di verificare se e quanto il successo e la forte
influenza della storiografia marxista britannica sugli studi storici relativi
ai gruppi sociali marginali o subalterni nella seconda meta del secolo
scorso siano dovuti anche (e se in modo determinante) a questo gruppo
di storici militanti.

® MORGAN, 1996.

7 SAMUEL, 1980; JOHNSON, 1979; SCHWARZ, 1982; KAYE, 1995.
8 THOMPSON, 2017; SHOHAT, 2016.

? TAGLIAFERRI, 2006.

362



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

1. Contesto ed eredita culturali di una generazione

Il contesto nel quale si formo il gruppo di storici e storiche che
avrebbero dato vita al Communist Party Historians’ Group abbraccia
un periodo che va dall’affermazione del capitalismo monopolistico fra la
fine del XIX e I'inizio del XX secolo fino allo scontro internazionale fra
fascismo e antifascismo, passando per i due sanguinosi conflitti
mondiali e la Rivoluzione d’Ottobre del 1917. Per cio che concerne la
Gran Bretagna, esso produsse diversi significativi cambiamenti. Dal
punto di vista della struttura economico-sociale del Paese, da una parte
fu spezzato il monopolio economico britannico a livello mondiale
dall'ascesa commerciale di USA, Germania e Giappone, dall’altra entro
in crisi il modello liberista, colpito dalle due “grandi depressioni” del
1873 e del 1929. Cio porto a diverse conseguenze politiche, sia sul piano
interno, sia internazionale. Nel primo caso si assistette alla crisi e al
ridimensionamento del partito liberale ( Whig) e, con I'allargamento del
suffragio elettorale maschile con le riforme del decennio 1860-70, al
superamento dello stretto collateralismo del partito conservatore (7ory)
agli interessi degli industriali e alla formazione dei partiti operai,
segnatamente il Labour Party nel 1906 e il Communist Party of Great
Britain nel 1920. Nel secondo caso il dominio militare britannico sui
mari, incontrastato fino alla fine dell’Ottocento, fu spezzato dalle
potenze emergenti di Giapone, Stati Uniti e Germania, protagoniste poi
della Seconda Guerra Mondiale.

Cambiava inevitabilmente la composizione sociale della classe
operaia: in particolare, 1'affermazione del taylorismo e del fordismo
produssero da una parte 'impoverimento di consistenti settori di
aristocrazia operaia, dall’altra la crescita della forza-lavoro semi-
specializzata e non qualificata. Le conseguenze furono Ila
radicalizzazione politica a sinistra di molti settori operai ex
“aristocratici” e un'inedita capacita rivendicativa di quelli “generici”,
grazie anche all'introduzione della contrattazione collettiva e a una
maggiore sicurezza sociale, garantita dalle nuove legislazioni improntate
all'estensione del Welfare State. Questa trasformazione determind (fra il
1880 e il 1914) il passaggio dal sindacalismo di mestiere a quello
generale e, fra le due guerre mondiali, da quest’ultimo a quello
industriale.

363



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Il New Unionism si caratterizzava per essere innanzitutto un
sindacalismo di classe, cioé un’unione di tutti i lavoratori e le lavoratrici
su basi socialiste o rivoluzionarie, che mirava a rappresentare quei
lavoratori impossibilitati a costituire sindacati professionali tradizionali
o coloro che non appartenevano a nessun sindacato. Grazie all'attivita
politica svolta dai militanti socialisti nelle nuove General Labour
Unions e al massiccio reclutamento di lavoratori indipendentemente
dalle categorie, questo nuovo sindacalismo ebbe un notevole successo.
Con la decisione di molti sindacati di categoria di affiliarsi al Labour
Representation Committee (1900), inizio il percorso costituente del
futuro Partito Laburista.

L'avvicinamento dei militanti sindacali, “aristocratici” e non, al
socialismo si ebbe in diverse ondate e da diverse provenienze
categoriali, e culmino con il trionfo elettorale del Labour nel 1945. Cio
porto alla formazione di una burocrazia sindacale permanente e di
«politici di professione tra i sindacalisti operai»'®, un’evoluzione che
garantiva il dominio della corrente riformista all'interno del movimento
operaio britannico ma non impedi comunque il radicamento, all’interno
di molte aree industriali, di una combattiva presenza rivoluzionaria,
prima con la Social Democratic Federation (SDF) di Eleanor Marx e
Henry Hyndman fra il 1880 e il 1920 e poi con il Partito Comunista.

Le scelte (professionali e politiche) della generazione di storici e
intellettuali britannici che diede vita allo Historians’ Group furono
quindi determinate in parte dalle profonde trasformazioni del periodo
fra il 1875 e il 1945. Se questo fu vero in particolare per i piu anziani del
gruppo, segnatamente Torr, Pascal e Dobb, per i piu giovani —
soprattutto Hill, Hilton, Hobsbawm, Kiernan —, fu poi determinante
l'esperienza diretta o indiretta del nazifascismo, della Seconda guerra
mondiale, dei Fronti Popolari e dei movimenti anticoloniali degli anni
’30 e ’40". Basti pensare che il quotidiano del CPGB, il “Daily
Worker”, fu 1'unico ad essere soppresso in Inghilterra durante la guerra
e anche l'unico ad avere un redattore ucciso come volontario in
battaglia contro il nazifascismo™.

" HOBSBAWM 1975, p. 388.
"' SCHWARZ 1982, pp. 55-56.
2 HALDANE 1945-1946, p. 8.

364



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Questa generazione fu dunque, in complesso, testimone dei conflitti
che insanguinarono I'Europa dal 1914 al 1945 e portarono alla sconfitta
del nazifascismo e alla crescita del movimento comunista e
antimperialista nel mondo. Essa attraverso ’emergere non solo di un
sentimento antifascista nazionale ma anche e soprattutto di
un’aspirazione a un profondo cambiamento sociale, traendone la
volonta di riattivare una coscienza nazionale e popolare basata su un
profondo senso di englishness e su una rivalutazione della storia
culturale e politica inglese®. «Il popolo d’Inghilterra», scrive non a caso
Hill, «<ha un passato del quale puo andar fiero — una storia di lotte
operaie negli ultimi due secoli e di lotte per la democrazia ancora
primax»',

Molti degli storici reclutati dal Partito Comunista britannico negli
anni Trenta e Quaranta del Novecento, fondamentalmente provenienti
da Oxford e Cambridge, condividevano inoltre anche un retaggio
morale e culturale legato allo spirito del libero pensiero, al dissenso
liberale, al non conformismo religioso, alla fiducia nella democraticita
della scienza e nel progresso tecnologico-industriale. Vedevano percio
nella lotta ideologica una specie — scrive Samuel — di Kulrurkampf
democratico, nella quale i valori dell'Tlluminismo e del razionalismo
sarebbero dovuti diventare un patrimonio di massa, contro
I’oscurantismo irrazionale del nazifascismo e dell’integralismo cattolico
(ad esempio nella Guerra civile spagnola)”. Forti di questo impegno
morale, politico e culturale, convinti che la storia giocasse un ruolo
importante nella battaglia delle idee di allora e desiderosi di dimostrare
che il Partito Comunista della Gran Bretagna fosse «l’erede di una
lunga tradizione di radicalismo popolare» in Inghilterra’, questi
intellettuali militanti si mossero percio verso una piu profonda (e mai
scontata) analisi dei meccanismi alla base dei cambiamenti storici,
sull'onda di quel «rovesciamento intellettuale» rappresentato, a partire
dagli anni Trenta del secolo scorso, dalla “storia sociale” de “Les
Annales”.

P SCHWARZ 1982, p. 54.

“HILL 1949, pp. 475-480.

> SAMUEL 1980, pp. 52-53, 64-65 e 73-85.
© SCHWARZ 1982, p. 71.

365



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

2. Una rivoluzione storiogratica

Nei primi decenni del secolo scorso, la concezione storiografica
dominante in Gran Bretagna era quella liberal-radicale, nella quale si
riconosceva la maggior parte degli storici di punta, almeno fino alla
Prima guerra mondiale. Questa impostazione rifletteva 'ottimismo e la
fiducia della borghesia britannica ottocentesca come della piccola
borghesia radicale e dell’aristocrazia operaia e (sebbene con forme,
accenti e punti di vista non collimanti e anzi spesso contrastanti)
condivideva una visione positivistica delle “magnifiche sorti e
progressive” del capitalismo di Sua Maesta. Al suo interno convivevano
due correnti principali: la prima era quella dei cosiddetti “storici
economici” (Thorold Rogers, Arnold Toynbee Sr., William
Cunningham e W. J. Ashley), che concentrarono i loro studi su
questioni di politica economica e di organizzazione e struttura
produttiva; la seconda era quella che Johnson ha definito di «storia
delle istituzioni sociali» e che aveva come massimi esponenti i coniugi
Sidney e Beatrice Webb, George Douglas Howard Cole e i coniugi
Lawrence e Barbara Hammond, il cui impegno sociale (i Webb e Cole
nella Fabian Society) influenzo non poco anche le scelte di molti storici
marxisti'’. Tuttavia, gia dopo la fine della Prima guerra mondiale e con
il mutare del contesto economico-politico, alcuni storici cominciarono a
rivoltarsi contro le interpretazioni liberali e radicali, poi
progressivamente abbandonate dagli accademici nel periodo 1930-
1955,

In un primo momento sembro affermarsi una nuova concezione
conservatrice, che rivendicava di non avere nessuna teoria e si
presentava come una raccolta di studi empiricii La vecchia
interpretazione liberal-radicale della storia britannica, che pur con i suoi
evidenti limiti contemplava il conflitto politico e sociale come motore
del progresso in una direzione definita, cominciava ad essere ritenuta
pericolosa. Il concetto stesso di sviluppo economico e sociale si prestava
infatti ad essere interpretato anche in chiave sovversiva e andava percio
bandito come wun’illusione. Meglio, secondo questi studiosi
conservatori, presentare la storia come un mero susseguirsi di eventi, di

" JOHNSON 1979, pp. 44-45 e 50-51; SAMUEL 1980, pp. 37-38.
" HOBSBAWM 1955, pp. 14-16 e 23-24.

366



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

variazioni di istituzioni e movimenti, non studiabili, definibili e
inquadrabili sulla base di criteri piu o meno generali ma fortemente
incardinati sul tema fondamentale e immodificabile di un’astratta
«natura» o «societd umana»'’. Esemplificativo in questo senso fu il
dibattito storiografico sulla Rivoluzione industriale e sulle condizioni di
vita della classe operaia, che vide diversi storici di impianto
conservatore (fra questi John Clapham, Thomas Ashton e S.J.
Silberling) sostenere, con argomenti empirici e spesso insufficienti,
come l'industrializzazione avesse portato da subito dei miglioramenti
sostanziali per la popolazione britannica®.

Solo a partire dagli anni 30 del secolo scorso si ebbe una progressiva
riscoperta del marxismo come forza intellettuale da parte degli studiosi
britannici, con la formazione di un gruppo di storici apertamente
marxisti e di un altro che dal marxismo fu influenzato in maniera assai
forte. Questo processo prese due forme: 1) una critica delle vecchie
ipotesi sostanzialmente conservatrici; 2) un interesse per alcuni aspetti
della storia britannica che erano stati precedentemente trascurati.
Anche l'obiettivo era duplice: da una parte si trattava di elaborare un
metodo di indagine e di interpretazione che fosse in grado di
soppiantare la vecchia concezione liberal-radicale della storia
britannica, dall’altra si voleva costruire un’immagine coerente dello
sviluppo nazionale del paese, piu rispondente al mutato contesto e alle
domande che ne scaturivano®’. Non fu un caso, quindi, che I'idea di
dare vita allo Historians’ Group nacque dalla necessita di discutere una
nuova edizione del libro di Arthur Leslie Morton, A People’s History of
England, edito per la prima volta nel 1938 e considerato come il primo
punto di discontinuita nel modo di scrivere di storia nella tradizione
socialista. Se fino ad allora la ricostruzione del passato era stata
sostanzialmente appannaggio dei militanti dotati di competenze
intellettuali di tipo giornalistico e finalizzato alle necessita di agitazione
e di propaganda dei gruppi socialdemocratici e dello stesso Partito
comunista britannico®, dalla meta degli anni Trenta del secolo scorso il
discorso sulla storia si apri invece ai contributi e al lavoro di storici di

¥ Ibidem.

2 PANTALONI 2015, pp. 21-26.

2l HOBSBAWM 1955, pp. 16 e 25.

2 SCHWARZ 1982, pp. 44-45; MORTON 2014.

367



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

professione. La figura stessa di Morton sembra incarnare questa
transizione: pur non essendo un accademico, studio Storia dal 1921 a
Cambridge, formandosi intorno alla figura e agli insegnamenti di
Maurice Dobb e fu docente di storia alla A. S. Neill's School, a
Summerhill nel Suffolk®.

Lo Historians’ Group nacque nel 1946 come seminario marxista
permanente organizzato da una serie di storici («compagni e amici»
come ricorda Hobsbawm) del partito comunista britannico e si riuniva
abitualmente in una sala del Garibaldi Restaurant nel quartiere
londinese di Camden, piu raramente alla Marx’s House in Clerkenwell
Green*. Suddiviso in Period Groups, a loro volta coordinati da un
Comitato che eleggeva a turno un presidente, il Gruppo si era posto
sostanzialmente due obiettivi: il primo era favorire e ampliare la
discussione fra gli storici marxisti sui problemi storici fondamentali. Cio
avrebbe permesso non solo di migliorare la qualita di scrittura e
insegnamento ma anche di contribuire in modo creativo
all’arricchimento della teoria marxista®. Il secondo obiettivo era
rendere il lavoro storico politicamente utile per il partito, attraverso
’elaborazione di articoli da pubblicare sulle sue riviste: “The Modern
Quarterly” (fino al 1954), “The Marxist Quarterly” e la “Communist
Review””. A queste si affianco, a partire dal 1953, il bollettino
ciclostilato “Our History”*’.

L’attenzione del Gruppo fu dedicata allo studio del capitalismo
moderno e della storia del movimento operaio® ma ancor pil
all’ Inghilterra del 1500 e 1600 e della guerra civile: la radice del
movimento operaio e socialista contemporaneo in Gran Bretagna non
andava ricercata nel Cartismo, bensi nella cosiddetta Good OIld Cause,
nelle motivazioni sociali, politiche (e religiose) dei pronunciamenti della
New Model Army, nell’estrema sinistra democratica durante la guerra

2 SCHWARZ 1982, p. 45.

2 HOBSBAWM 2010, p. 191.
5 MAY 1949, p. 541.

% Ivi, p. 543.

2" SCHWARZ 1982, p. 72.

28 HOBSBAWM 1948.

368



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

civile, nelle sette del protestantesimo dissidente e negli intellettuali
repubblicani di quel periodo cruciale della storia nazionale®”.

3. La storia come scienza

Se la discussione intorno al libro di Morton fu 'occasione immediata
della formazione del Gruppo e Dona Torr la figura inizialmente
trainante della sua costituzione®, il dibattito sulla transizione dal
feudalesimo al capitalismo ne rappresento il cuore e all’inizio il ruolo
principale fu svolto in questo caso da Maurice Dobb, con il suo testo
sullo sviluppo del capitalismo’. Di famiglia conservatrice e medio-
borghese, Dobb aderi al Partito comunista nel 1921. Storico di
formazione, vird molto presto verso le scienze economiche e svolse la
propria attivita accademica quasi esclusivamente a Cambridge, insieme
a John Maynard Keynes e a Piero Sraffa. Dedico infine molte energie
all’attivita di autoformazione dei lavoratori attraverso la Plebs League (e
il suo giornale, “Pleb’s Magazine”), assorbito dal 1926 nel National
Council of Labour Colleges, organizzazione fondata a sua volta nel
1921%,

L’importanza data dal Gruppo agli Studies fu tale che su ben due
numeri del “The Modern Quarterly” del 1947 furono pubblicate tre
recensioni”. Tuttavia, I'influenza di Dobb sullo Historians’ Group non
fu solo limitata alle sue tesi sulla transizione dal feudalesimo al
capitalismo ma rivestirono un’importanza piu generale — si potrebbe
dire filosofica — che chiamava in causa il rapporto fra I’astrazione come
metodo scientifico e la ricerca empirica sul campo. Di fronte alla
posizione di Benedetto Croce, secondo il quale il marxismo €& solo un
metodo di interpretazione e non una filosofia della storia, I’economista
britannico ritiene invece che esso costituisca al tempo stesso un metodo

2 SAMUEL 1980, pp. 26-27 e 55; HISTORIANS’ GROUP 1948; HILL 1946, 1947 e
1948; MORTON 1949; HILL E DELL 1949.

0 SCHWARZ 1982, p. 66.

I DOBB 1946.

’2 SCHWARZ 1982, pp. 46-47.

» HILTON 1947; HILL 1947, CAMPBELL 1947.

369



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

di interpretazione e una teoria sociale’®. Un metodo ¢ valido infatti solo
in quanto fornisce una teoria vera. E poiché il marxismo & un metodo
diretto non solo all’interpretazione della realta ma anche alla sua
trasformazione (Dobb si richiama alle 7es/ su Feuerbach di Marx),
«deve apprendere la verita essenziale sulla natura di quel mondo, anche
se quella verita non pud essere finale e definitiva»”.

Il metodo interpretativo marxista non ¢ quindi, secondo Dobb, una
costruzione aprioristica di interpretazioni della storia senza alcuno
studio empirico dei dati storici. La sua validita dipende dalla verifica del
suo successo sul piano dell’analisi sociale e storica e su quello
dell’azione politica. Questo perché i fatti non parlano mai per sé stessi e
anche linterpretazione presuppone dei principi di selezione. Le
astrazioni dello studioso inevitabilmente influenzano percio non solo la
sua selezione dei fatti ma anche il modo in cui li analizza, li scompone, li
interroga e poi li assembla nuovamente.

Da economista marxista, Dobb analizza la struttura economica e il
movimento dei rapporti fra le classi, ponendo questo studio come
centro metodologico di qualsiasi disciplina sociale. Ritiene che «tutti gli
studi sociali, siano essi di politica, legge o ideologia, devono condividere
certi concetti, come quelli di classe e di sfruttamento, che sono centrali
nella sfera economica»’®. Non farelo significherebbe sviluppare si dei
principi interpretativi ma a spese del realismo. Cio non significa che il
marxismo disconosca l'influenza del fattore soggettivo — del pensiero e
dell’azione umana — in favore della legge per cui «i fatti economici sono
gli unici che contano»’’. Al contrario, se adoperato in una particolare
direzione, determinata della natura della situazione oggettiva, questo
metodo accentua le grandi potenzialita dell’azione umana’®®. Al tempo
stesso, 1’economista e storico inglese crede sia sbagliato tentare di
astrarre dei presunti aspetti comuni a rutte le forme di societa e su
queste ipotesi erigere principi di applicazione universale. Alla luce della
tesi marxiana sul carattere relativo-storico delle leggi sociali, ritiene piu

**DOBB 1947-1948, p. 9.
¥ [bidem.

’ Ivi, p. 14.

’’DOBB 1951, p. 2.

* DOBB 1947-1948, p. 14.

370



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

corretto concentrarsi sulle caratteristiche speciali e peculiari di una
particolare forma di societa®.

Sulla base di questi principi generali, della relazione fra I’astrazione
delle strutture generali e la contingenza dei movimenti storici, Dobb
sviluppa il saggio del 1946: la sua tesi centrale & che il collasso del
feudalesimo e il suo superamento nel modo di produzione capitalistico
non furono dovuti all'incremento del commercio ma furono causati
essenzialmente da cause “interne”, non ultima quella dell’aumento del
conflitto sociale fra servi e signori. Alla luce degli studi comparati fra le
varie zone della Gran Bretagna e fra questa e praticamente tutte le altre
regioni europee (da Ovest a Est, dalla Spagna alla Russia), Dobb mostra
che di fronte all’estensione del mercato e a un incremento delle
transazioni monetarie, per incrementare la produzione i proprietari
terrieri intensificarono dapprima modi puramente feudali di
sfruttamento, sotto la forma di un incremento dei lavori servili®. La
conseguenza fu un’intensificazione di tutti gli strumenti feudali di
coercizione e, a cascata, del conflitto sociale.

Nel Quattrocento si assistette in Inghilterra a un aumento dei prezzi
del grano e del bestiame ma anche a una intensificazione della
produzione sulle terre signorili e del lavoro servile. Da questo periodo
sono pervenuti non a caso molti documenti relativi a battaglie legali
combattute dai contadini in opposizione allo sfruttamento crescente,
battaglie che finivano solitamente con la sconfitta nelle royal courts,
nelle quali i signori erano immancabilmente sostenuti dalla Corona*. Di
fronte a richieste sempre piu grandi, alle quali non corrispondeva
peraltro un miglioramento della tecnica di produzione, e alle sconfitte
legali, i contadini cominciarono ad abbandonare le terre. Cio provoco
una diminuzione della forza-lavoro disponibile, alla quale la classe
dominante fece inizialmente fronte con un rafforzamento dei lavori
servili attraverso I'impiego di salariati in affitto. La soluzione principale
fu pero la vendita o Daffitto delle terre signorili demaniali a una classe
abbastanza ampia di contadini ricchi e a una meno numerosa di nuova
borghesia non mercantile. Ne segui la veloce dissoluzione di un largo
numero di proprieta fondiarie, che vennero riorganizzate in unita

 Ivi, p. 15.
0 DOBB 1946, pp. 38-40.
*I HILTON 1947, p. 266.

371



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

produttive a fini commerciali: un processo che determino il
cambiamento integrale della struttura economica e politica delle contee
inglesi?. Questa nuova borghesia rurale e produttiva entrod
inevitabilmente in conflitto anche con quella mercantile urbana di tipo
parassitario e sostanzialmente reazionaria.

E facile intuire come senza lo studio di questi conflitti sociali sia
impossibile comprendere quei conflitti politici dei secoli Sedicesimo e
Diciassettessimo che sarebbero sfociati nella guerra civile del 1642-1651
e nella Gloriosa Rivoluzione del 1688-1689. Se Dobb fu spesso criticato
per I'enfasi posta sulla centralita dell’astrazione nel rapporto fra teoria e
storia, si capisce percid perché, in generale, tutti gli storici comunisti
britannici abbiano riconosciuto la validita delle sue tesi sulla transizione
al capitalismo moderno in Inghilterra e sul conflitto sociale come
motore dello sviluppo della storia britannica, secondo un’impostazione
che lega le lotte contadine dell’epoca feudale con quelle operaie dei

secoli XVIII-XX.

4. La storia come poesia

Fu quindi Dobb che sviluppo per primo i temi centrali dello
Historians’ Group®, rafforzandone la convinzione nella scientificita del
marxismo applicato alla storia. D’altra parte, pero, era forte la
preoccupazione degli studiosi comunisti britannici non ridurre il
materialismo storico a una collezione di postulati indimostrabili che
fornissero risposte automatiche garantite e cioé a determinismo
meccanicista. La loro attenzione era si diretta in primis alla scoperta di
leggi e nessi storici regolari, ad acquisire degli orientamenti generali e
un metodo*. Ma cercavano al tempo stesso di elaborare una tecnica di
analisi e un metodo di approccio che andava costantemente verificato
nell’azione, sia che si scrivesse, sia che si facesse la storia®.

Dona Torr, Gordon Childe e Christopher Hill furono i principali

autori che all'interno del Gruppo misero enfasi sulla storia intesa come

“2 DOBB 1946, pp. 60-70.

# SCHWARZ 1982, pp. 50-52.
“ HOBSBAWM 1947, p. 188.
* Ivi, pp. 185-186.

372



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

processo creativo, contro il rischio di degenerazione positivistica del
marxismo™. Secondo Torr — autrice fra ’altro di un libro biografico sul
sindacalista e politico laburista Tom Mann (considerato la prima opera
di storiografica marxista scritta con un vivo apprezzamento della
creativita della «gente comune»*’) —, la storia ha un soggetto ('uomo),
un obiettivo (il soddisfacimento dei bisogni umani sulla base di una vera
democrazia) e un motore (la lotta fra le classi)*®. L’articolo scritto da
Hill nel 1948 in occasione del centesimo anniversario del Manifesto del
partito comunista di Marx ed Engels si presenta a sua volta come un
tentativo di sistematizzazione della concezione storiografica del
Gruppo”. Hill definisce qui gli elementi essenziali dell’approccio
marxista alla storia, elencando le modalita principali con la quale il
marxismo ha influenzato la ricerca storica e suggerendone altre con le
quali una migliore comprensione dello studio della storia potrebbe
essere di aiuto ai ricercatori e agli studenti di storia di oggi™.

A suo avviso, lo studio di ogni periodo storico deve guardare
anzitutto ai rapporti di produzione dominanti (e qui lo storico inglese
ricorda la classica suddivisione marxista: comunismo primitivo,
schiavismo, feudalesimo, capitalismo e socialismo). Tuttavia, i
cambiamenti economici non si riflettono automaticamente in
cambiamenti politici, né l'intera popolazione di una data societa
modifica il proprio modo di pensare allo scoccare di un dato istante.
L’origine “economica” delle idee non puo cancellare l'influenza di
queste ultime sulla storia, la capacita degli uomini che ne sono portatori
di accelerarne o ritardarne lo sviluppo, a patto che le idee non vengano
considerate come ipostasi a sé stanti ma si adattino ai bisogni delle fasi
storiche reali’’.

Un ragionamento di questo tipo era gia stato svolto da Childe in un
suo articolo del 1942:

4 SCHWARZ 1982, pp. 67-68.
“ RENTON 2001, p. 239.

¥ SCHWARZ 1982, p. 68.

¥ HILL 1948, pp. 52-64.

0 Ivi, p. 52.

> HOBSBAWM 1947, p. 188.

373



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«la concezione materialistica della storia afferma che 1'economia determina
I'ideologia. E pitt cauto e pitl preciso ripetere in altre parole quello che ¢ stato
gia detto: a lungo termine un'ideologia pud sopravvivere solo se facilita
I'efficiente e regolare funzionamento dell'economia. Se lo ostacola, la societa —
e con essa l'ideologia — deve alla fine perire. [...] Un'ideologia obsoleta puo
ostacolare un'economia e impedire il suo cambiamento molto piu a lungo di
quanto i marxisti siano disposti ad ammettere»~.

Hill declina questa tesi attraverso i suoi studi sul periodo della
rivoluzione in Inghilterra. Evidenzia come quest’ultima avesse assunto
la forma di una guerra religiosa fra anglicanesimo e protestantesimo
radicale ma fa anche notare come fra gli stessi due grandi partiti del
campo rivoluzionario (proprietari terrieri e grandi mercanti da una
parte e ceti urbani, contadini benestanti e artigiani dall’altra) fosse nata
una lotta per 'egemonia, precipitata come una battaglia religiosa fra
Presbiteriani (fautori di una nuova chiesa statale come quella scozzese)
e Indipendenti (sostenitori di una forma meno centralizzata, piu
tollerante e piti democratica del governo della Chiesa)”. Rilevanti erano
poi anche figure come Gerrard Winstanley (portavoce della comunita
protestante dei Diggers, gli zappatori, che nel 1649 furono artefici di
una strenua resistenza contro i proprietari terrieri del Surrey, una
contea dell'Inghilterra sud-orientale) o Francois-Noél Babeuf
(animatore della cosiddetta “Congiura degli Eguali” nel 1796 in
Francia), propugnatori di idee comuniste ed esempi di rivoluzionari
ancora «fuori tempo»",

Hill individua sei caratteristiche principali dello studio marxista
della storia: I'importanza cruciale della storia economica; il ruolo
crescente delle classi sociali nello sviluppo storico; le origini sociali del
pensiero umano e dell’ideologia; un approccio non piu basato su
standard morali assoluti ma in linea coi cambiamenti della societa. E
una vera e propria rivoluzione nell’utilizzo delle fonti storiche: a quelle
letterarie (cronache, memorie, lettere, diari, giornali) si affiancano ora

°2 CHILDE 1946, pp. 11-12; BRAIDWOOD 1946, pp. 421-22.

> MORTON 1949; HILL 1949. Sull’interpretazione classista della rivoluzione
inglese da parte di Hill e sulle influenze della storiografia liberale francese
sull’argomento v. SAMUEL 1982, p. 33.

>t HILL 1948, pp. 53-55.

374



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

quelle documentarie (registri pubblici e parrocchiali, carte, iscrizioni,
ecc.) e archeologiche (strumenti antichi, macchine, edifici, terreni). La
storia «non deve essere spezzettata in frammenti» ma compresa nella
sua unitarieta: poiché la prassi umana & una in tutte le sue
manifestazioni, la storia deve ricostruire una visione complessiva della
societa e dei processi sociali e deve percid basarsi su una filosofia™.

Il metodo dello Historians’ Group ¢ quindi in prima battuta quello
definito da Dobb e dal razionalismo marxista degli scienziati comunisti
britannici: «gli intellettuali, le attuali idee estetiche e morali in una
societa — i suoi valori spirituali [...] sono determinati principalmente
dalle sue forze produttive e dai suoi rapporti», cio¢ dalle questioni di
cui si occupano gli economisti’®. Ma questo non basta: non si deve
commettere I’errore, proprio di molti storici contemporanei, di perdere
cio che Hill chiama il «senso di “poesia”» che ¢ proprio della storia,
assolutizzando il peso delle forze economiche nello sviluppo storico
sino a dimenticare «gli uomini e le donne reali»’’. Per Hill, ma anche
per Hobsbawm, l'interpretazione marxista della storia € si scientifica,
ma, parafrasando L 7deologia tedesca, ¢ anche consapevole del fatto ¢
he la prima premessa di tutta la storia umana &, ovviamente, I’esistenza
di individui umani viventi. Di conseguenza, «la storia tratta di uomini e
donne reali, delle relazioni fra loro», tenendo conto che «ci sono
momenti poetici nella storia, grandi azioni individuali, che sono non
meno reali per lo scienziato storico delle tavole di statistica»’.

E nello studio di questo rapporto «fra individuo e processo sociale,
fra liberta e necessita» che secondo Hill sta dunque I'essenza della
moderna scienza storica. E solo questo studio permette allo storico, data
una certa quantita di materiale fattuale raccolto, di cogliere nella societa
umana gli elementi «che agiscono per il cambiamento e quelli che lo
ritardano». Di distinguere cio¢ fra «societa “progressive”, nelle quali la
sovrastruttura politica e ideologica ¢ in armonia con la struttura
economica della societa, e premette il suo ulteriore sviluppo, e le societa
“reazionarie”, nelle quali una classe dominante antiquata cerca di

> HILL 1948, pp. 55-38.

* HALDANE 1945-1946, p. 11.
" HILL1948, p. 59.

3 Ivi, p. 60.

375



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

soffocare il progresso economico per mantenere la sua posizione
privilegiata con la forza politica e la frode ideologica»”’.

Secondo lo Historians’ Group, la teoria storica marxista deve
dunque studiare anche le cosiddette “cause individuali” dei fenomeni
storici e non certo considerarle puramente fortuite. Non fosse altro
perché 'individuo ¢ largamente formato da un ambiente sociale e fisico
che ne orienta il senso delle azioni, dei desideri, degli auspici e delle
ambizioni.

Conclusioni

In questo primo approccio ho cercato di inquadrare le basi teoriche
fondanti della concezione storiografica del Communist Party
Historians’ Group. Un altro tema che meriterebbe di essere
approfondito attiene invece agli aspetti piu prettamente politici
dell’attivita del Gruppo. Come accennato all’inizio, sarebbe utile
ricostruire il rapporto controverso degli storici comunisti britannici con
il proprio Partito dalle origini fino al trauma dei fatti d’Ungheria,
proseguendo la ricerca avviata da Tagliaferri. Proprio quest’ultimo
ritiene non a torto che il rapporto dialettico fra la storia come scienza
“scienza” e come “poesia”, di cui si & scritto sopra, abbia trovato il
punto di svolta proprio con la crisi del 1956, la spaccatura all’interno
del Gruppo e la fuoriuscita di molti storici dal partito stesso®.

Certamente, la scuola degli storici comunisti britannici ha
profondamente rinnovato la storiografia novecentesca, marxista e non.
La convivenza della rigorosita scientifica incarnata dall’economia
politica marxista e dal materialismo storico e dialettico (la storia come
scienza) e di uno spiccato spirito anti-meccanicistico che portava a
studiare e a tenere in grande considerazione il “fattore umano” (la storia
come poesia) & probabilmente il lascito teorico e metodologico piu
importante di quella esperienza decennale. L’idea per cui i fenomeni
storici vanno studiati si in primis nella loro essenza economica ma poi
anche in quella sociale e a partire dalle condizioni degli uomini e delle
donne in carne e ossa che vivevano quegli eventi (la “storia dal basso”),

>° Ivi, pp. 60-62.
% TAGLIAFERRI 2006, p. 144-45.

376



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

per poi analizzare I'influenza dei fattori culturali e politici sulla loro
evoluzione, ha costituito all’epoca un’importantissima novita nel
panorama storiografico anche e soprattutto marxista. Una concezione
maturata nei lavori successivi al 1956 di molti degli storici che avevano
animato 'esperienza del Gruppo.

Lo dimostra, ad esempio, il contributo di Hobsbawm al dibattito
sulle condizioni di vita in Gran Bretagna durante la Rivoluzione
Industriale, sviluppatosi tra la fine degli anni Cinquanta e la meta dei
Sessanta del secolo scorso. O ancora gli studi dello stesso Hobsbawm
fra il 1951 e il 1964 sulla relazione fra salari, produttivita e carichi di
lavoro nel periodo dalla nascita del capitalismo industriale all’avvento
del taylorismo, ma anche quelli sul rapporto fra aristocrazia operaia,
riformismo politico e spontaneismo sindacale e sull’influenza dei cicli
economici, delle tradizioni nazionali e della militanza politica sul
movimento operaio britannico fra ‘800 e ‘900 (anche attraverso
comparazioni con altre esperienze internazionali, segnatamente quella
francese)®’. Allo stesso modo, lo dimostra I’attenzione posta sul ruolo
della religione fra i movimenti rivoluzionari durante la guerra civile
inglese, fra i diseredati che andavano a ingrossare le file delle bande
contadine in epoca moderna e nelle lotte operaie del XVIII-XIX secolo,
fenomeni studiati approfonditamente da Hill, Thompson e
Hobsbawm®. Come scrisse Hilton in un celebre articolo sullo studio
del capitalismo, «non ¢ sufficiente studiare il capitale, il lavoro salariato
e le unita di produzione nei loro aspetti economici. Dato che gli uomini
fanno la propria storia, lo storico deve conoscere quale ruolo giochi la
coscienza politica e sociale delle varie classi nell’avanzare o ritardare lo
sviluppo capitalistico»®’.

! PANTALONI 2015, pp. 21-60.
%2 SAMUEL 1980, p. 43.
% HILTON 1952, p. 42.

377



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Riferimenti bibliografici

AGOSTI, ALDO, 2011
1] test di una vita: profilo di Eric Hobsbawm, “Passato e Presente”, n® 84, pp. 115-40.

BRAIDWOOD, ROBERT, 1946
What Happened in History by Gordon Childe, “American Journal of Archaeology”,
vol. 50, n° 3, pp. 421-22.

CAMPBELL, JOHN, 1947
Studies in the Development of Capitalism, Chapters VII and VIII, “The Modern
Quarterly”, vol. 2, n° 4, pp. 366-69.

CHILDE, GORDON 1946
What Happened in History, Penguin Books, New York.

DOBB, MAURICE, 1946

Studies in the Development of Capitalism, Routledge & Kegan Paul Ltd, London.

ID., 1947-1948

Marxism and Social Sciences, “The Modern Quarterly”, vol. 3, n° 1, pp. 5-21.

ID., 1951

Historical Materialism and the Role of the Economic Factor, “History”, New Series,
vol. 36, n° 126/127, pp. 1-11.

HALDANE, JOHN, 1945-1946
Intellectual Liberty and Spiritual Values, “The Modern Quarterly”, vol. 1, n° 1, pp. 6-
14.

HILL, CHRISTOPHER, 1946

Society and Andrew Marvell, “The Modern Quarterly”, n° 4, pp. 6-31.

ID., 1947

Studies in the Development of Capitalism. Chapters from III to VI, “The Modern
Quarterly”, vol. 2, n° 3, pp. 269-72.

ID., 1947

England’s Democratic Army, “Communist Review”, vol. 2, n° 6, pp. 171-78.

ID., 1948

The Fight for an Indipendent Forejgn Policy, “Communist Review”, vol. 3. n° 2, pp. 46-
52.

ID., 1948

Marxism and History, “The Modern Quarterly”, vol. 3, n° 2, pp. 52-64.

ID., 1949

The English Revolution and the State, “The Modern Quarterly”, vol. 4, n°® 2, pp. 110-
28.

ID., 1955

The English Revolution, 1640, Lawrence & Wishart, London, (prima ed. 1940).

378



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ID., 1992

The World Turned Upside Down: Radical Ideas During the English Revolution,
Penguin, London, (prima ed. 1972; ed. It.: // mondo alla rovescia. Idee e movimenti
rivoluzionari nell'Inghilterra del '600, Einaudi, Torino 1981).

HILL, CHRISTOPHER E DELL, EDMUND, 1949
The Good Old Cause, Taylor & Francis, London.

HILTON, RODNEY, 1947

Studies in the Development of Capitalism. Chapters I and II, “The Modern Quarterly”,
vol. 2, n° 3, pp. 265-69.

ID., 1952

Capitalism — What's in a Name?, “Past & Present”, n° 1, pp. 32-43.

HISTORIANS’ GROUP, 1948
State and Revolution in Tudor and Stuart England, “Communist Review”, vol. 3, n° 7,
pp. 207-14.

HoBSBAWM, ERIC, 1947

The Hero in History, “The Modern Quarterly”, vol. 2, n° 2, pp. 185-89.

ID., 1948

Keir Hardre, “Communist Review”, vol. 3, n° 6.

ID., 1948

Labour’s Turning Point 1880-1900, Lawrence & Wishart, London.

ID., 1955

Where are the British Historians Going?, “The Marxist Quarterly”, vol. 2, n° 1, pp. 14-
26.

ID., 1959

Primitive Rebels, Studies in Archaic Forms of Social Movements in the 19th and 20th
Centuries, Manchester, University Press, 1959; ed. it.: [ ribelli Forme primitive di
rivolta sociale, Einaudi, Torino 1966.

ID., 1962

The Age of Revolution. Europe 1789-1848, Weidenfeld & Nicolson, London; ed. it.: Le
rivoluzioni borghesi: 1789-15848, 11 Saggiatore, Milano, 1971.

ID., 1972

Studi di storia del movimento operaio, Einaudi, Torino; ed. orig.: Labouring Men.
Studies in the History of Labour, Weidenfeld & Nicolson, London 1964,

ID., 1975

The Age of Capital, 1848-1875, Weidenfeld & Nicolson, London; ed. it.: 1/ trionfo della
borghesia 1848-1875, Laterza, Roma-Bari, 1976).

ID,, 1987

The Age of Empire 1875-1914, Weidenfeld & Nicolson, London; edizione italiana:
L ‘eta degli imperi 1875-1914, Laterza, Roma-Bari, 2013.

ID., 1994

Age of Extremes. The Short Twentieth Century 1914-1991, Michael Joseph, London;
ed. it.: ] secolo breve 1914-1991, Rizzoli, Milano 2014.

379



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Ip., 2010
Interesting Times. A Twentieth-Century Life, Abacus, London.

JOHNSON, RICHARD, 1979

“Culture and the Historians”, in CLARKE, J.; CRITCHER, C. E JOHNSON, R. (EDS.),
Working Class Culture: Studies in History and Theory, Hutchinson, London.

ID. (A CURA DI), 1982

Making Histories, Hutchinson, London

KAYE, HARVEY, 1995
The British Marxist Historians, MacMillan, Basingtoke.

MAY, DAPHNE, 1949
Work of the Historians’ Group, “The Communist Review”, vol. 4, n° 5, pp. 541-43.

MORGAN, KEVIN, 1996
The archives of the British Communist Party: a historical overview, in “Twentieth
Century British History”, vol. 7, n° 3.

MORTON, ANDREW, 1949

How the Bourgeoisie Won Power, “The Modern Quarterly”, vol. 4, n° 2, pp. 99-109.
ID., 1949

James Harrington: Revolutionary Theorist, “Communist Review” , vol. 4, n° 3, pp. 457-
62.

ID., 2014

A People’s History of England, AAkar Books, Delhi (ed. orig. 1938).

PANTALONI, ALBERTO, 2015
La traiettoria storica del movimento operaio negli studi di Eric John Hobsbawm, tesi di

laurea magistrale (relatore Francesco Tuccari), Universita degli Studi di Torino, A.A.
2013-2014.

RENTON, DAVE, 2001
Opening the Books: the Personal Papers of Dona Torr, “History Workshop Journal”,
n° 52, pp. 236-245.

SAMUEL, RAPHAEL, 1980
British Marxist Historians, 1880-1980: Part One, “New Left Review”, 1/120, pp. 21-96.

SCHWARZ, BILL, 1982
““The People’ in History: the Communist Party Historians’ Group, 1946-56”, in
JOHNSON 1982, pp. 44-95.

TAGLIAFERRI, TEODORO, 2006

«Diventare storici anche del tempo presente»: la crisi del '56 e la storiografia marxista
britannica, “Studi storici”, n° 1, gennaio-marzo, pp. 143-83.

380



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

THOMPSON, EDWARD, 1963
The Making of the English Working Class, Gollancz, London.

http://grahamstevenson.me.uk.

http://www.phm.org.uk/.

http://www.marx-memorial-library.org/.
http://www.communistpartyarchive.org.uk/.

http://www.wcml.org.uk/.
www.history.ac.uk/makinghistory/resources/articles/marxist_history.html.
http://www.historyworkshop.org.uk/from-communist-party-historians-group-to-
socialist-history-society-1946-2017/.
www.imperialglobalexeter.com/2016/03/08/the-historians-group-of-the-communist-
party-ten-years-that-reshaped-history/.
http://grahamstevenson.me.uk/index.php/biographies/m-o/m/418-a-l-morton.

http://www.summerhillschool.co.uk.

381



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

I primi insediamenti arabi in Calabria
Antonio Maurizio Loiacono

The tirst Arabs’ settlements in Calabria are a clear and unavoidable consequence of the
Islamic expansion thar hit the Iralian peninsula in IX century. In the light of their
origin, structure and later history, all the attacks perpetrated by the Arabs are clearly
not just disordered acts of looting, but planned incursions having as a final goal the
conquer of Southern Italy. Their settlements became an important part of the economic
and political state of the entire region.

Keywords: Islamic expansion, Arabs, Calabria, Aghlabid dynasty.

1. La fine della Hudna

Con la rottura della tregua tra dinastia Aghlabide e Bizantini,
nell’827, e la successiva occupazione della Sicilia da parte del giovane
potentato africano, si apre il capitolo dell’espansionismo degli Arabi
verso la Ard al Kabira: la Lunga Terra (o Terra Grande), come essi
definivano la penisola italiana. Il periodo di pace che si era cosi
concluso & conosciuto nelle fonti arabe come Hudna, termine
traducibile con armistizio, e aveva avuto inizio nel 752, allorché le
conquiste arabe avevano perso il loro slancio esplosivo. L’area
denominata /frigiya — corrispondente all’attuale Tunisia — era stata fino
a quel momento la base operativa di tutte le operazioni che avevano
interessato il Mediterraneo occidentale.

Dal momento che la dinastia aghlabide prende il potere solo nel
ventennio successivo alla cessazione delle ostilita, ¢ evidente che questo
accordo nasceva da circostanze che con I'evolversi degli eventi erano
fortemente mutate. A spingere in direzione di uno scontro bellico con i
Bizantini sono tuttavia anche le tensioni interne all’élite di Qayrawan',
che si facevano via via piu preoccupanti e che attraverso una politica
militarmente aggressiva avrebbero trovato un adeguato sfogo. La
questione delle tensioni sociali interne al potentato africano, e di come
queste si siano poi trasposte sul piano politico e su quello
giurisdizionale, sono molto interessanti, specie per quel che concerne
I'opposizione alla guerra del giurisperito Sahnun ibn Kadim, ma

"' TALBI 1966 p. 403 sgg.
382



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

esulano dal tema trattato in questo breve esposto. E utile sottolineare,
tuttavia, come le societa islamiche gia a partire dai primi secoli, abbiano
saputo mantenere al loro interno numerose posizioni politiche
contrastanti.

L’improvvisa espansione dell' Impero arabo-islamico aveva portato
sotto l'autorita califfale delle vaste regioni che a causa della grande
distanza e di significative differenze culturali difficilmente potevano
essere controllate da un potere centralizzato. In alcune aree le varie
forme di autonomia, ed in taluni casi di piena indipendenza, furono
terreno fertile affinché le varie “eresie” islamiche potessero attecchire
ed esprimersi anche politicamente. Le realta politico-amministrative di
cui qui occorre fare menzione per meglio comprendere alcuni sviluppi
successivi sono tre: ’Emirato di Cordova, sorto da un ramo superstite
della dinastia Omayyade, che pur essendo sunnita non riconosceva il
Califfo di Bagdad; la citta-stato di Nekur, retta dalla dinastia Salihide,
strettamente alleata della precedente; 'Emirato Idriside con sede a Fes,
di orientamento “alide ”, che si giovava della piena legittimazione da
parte delle autorita di Bagdad, sebbene non avesse con listituto califfale
altro che un rapporto formale di reciproco riconoscimento. Se gli emiri
di Qayrawan sono tenuti al rispetto degli accordi di pace in quanto
subordinati all’autorita califfale che li aveva precedentemente stipulati,
le altre entita politiche arabe non esitavano ad effettuare attacchi sul
territorio bizantino.

Nei rapporti tra I'Impero Romeo e I'Emirato di Ifrigiya il momento
della Hudna ¢ caratterizzato dallo sviluppo di una fitta rete
commerciale e dal rilancio della rete di rotte marittime. La classe
mercantile araba, notoriamente vivace, raggiunge certamente i
principali moli della penisola e, soprattutto nell’area campana, stringe
accordi destinati ad avere una pesante ricaduta politica.

Il piu antico documento storico che faccia cenno a una incursione
sulla costa calabrese da parte di predoni arabi ¢ una lettera dell’813
inviata a Carlo Magno da Leone III, che riferisce di un incontro tra
Gregorio, patrizio della Sicilia, e i Saraceni, in cui si stipulava un
accordo scritto che vincolava le parti per 10 anni e che aveva come
oggetto, tra laltro, la restituzione di tutti i prigionieri catturati. Quindi
aggiunge:

«et postquam jam dictum pactum inter se firmaverunt, et missus ab ipso
patricio absolutus est, invenit in catena unum hominem sub nimia velocitate ad

383



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

patricium nuntiare festinans, quod sempem navigia Maurorum predaverunt
. . . . . . 2
unum vicum in Regio, et duae naves ex eis post eos ad litus exierunt vacue»”.

Il testo sembra fare riferimento alla localita di Columna Regina, un
piccolo abitato situato sulle sponde dello stretto che oggi prende il
nome di Villa San Giovanni.

La serie di interrogativi che questo documento apre ¢ piuttosto
vasta, e solo ad alcuni fra questi ¢ possibile dare una risposta certa.
Sebbene la fonte si riferisca ai Saraceni senza tener conto della presenza
delle varie realta arabe, sembra scontato’ che gli interlocutori dei
bizantini fossero emissari del’Emirato Idriside. Se quindi con le
autorita di Qayrawan vi ¢ la pace e con quelle di Fes si sta appunto
intavolando un accordo simile, si puo ragionevolmente supporre che
questo primo attacco sia da attribuire ad una flotta proveniente
dall’Andalusia. Difatti, secondo una testimonianza che leggiamo negli
Annales qui dicuntur Einhardi riferita all’anno precedente, una flotta
era salpata «dall’Africa e dalla Spagna» per attaccare le coste italiane:
«et propter famam classis, quae et de Africa et de Hispania ad
vastandam italiam ventura dicebatur»®,

Perché la menzione dell’ Africa? Presumibilmente I'attacco lampo ad
una costa bizantina aveva come scopo non tanto la conquista di bottino,
quanto il sabotaggio degli accordi tra Bizantini e Idrisidi. Un eventuale
accordo avrebbe infatti giovato al potente emirato dell’estremo
occidente islamico, che in tal modo avrebbe potuto concentrare le sue
forze per la conquista di Nekur. Ecco quindi che gli Omayyadi, insieme
con i loro alleati Salhidi, realizzano un’azione militare di portata
estremamente ridotta che riesce a scongiurare questa possibilita.

2. L espansione nell'ltalia meridionale
Le rivalita tra i diversi potentati arabi, durante la progressiva

conquista dell’'Isola, non sono affatto sopite, e la causa di questo rinato
vigore bellico non ¢ affatto da ricercarsi nel recupero di una unione di

2 LEO II1 1865, p. 514.
’ TALBI 1966, p. 396.
* EGINHARD 1843, 1, p. 298.

384



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

intenti tra i musulmani del Mediterraneo occidentale; & semmai vero il
contrario. Tralasciando pero il confronto con ’Emirato di Cordova, di
cui non ¢ registrato alcun coinvolgimento diretto negli eventi calabresi
per oltre un secolo, ¢ necessario esporre brevemente le vicende che
portarono alla formazione dei primi insediamenti saraceni in Calabria.
Ora, se i fatti che portano al coinvolgimento di truppe arabe nel
meridione d’Italia sono senz’altro universalmente noti, quello che si
tentera di fare qui di seguito ¢ una lettura degli avvenimenti che tenga
conto del rapporto tra le localita coinvolte e la rete di comunicazioni
marittime e terrestri.

L’accorta politica diplomatica che aveva consentito all’Emirato di
Ifrigiya di inserirsi stabilmente nella rete commerciale delle citta
campane durante il periodo della Hudna, inizia a dare i suoi frutti,
offrendo I'occasione per una penetrazione militare: il Duca Andrea di
Napoli (834-840) si trova assediato dalle forze del principe longobardo
Sicardo (832-839)°, che attacca la citta partenopea in cerca di uno
sbocco sul Tirreno. Il console di Napoli, malgrado I’alleanza con Gaeta
e Amalfi, non riesce a divincolarsi dalla stretta delle forze del
Longobardo e chiede il soccorso ai Bizantini dell Imperatore Teofilo e
ai Franchi di Ludovico II, ma il suo appello resta inascoltato. Decide
quindi di far valere la sua alleanza con gli Arabi di Palermo, che
intervennero nel conflitto sbaragliando in poco tempo gli avversari
longobardi per poi tornare, carichi di bottino, in Sicilia.

Saranno proprio i Napoletani che alimenteranno i progetti di
conquista degli Arabi in tutto il meridione italiano, inducendoli a
puntare su Brindisi nell’838. L’emiro di Ifrigiya, Aba ‘Iqal al-Aglab bin
Ibrahim, approfitta immediatamente dell’occasione. Brindisi era stata in
periodo romano uno dei porti piu importanti nel commercio con
I'Oriente, collegata all’ Urbe dalla Via Appia, attraverso Benevento e
Capua. La permanenza saracena nella citta pugliese non ¢ comunque
duratura: attaccata dalle forze di Sicardo, la citta € dapprima difesa con
astuzia dai Saraceni, che infliggono una sconfitta mutilante agli avversari
attraverso 1’'uso di micidiali trappole®, & successivamente abbandonata
all’approssimarsi di una seconda spedizione.

> AMARI 1854, vol. I, p. 311.
¢ TALBI 1966, p. 445.

385



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Nell’839 Sicardo viene assassinato e la contesa per la successione
diviene una vera e propria lotta per il potere tra Radelchi e Siconolfo,
causando la definitiva crisi del ducato longobardo. Entrambi i
contendenti schierano milizie arabe tra le proprie fila: nel breve volgere
di due anni 'avanzata araba porta alla presa di Taranto, che diventa un
ulteriore centro di irraggiamento dell’espansione negli anni successivi,
mettendo in atto una serie di conquiste che porteranno alla presa di
Bari da parte del berbero Khalfun nel’847.

Ovviamente non ¢ possibile dilungarsi sulla vicenda di quella
istituzione politica che nel 864 otterra il riconoscimento di Bagdad
divenendo ’Emirato di Bari’, ma ¢& importante sottolineare quanto la
presa di questo importante centro abbia rappresentato il massimo
successo della dinastia aghlabide nel suo disegno espansionistico sulla
terraferma italiana. Sebbene diretti di fatto contro territori controllati
per lo piu dai Longobardi, con la loro strategia di ampio respiro gli
Arabi sono — gia in questa fase — orientati allo scontro con i Bizantini, i
quali avevano perfetta coscienza della situazione. Tuttavia questi ultimi,
impossibilitati ad agire direttamente, richiedono I'aiuto dei veneziani, i
quali accorrono con sessanta navi a Taranto e vengono sconfitti cosi
duramente che la flotta saracena arriva a saccheggiare il Quarnaro,
come racconta la cronaca di Giovanni Diacono®.

In questo stesso passo, lo storico veneziano individua in Taranto il
quartier generale dei Saraceni: «ubi Saba Saracenorum princeps cum
maximo exercitu manebat, easdem destinavit». Chi ¢ dunque questo
Saba principe dei Saraceni? Non si tratta di un nome proprio, ma di un
titolo, quello di “sahib al-ustal”, il comandante in capo della flotta
musulmana, capo riconosciuto della spedizione inviata in terraferma
dall’emiro di Ifrigiya Aba ‘Iqal al-Aglab b. Ibrahim’.

Il Chronicon Salernitanum'® identifica questo personaggio come
Apolaffar (Abu Massar o Abu Jafar) e afferma che egli avrebbe avuto
anche il controllo degli Arabi stanziati, come si vedra, in Calabria:
«Alius Agarenus, Apolaffar nomine, Tarentum deiebat, et ipse illo in
tempore Agarenorum qui in Calabrie finibus demorabant». Nello stesso

" MUSCA 1967.

® TOHANNES DIACONUS 1846, pp. 4-38; p. 17s.

? DI BRANCO E WOLF cds.

Y Chr. Saler., LXXXI, pp. 79-84; cfr DI BRANCO E WOLF cds.

386



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

periodo, accampamenti militari arabi sorgono a Sepino, nel Molise, e ad
Agropoli. Gli arabi risiedenti in quest’ultimo insediamento riceveranno
nell’883, in virtu di un accordo con Gaeta, il permesso di stanziarsi nel
Garigliano, dove fonderanno un insediamento florido e potente la cui
influenza sara determinante per gli sviluppi successivi'’.

Questo brevissimo excursus sui fatti che vedono imporsi i
combattenti arabi come elemento determinante del gioco geopolitico in
Italia non rende giustizia alla portata e alla complessita del fenomeno,
che tuttavia non pud essere qui affrontato in modo esaustivo, ma ha il
semplice scopo di sottolineare il contesto generale dell’espansione araba
nel Mezzogiorno.

3. Il valore strategico dell’area settentrionale della Calabria

Osservando gli sviluppi di questa progressiva conquista, si puo
cogliere immediatamente quello che potrebbe essere considerato il
dilemma strategico dellEmiro di Qayrawan, consistente nel dover
coordinare le forze militari impegnate nel meridione italiano su diversi
fronti, distribuiti in tre differenti teatri di operazioni: la Sicilia, ’area
campana e la Puglia. Sono scarne le fonti che possano testimoniare una
presenza araba in Calabria riconducibile a questa prima ondata di
conquista; solo Ibn al Athir'* segnala uno scontro nel 840 con i
Bizantini, in cui le forze saracene, riportando una netta vittoria,
riescono ad attestarsi militarmente sul territorio.

In questa prima ondata di conquista vediamo le forze arabe
propagarsi sulla penisola a partire dagli stanziamenti in Campania. Se
quindi la fonte precisa che lo scontro avvenuto in Calabria ha visto
contrapporsi Arabi e Bizantini, non possiamo che dedurre che i primi
avessero minacciato direttamente il territorio della piu settentrionale
delle roccaforti greche nell’area tirrenica del Bruzio, ovvero Nepetia (o
Clampetia), quella stessa citta che sarebbe stata presa dagli arabi solo
nel 846" assumendo poi il nome di Amantea”,

"' TUCCIARONE 1991; DI BRANCO; MATULLO E WOLF 2014.
2 IBN AL-ATHIR 1881, p. 373.
P TONGHINI 1997, p. 205

387



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Nelle fonti consultate non vi € traccia di scontri con I'elemento
longobardo, che pure era presumibilmente dominante nell’area
settentrionale della Calabria, e neppure la ricerca archeologica ha finora
colmato la lacuna. Lo scontro diretto con i Bizantini, in assenza di
qualsiasi menzione dei Longobardi, fa supporre che gli Arabi avessero
garantito ’accesso in sicurezza a tutta la fascia costiera della Calabria
settentrionale. Pochi ma significativi elementi possono confermare la
presenza di Arabi stanziali in quest’area; tuttavia osservando i toponimi
dell’area ¢ possibile riconoscere non pochi elementi di provenienza
certamente araba. Ci si riferisce qui ai centri abitati di Saracena e
Altomonte, quest’ultimo denominato in epoca medievale Baracalla, un
toponimo che tradisce senz’altro I'espressione araba Barak Allah ossia
“Benedizione di Dio”. Nella stessa area, sulla costa, troviamo altre
testimonianze di una influenza araba importante, e ci riferiamo qui alla
Torre di Talao, presso Scalea, il cui nome richiama anch’esso 1’arabo®,
ma soprattutto alla stessa struttura urbanistica della cittadina, che
presenta appunto un impianto urbanistico che per una serie di elementi
puo essere riconosciuto come riconducibile a maestranze arabe'®.

Ma quali potevano essere i vantaggi del controllo di quest’area?
Ritengo che per rispondere adeguatamente a questa domanda occorra
distinguere due diversi piani di interesse: quello attinente al controllo
delle risorse e quello relativo alle potenzialita strategiche del territorio.

a) Le risorse. L’accesso immediato all’Altopiano Silano offre la
possibilita di approvvigionarsi di alcune delle materie prime
indispensabili al mantenimento in efficienza delle forze navali, che sono
lo strumento attraverso il quale la macchina bellica aghlabide poteva
effettivamente proiettarsi nei vari teatri di operazioni. Occorrerebbe
approfondire il tema del ruolo giocato dalla flotta araba nel corso
dell’esplosiva espansione dell’Islam nella stessa Africa settentrionale, ma
una simile trattazione porterebbe davvero troppo lontano. In ogni caso,

4 Probabilmente dall’arabo A/-Manti’a, “luogo elevato”, coerentemente con la
posizione geografica di Amantea.

P11 termine arabo tala% dalla stessa radice del verbo “osservare, guardare”, ha
tra i suoi significati anche quello di avamposto.

¢ GUIDONI 1985.

388



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

non si insistera mai abbastanza sulla necessita di preservare la flotta,
mettendo in atto adeguate misure per manutenetla.

Gia nel primo secolo a.C, lo storico Dionigi di Alicarnasso descrive
la Sila in questi termini:

«questa regione ¢ piena di selve utili alla costruzione di case, di navi o di
qualsiasi altro edificio. Li crescono infatti abeti in gran numero, che s'innalzano
fino al cielo, pioppi neri, pini resinosi, faggi, querce ampie, frassini, nutriti dai
ruscelli che vi scorrono in mezzo, e ogni altro genere di alberi, dai rami cosi
fitti e intrecciati che tengono la montagna nell'oscurita anche di giorno. Di
tutto questo legname, quello che cresce nei pressi del mare e dei fiumi, viene
tagliato alla radice e trasportato in tronchi ai porti pit vicini, in quantita
sufficiente a tutta 1'Italia per la costruzione di navi e di case; quello che cresce
lontano dal mare e dai fiumi, viene tagliato a pezzi per la costruzione di remi,
pertiche e ogni genere di attrezzi e suppellettili domestiche, e viene trasportato
a spalla d'uomo. Ma la quantita di legno maggiore e piu resinosa viene
convertita in pece e fornisce la pece piu fragrante e dolce, chiamata brurtia,
dalla quale il popolo romano trae ogni anno larghe entrate»'’,

L’immagine della Foresta Silana cui si fa riferimento in questa
stesura precede di oltre otto secoli i fatti trattati, ma & tuttavia la riprova
della precisa vocazione economica di questo vastissimo territorio. Se da
un lato non ¢’¢ ragione di ritenere che la Sila avesse cessato di produrre
legname di qualita in misura notevole, dall’altro & indubbio che la pece
sia stata una risorsa ampiamente sfruttata fino all’epoca moderna.

Tra gli svariati impieghi della pece — tra cui ricordiamo I'uso militare
— in questa sede ¢ importante sottolineare quello relativo alla
costruzione e manutenzione delle imbarcazioni. Si puo affermare, senza
rischio di essere smentiti, che una flotta in piena efficienza necessitasse
di avere alle spalle una foresta ricca di pini. Alla luce di quanto detto, ¢
difficile immaginare che lo scontro tra talassocrazie in atto nel
Mediterraneo non passasse anche dalla contesa per il controllo di questa
risorsa e delle sue rotte di distribuzione commerciale.

b) La posizione. Per affrontare con i giusti parametri il tema dei
vantaggi strategici che il controllo della Calabria settentrionale potevano

7 DIONIGI DI ALICARNASSO 1812, XX, p. 15.
389



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

rappresentare, occorre brevemente segnalare alcuni elementi relativi alla
conformazione geografica di questo territorio.

Si ¢ gia detto della Via Appia che collegava Roma a Brindisi
passando per Capua. Da quest’ultima localita si dirama la Via Popilia,
che da Capua si insinua tra i monti del Massiccio del Pollino per
giungere infine a Reggio, mentre in corrispondenza della citta di Santa
Severina un’ulteriore biforcazione collega al circuito viario anche la citta
di Crotone, e dunque la costa jonica. Parallelamente, piu a est, vi & un
ulteriore passaggio che collega la Valle del Crati — corrispondente
all’area di Cosenza — con la Puglia, attraverso lo snodo viario di Cassano
e la Piana di Sibari.

La Valle del Crati, molto prossima ad Amantea — che puo esserne
considerata la porta tirrenica — ¢ quindi uno snodo fondamentale per
raggiungere Bari dalla costa occidentale della Calabria. A questo
proposito sara utile sottolineare come le armate degli aghlabidi
conquistino la citta di Bari nell’847, appunto ’anno seguente la presa di
Amantea,

Anche solo considerando gli eventi di quei secoli che vedono
coinvolti gli Arabi, sono almeno altri due i momenti in cui si puod notare
una stretta correlazione tra la Valle del Crati e la Puglia: nell’871 con le
imprese dell'Imperatore Ludovico II, di cui si trattera piu avanti, e nel
1014-1025, con la sollevazione guidata da Melo di Bari'®. E da
segnalare, comunque, che a caratterizzare il sistema viario calabrese nel
medioevo non sono queste strade maestre, pii 0 meno direttamente
ereditate dal passato imperiale, quanto piuttosto le brevi e tortuose vie
di comunicazione sorte in seguito all’antropizzazione del territorio, con
una rimarchevole impronta anche del fenomeno monastico."

Per quanto riguarda invece le principali rotte marittime, & sufficiente
registrare la presenza di numerosi approdi sulla costa tirrenica, sebbene
Iattivita di produzione di nuovi navigli risulti alquanto carente durante
il periodo altomedievale. I principali scali portuali situati sulla costa
tirrenica sono quelli di Scalea, Cetraro, Amantea, Tropea (o meglio
I'intero promontorio del Monte Poro), Bagnara e, ovviamente, Reggio.

'8 Chr. Bar. p. 33 ; Cfr AMARI 1854, Vol II, p 343.
Y DALENA 2015, p. 69.

390



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Diversamente, sulla costa Jonica, ¢ da rilevare esclusivamente attivita
dello scalo di Crotone™.

Rintracciando su una carta le diverse vie principali di comunicazione
si potra scorgere senz’altro la centralita — rispetto alle aree di interesse
per gli Arabi — della citta di Amantea. Vi sono molte valide ragioni,
infatti, per cui la loro volonta espansionistica — e ci0 sara vero anche nei
secoli successivi, quando la dinastia aghlabide sara ormai tramontata —
passi necessariamente dal controllo di questa posizione. Innanzi tutto, ¢
la posizione che meglio consente di controllare le varie vie di accesso
che, dalla costa, salgono verso la via Popilia, intersecandola — oltretutto
— in prossimita della citta di Cosenza, poco piu a nord della diramazione
che, passando per Santa Severina, giunge alla costa Jonica. Infine, ma
non meno importante, Amantea ¢ facilmente raggiungibile — per via
marittima — dal Promontorio del Monte Poro, il quale ¢ collegato
direttamente alla Sicilia®".

Riassumendo: I'’Emirato di Sicilia, il grande insediamento sul
Garigliano (e le altre colonie, grandi e piccole, in Campania e nel Lazio)
e ’Emirato di Bari trovano come punto di contatto la citta di Amantea,
e a riprova di questo si deve sottolineare come tale citta-fortezza fosse
controllata direttamente da un funzionario degli Aghlabidi, che non a
caso ¢ noto anche alle fonti latine, con il nome latinizzato di Cincimo,
cui viene riconosciuto 'appellativo di principe: «Ut haec audivit eorum
principe, Cincimo nomine, de Civitate Amantea obviam eorum exiit,
praeparatus viriliter»*. Non si trattava perd di un emiro, cosi come non
erano emirati quei governatorati saraceni distribuiti per tutto il
Mediterraneo, ma di un capo militare avente presumibilmente il titolo
di “sahib al-ustal”®.

Per comprendere appieno il ruolo e le funzioni del “sahib al-usttl”,
che letteralmente designa il “capo della flotta”, occorre tenere a mente
il passo, gia citato, di Giovanni Diacono: wubi Saba Saracenorum
princeps”™. 1l cronista ritiene che “Saba” abbia il titolo di Principe, lo
stesso titolo che sara poi riferito a Cincimo, denotando evidentemente

2 Ivi, p. 96 sgg.

2L MINUTO 2016, p. 75.

2 ANDREA DA BERGAMO 1878, p. 14.
2 DI BRANCO E WOLF cds.

 Joh. Diac. 1846, pp. 4-38; p. 17 sgg.

391



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

una sua autorita riconosciuta — anche rispetto agli altri generali arabi
presenti — in virtu della quale egli presumibilmente esercitava anche
facolta di carattere diplomatico, non limitandosi ad un ruolo
unicamente militare. Ma c¢’¢ di piu: Di Branco identifica il capo
saraceno facendo ricorso a un «passo di Ibn ‘Idari, il quale afferma che
nel 275/888-89, mentre era in corso una rivolta, Ibrahim II fece il suo
ingresso a Qayrawan accompagnato da un personaggio di nome Nasr
ibn al-Samsama, che viene definito hagib (ciambellano) dell’emiro, alla
testa di un distaccamento del gund».

E in questa ottica che possiamo ravvisare le ragioni per cui nei 40
anni in cui Amantea ¢ sede di un insediamento arabo, le autorita si
preoccupino di ristrutturare il castello”, dotino la citta di una piccola
flotta®®, estendendo cosi il suo controllo sulle coste e verso 1’entroterra
oltre che dislocando sul territorio una rete di presidi. Ed & sempre per la
stessa ragione che la citta sara oggetto di attenzione costante da parte
degli Arabi, che riusciranno nuovamente a imporre il proprio dominio
dal 975 al 1032, A questo proposito sara utile sottolineare come
precedentemente alla conquista araba la localita che avrebbe poi preso
il nome di Amantea — Clampetia o Nepetia — era identificata come
semplice focus, cioé una localita priva di mura, da Plinio, o addirittura
come 4ger, che sta a identificare un terreno coltivato, nel /Jber
coloniarum.

4. Ulreriore espansione in Calabria

Dall’851 ’Emirato di Ifrigiya pone al comando delle forze siciliane
‘Abbas ibn al-Fadl, riconosciuto come un valoroso guerriero, avendo
inflitto nell’845 una cocente sconfitta ai Greci presso Butera®. Il
periodo di reggenza di questo emiro sara caratterizzato da una decisa
spinta espansionistica: «Avea Governato al ‘Abbas ben undici anni;
Continuata sempre la guerra sacra inverno e state; infestati [perfino] i

> (GAMBI 1978.

26 PLACANICA 1999, p.74.
27 TONGHINI 1997, p. 206.
8 TALBI, p. 460.

392



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

territori di Calabria e di Longobardia, e fatti stanziare i musulmani in
quelle provincie»”,

A partire dal caposaldo di Amantea sarebbe stata presa Tropea nello
stesso 851°°, coerentemente con il disegno di realizzare una continuita
territoriale che consentisse il collegamento diretto tra gli insediamenti
calabresi e la Sicilia. Successivamente, la conquista di Santa Severina, la
Nave di Pletra, porta gli Arabi ad assumere una importante posizione
nell’entroterra, proiettandosi verso il Mar Jonio. Qualche
problematicita & presentata dalla datazione di questa conquista, ma non
vi € menzione della caduta di Santa Severina in mano araba se non nella
lettura che Talbi fa del Bayar’', ossia la menzione della resa di una citta
chiamata Sabrina o Saharina nell’anno dell’Egira 239, corrispondente al
853-854.

Testimonianze di provenienza cristiana invece ci informano di come
questi primi insediamenti fungessero da testa di ponte per “compiere
razzie” ovvero, verosimilmente, per consolidare una presenza che
doveva certamente avere il carattere di una conquista: «universi
Saraceni tam de Gariliano quam de Agropoli comuniter collecti,
Calabriam, qua residebat Graecorum exercitus super Saracenos in
Sancta Severina commorantes, properarunt; ubi et omnes Graiorum
gladiis extinti sunt. Dehinc Amanteum castrum captum est. Deinde et
dictae beatae Severinae oppidum apprehensum est»’.

Santa Severina, che si erge sulle pendici orientali della Sila, &
collocata in una posizione strategica formidabile, che consente il
controllo di un vasto territorio e di alcune delle pit importanti vie di
comunicazione. Anche qui gli arabi intervengono sulla struttura del
castello, rinvigorendo I’edificio bizantino precedente”. Pi a Sud,
I'insediamento arabo di Tropea sembra essere, da quel poco che si puo
cogliere dalle fonti, il pit problematico per le forze bizantine: si trova in
una posizione dominante rispetto agli scali commerciali del Monte
Poro, centrali per il controllo dei traffici con la Sicilia, ed estende la sua
sfera di influenza su Nicotera, in cui probabilmente risiede anche un

? IBN AL-ATHIR 1881, p. 382.

% NOYE 2001, p. 29.

L IBN IDHARI 1881, Vol II, p. 10; cfr TALBI 1966, p. 462.
2 ERCHEMPERTO 1878, P. 257; cfr. DALENA 2015.

» CERAUDO 1998, p. 53.

393



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

contingente armato. Se gia nell’850 era gia stata espugnata Vibo™,
presumibilmente dagli stessi Saraceni che di li a un anno si sarebbero
stanziati a Tropea, dopo lo stanziamento questa armata allargava
I’egemonia della citta in direzione dell’entroterra, fino a Tauriana, citta
che viene definitivamente abbandonata, anche se sembra ormai
riconosciuto che le incursioni arabe furono solo il colpo di grazia ad un
insediamento che stava gia sparendo, secondo la Noyé a causa di una
“lente aspihxie”; sorte toccata, secondo la studiosa, anche a Nicotera®.

Le fonti non danno alcuna informazione sulla politica che le nuove
autorita arabe mantengono verso la popolazione assoggettata, né ¢
possibile avere riscontri in merito a elementi sociali o religiosi relativi al
periodo in questione nelle localita menzionate: tuttavia I’archeologia
apre qualche spiraglio in tal senso, dimostrando come alla presenza
saracena sia da attribuire una di sviluppo economico e crescita
demografica®. Inoltre, malgrado il dibattito storiografico sia
sostanzialmente aperto in proposito al contatto commerciale nel
Mediterraneo altomedievale, ad oggi appare obsoleta la tesi sostenuta
da Henri Pirenne, secondo cui I’espansione islamica abbia provocato
una brusca interruzione dei commerci. Di certo, tuttavia, manca
qualsiasi evidenza archeologica di una crisi degli scambi nei secoli IX-X
relativamente alle coste calabresi’’.

5. GIi attacchi di Ludovico II e il crollo della dominazione araba

Gli insediamenti arabi in Calabria sostengono una prima prova
bellica nel 871, quando Ludovico II il Giovane — impegnato nell’assedio
di Bari — viene raggiunto da un messo proveniente de finibus
Calabriaé”® che richiede l'intervento dell’Imperatore per scacciare i
Saracent:

* PLACANICA 1999, p.79

% NOYE 1988, p. 135

’ NOYE 2001, p. 630.

" DI GANGI E LEBOLE DI GANGI 1997, p. 213.
’® ANDREAE BERGOMATIS 1878, p. 14.

394



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

«Domine imperator, vestri esse volumus, et per vestram defensionem salvi
fore confidimus. Gens Sarracinorum venerunt, terra nostra dissipaverunt,
civitates desolaverunt, aecclesias suffuderunt; tantum ad vos petimus, ut des

nos caput confortacionis, qui nos adiuvent et confortent. Sacramenta vobis

damus, tributa solvimus»"".

Un contingente di cavalleria pesante, rinforzato da fanteria locale
reclutata dai vescovi Osco e Gheriardo, si mette in marcia verso
Amantea, ove sorprende il nemico riportando una netta vittoria. Le
successive sortite di Cincimo, ovvero al-Samsama, si infrangono contro
le difese dell'Imperatore, che puo evidentemente contare anche su
un’efficiente rete di spionaggio. Sembra che lo stesso sahib riesca
appena ad aver salva la vita rifugiandosi nel suo castello™. Le vittorie di
Ludovico II tuttavia non vengono sfruttate per scardinare la presa araba
sulla Calabria, che certo dovette in quel momento vacillare, ma furono
evidentemente necessarie per rintuzzare le incursioni arabe contro le
forze destinate all’assedio di Bari, che difatti cade quello stesso anno,
mentre le posizioni perdute in Calabria vengono riprese due anni dopo
da un contingente arabo proveniente dal Garigliano*'.

Nell’883 le forze Bizantine di Michele III, guidate dal generale
Stefano Massenzio, attaccano gli insediamenti di Amantea e Santa
Severina. Dopo aver invano posto 1'assedio alla fortezza sul tirreno, il
Generale bizantino si trova costretto a smobilitare le sue truppe da quel
teatro per attaccare Santa Severina, sotto le cui mura i Saraceni di
Calabria riportarono una grande vittoria. Massenzio venne richiamato a
Costantinopoli e destituito del suo incarico™.

L’energica politica difensiva dell Imperatore Basilio, che fruttera
numerose vittorie militari sui molteplici fronti di guerra dell’Impero dei
Romei, ha la sua concreta attuazione anche nel meridione d’Italia con la
campagna militare di Niceforo Foca®, fedele funzionario e abilissimo
stratega militare, investito all’'uopo del titolo di monostrarego. Le
truppe con cui giunge in Calabria nell’885 — dopo aver riconquistato

% Ibid.

4 1bid.

4 NOYE 2001, p. 629.

2 CORSI 2001, p. 56.

¥ GAY 1904, pp. 133-36; PERTUSI 1959, p. 506; LAURENT 1964, pp. 176-83.

395



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

alllImpero Romeo la citta di Taranto nel 480 — sono estremamente
composite dal punto di vista etnico; ne fanno parte soprattutto Slavi e
Armeni,” ma curiosamente anche qualche arabo; accoglievano tra i loro
ranghi anche reparti di pauliciani, membri di una setta cristiana di
tendenza manichea, la cui sedizione era stata appena stroncata dalle
armi bizantine.

La strategia di Niceforo scaturisce dalla consapevolezza della
superiore mobilita tattica ed dall’eccellente capacita di trasmissione
delle informazioni dei guerrieri saraceni, elementi che avevano
provocato la sconfitta di Massenzio. Divise quindi il suo esercito in due
parti, delle quali quella minoritaria conteneva le sortite dalla citta di
Amantea, mentre il generale, con il grosso dell’esercito, manteneva
I'assedio a Santa Severina. Gli insediamenti assediati richiedono il
soccorso dei propri correligionari, e a questo appello risponde un non
meglio precisato “ Principe aghlabita”, che si mette a capo di una truppa
di rinforzo reclutata ad Agropoli e nel Garigliano®; ma la compagine
araba, sfaldata a causa dagli scontri intestini all’Emirato di Sicilia, non
puo sostenere un impegno bellico tanto impegnativo: non resta che
trattare la resa.

L’esperienza degli insediamenti arabi in Calabria giunge cosi al suo
esaurimento. Tuttavia, a sottolineare la compenetrazione culturale tra la
popolazione greca e i conquistatori arabi, interviene anche un elemento
degno di nota: nelle citta di Santa Severina e Amantea si scrive in arabo
ancora nell’XI secolo®. Non & chiaro a quale fenomeno si possa
ricondurre questa continuita linguistica: si trattava di arabi insediati
stabilmente, oppure di greci arabofoni? Ad oggi non ¢ dato saperlo, ma
sta di fatto che ogni elemento lascia intravedere un certo grado di
integrazione sociale.

I tentativi di conquista arabi nei confronti dell’Italia meridionale non
si arrestarono con il tramonto della dinastia Aghlabide, ma
proseguirono con le campagne dei Fatimidi e dei Kalbiti, in forme e con
metodologie nuove e sorprendenti, che dovrebbero essere oggetto di

#“ PLACANICA 1999, p.78.

* ERCHEMPERTO 1878, p. 256; cfr Di BRANCO; MATULLO E WOLF 2014 p.
274; AMARI 1854, vol. I, p. 462.

% NOYE 2001, p. 629.

396



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

approfondimenti ulteriori. Ma per il momento & opportuno fermarci
qua.

Conclusioni

Gli autori delle agiografie medievali*’ si riferiscono alle incursioni
arabe facendo pieno ricorso ad un retroterra culturale permeato dal
principio di Provvidenza Divina. Lo scontro con il nemico saraceno non
prende la forma di una resistenza all’invasione straniera né tantomeno
ricorre a presunti propositi di guerra di religione, zopor cari semmai alla
mentalita moderna. Per l'autore medievale la razzia del nemico
musulmano rappresenta il compimento di un punizione divina, e in
quanto tale assume determinati connotati, tra cui quello dell’assoluta
arbitrarieta. Il castigo ha cosi una causa precisa e mondana — il peccato
— ma nei modi e nei tempi della sua attuazione risente della
imperscrutabile volonta celeste. Un simile approccio, perfettamente
giustificabile dal punto di vista teologico e in considerazione
dell'intento pedagogico di queste opere, ha finito col condizionare il
modo di leggere le testimonianze di quel passato, appesantendo non di
rado i primi pionieristici studi in merito.

Molto si potrebbe ancora dire, inoltre, a proposito di come e perché
il particolare modo di guerreggiare arabo®, cosi diverso dal tipo di
confronto bellico cui i bizantini — in primis — e tutti gli attori occidentali
erano avvezzi, abbia ulteriormente rafforzato questa visione distorta. Gli
studi di Michele Amari e successivamente degli storici Francesco
Gabrieli e Umberto Scerrato, compiono dei passi importanti nel
superamento di una visione parziale e ideologizzata, ma ad oggi
risentono comungue del peso degli anni.

L’attuale rilancio dell’interesse per lo studio del fenomeno
dell’espansione islamica nel meridione d’Italia — cui Mohammed Talbi
ha dato un importante contributo negli anni ’60 — trova dei punti di
riferimento presenti in Marco Di Branco, Alessandro Vanoli, Franco
Cardini, Amedeo Feniello e, in ambito anglosassone, Alex Metcalfe.
Nuove chiavi interpretative permettono di comprendere con maggiore

4 MINUTO 2016.
* DI BRANCO E WOLF 2014, p. 138.

397



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

esattezza le dinamiche intercorse fra le diverse potenze del contesto
mediterraneo e consentono di abbandonare la zavorra di preconcetti
che una certa storiografia ha dimostrato nei confronti degli arabi. In
questo breve lavoro si € voluto innanzi tutto delineare con maggiore
precisione la strategia che gli arabi hanno adottato nella loro
penetrazione militare nel territorio del Mezzogiorno Italiano,
I'importanza della Calabria nelle loro strategie, I'esistenza di fenomeni
di integrazione politica e culturale fra le parti, al di 1a del fatto religioso.

Riferimenti bibliografici

AMARI, MICHELE, 1854
Storia deif Musulmani di Sicilia, Le Monnier, Firenze.

ANDREAE BERGOMATTS, 1878
Historia, a cura di G. WAITZ, in Monumenta Germ. Hist., Scriptores rerum
Langobardicarum et Italicarum saec. VI-IX, Hannoverae, pp. 220-230.

ANONIMO BARESE, 1738
Chronicon Barense, in MURATORI, LUDOVICO ANTONIO, Antiquitates Italica Medi
Aevi, tomo I, Milano, pp. 31-36.

ANONIMO SALERNITANO, 1956

Chronicon Salernitanum. A critical edition with studies on Literary and Historical
Sources and on Language, a cura di Westerberg Ulla, in “Acta Universitatis
Stockholmiensis: Studia latina Stockholmiensia”, III, Almquist-Wiksell, Stockolm.

CERAUDO, GIORGIO, 1999
1l Castello di Santa Severina. Ricerche archeologiche, Rubbettino, Soveria Mannelli.

CORSI, PASQUALE, 2001

“La Calabria bizantina, vicende istituzionali e politico militari”, in PLACANICA
AUGUSTO, La Storia della Calabria. Il Medioevo: i quadri generali, Gangemi, Roma, pp.
15-99.

DALENA, PIETRO, 2015
Calabria Medievale, Adda, Bari.

D1 BRANCO, MARCO; MATULLO, GIANMATTEO E KORDULA, WOLF, 2014

“Nuove ricerche sull’insediamento islamico presso il Garigliano (883-915)”, in Decimo
Incontro di Studi sul Lazio e la Sabina, Roma 4-6 giugno 2013, Atti del Convegno,
Lavori e Studi della Soprintendenza per i Beni Archeologici del Lazio, Roma.

398



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

D1 BRANCO, MARCO E KORDULA, WOLF, 2014

“Terra di conquista? I musulmani nell’ltalia meridionale nell’epoca aghlabide”; in
Guerra Santa” e conquiste islamiche nel Mediterranco (VII-XI sec.), a cura di DI
BRANCO, MARCO E KORDULA, WOLF, Viella, Roma, pp. 125-66.

ID., cds.

Terra di Conguista (inedito in corso di stampa).

D1 GANGI, GIORGIO E LEBOLE DI GANGI, CHIARA MARIA, 1997

La Calabria tra Bizantini e Svevi alla luce dei dati archeologici: alcuni spunti per una
discussione, 1 Congresso Nazionale di Archeologia Medievale, All'insegna del Giglio,
Firenze, pp. 211-14.

DIONIGI DI ALICARNASSO, 1812
Delle antichita romane, a cura di Marco Mastrofini, Foccioli, Roma.

EGINHARD, 1843

(Euvres complétes d'Eginhard réunies pour la premiére fois et traduires en francaise, a
cura di Alexandre Teulet, Jules Renouard et C., Apud Julium Renouard et Socios, Paris.
I, p.298.

ERCHEMPERTO, 1878

Erchemperti Historia Langobardorum Beneventanorum, post G.H. Pertz, iterum in
MGH, Scriprores Rerum Langobardicarum et Iralicarum saec. VI-IX, G. Waitz,
Hannoverae.

GAMBIL, Luclo, 1978
Calabria, UTET, Torino.

GAY, JULES, 1904
L'ltalie méridionale et 'empire byzantin depuis ['avénement de Basile ler jusqu'a la
prise de Bari par les Normands (867-1071), Fontemoing, Parigi.

GUIDONI, ENRICO, 1985

“La componente urbanistica islamica della formazione delle citta italiane”, in GABRIELI
F. ESCERRATO U., Gl Arabi in Italia: cultura, contatti e tradizioni, Garzanti-Scheiwiller,
Milano.

IBN AL-ATHIR, 1881
Al-Kamil #i al-Tarikh, Biblioteca Arabo Sicula a cura di Michele Amari, vol. I, Loescher,

Torino e Roma.
IBN IDHARI, 1881

Bayan al Mughrib, Biblioteca Arabo Sicula a cura di Michele Amari, vol. II, Loescher,
Torino e Roma.

399



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

IOHANNES DIACONUS, 1846
Chronicon Venetum, in MGH, Scriptores, VII, Impensis Bibliopolii Hahniani, G.H.
Pertz, Hannoverae.

LAURENT, VITALIEN. 1964

A propos de la métropole de Santa Severina en Calabre. Quelques remarques, in
“Revue des Etudes Byzantines”, n° 22 (1964), Institut Francaise d’etudes byzantines,
Paris.

MINUTO, DOMENICO, 2016
Orto Santi, Citta del Sole, Reggio Calabria.

Musca, GIOSUE, 1967
L 'Emirato di Bari, Dedalo, Bari.

NOYE, GHISLAINE 1988

Quelgues observations sur l'evolution de I'habitar en Calabre du Ve au XI siecle,
“Rivista di studi bizantini e neoellenici”, n°® 25.

EAD., 2001

“Economia e societa nella Calabria Bizantina”, in PLACANICA, AUGUSTO (A CURA DI), La
Calabria medievale: i quadri generali, Gangemi, Roma.

PERTUSI, AGOSTINO, 1959

“Contributi alla storia dei temi bizantini dell’Italia meridionale”, in Atti del/ IIT
congresso Internazionale di studi sull'alto Medioevo, Centro italiano di studi sull’Alto
Medioevo, Spoleto.

PLACANICA, AUGUSTO, 1999
Storia della Calabria dall’antichita ai giorni nostri, Donzelli, Roma.

SS.LEOIII, 1865
Patrologia Latina, a cura di Jaques Paul Migne, Vol. XCVIII, Paris.

TALBI, MOHAMED, 1966
L 'émirat aghlabide 184-296. 800-909: Histoire politique, Librairie d'Amerique et
d'Orient Adrien Maisonneuve, Paris.

TONGHINI, CRISTINA, 1997

Gli Arabi ad Amantea: elementi di documentazione materiale, “Rivista del
Dipartimento di Studi Asiatici e del Dipartimento di Studi e Ricerche su Africa e Paesi
Arabi dell’Universita Ca’ Foscari”, n° 57.

TUCCIARONE, RAFFAELE, 1991
1 Saraceni del Ducato di Gaeta e nell'ltalia centromeridionale, Gaetagrafiche, Gaeta.

400



Note



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Wolfgang Fritz Haug, la Neue Marx-Lektiire e la «prasseologia»
Alessandro Cardinale

Nessuno dei libri di Wolfgang Fritz Haug & disponibile in
traduzione italiana e l'autore & praticamente sconosciuto nel nostro
Paese. Di primo piano ¢ invece il suo ruolo nella scena culturale
tedesca: professore, ora in pensione, alla Freie Universitat di Berlino,
editore, animatore e autore del Dizionario storico-critico del marxismo
(Historisches Kritisches Worterbuch des Marxismus — HKWAM), della
rivista “Das Argument”, curatore (insieme a Klaus Bochmann)
dell’edizione tedesca dei Quaderni del carcere di Gramsci. Negli ultimi
anni ¢ stato protagonista di un acceso confronto contro quel filone
interpretativo del Capitale affermatosi con successo in Germania,
denominato Neue Marx-Lektiire (Nuova lettura di Marx, d’ora in poi
NML). La lunga polemica con essa e con il suo piu noto esponente,
Michael Heinrich, € raccolta e approfondita nel libro di cui qui mi
occupo', ed ¢ gia annunciata dal titolo che fa il verso a Lire le Capital di
Louis Althusser ma soprattutto al commentario scritto da Michael
Heinrich ai primi capitoli del Capitale, pubblicato nel 2008 (prima
parte) e nel 2013 (seconda) con il titolo Wie das marxsche “ Kapital’
lesen? (Schmetterling Verlag, Stuttgart).

Alle critiche pin mirate Haug fa precedere una prefazione, un
capitolo introduttivo e un capitolo, il secondo, nel quale conduce
un’azione filologica di sabotaggio sul terreno della NML, mediante
considerazioni sul «topos della “media ideale”», divenuto «parola di
riconoscimento» (40) e «motto» (47) dei propugnatori della «lettura
logica del capitale» (40). «Media ideale [idealer Durchschnitt]» &
espressione utilizzata da Marx: «leffettivo movimento della
concorrenza esula dal nostro piano, e noi dobbiamo solo illustrare
'organizzazione interna del modo di produzione capitalistico, per cosi
dire, nella sua media ideale [in ihrem idealen Durchschnitt]»*. Haug si

1 HAUG, WOLFGANG FRITZ, Das “Kapital” lesen — aber wie? Materialien zur
Philosophie und Epistemologie der marxschen Kapitalismuskritik, Argument,
Hamburg 2013, pp. 318.

2 MARX, KARL, 7/ capitale. Libro terzo, a cura di A. Macchioro e B. Maffi, UTET
(ebook), 2013, pag. 2395; MEW 25/839.

402



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

domanda cosa significhi questa espressione di Marx e se sia adeguata a
designare I'esposizione del Capitale.

Quanto alla prima questione, giunge alla conclusione che nel passo
citato «Durchschnitt » non possa essere inteso né come intersezione, né
come valore medio ma che il suo significato derivi dalla geologia e
indichi quella rappresentazione che va sotto il nome di sezione
geologica, profilo geologico o sezione trasversale: una sezione, un taglio
(Durchschnirt) della litosfera operato dai geologi, percio non reale, ma
ideale. «Anziché con “ideal average” e rispettivamente con “moyenne
idéale, “idealer Durchschnitt” doveva essere tradotto con “ideal
section” e rispettivamente “coupe idéale’» (44), scrive Haug. Poi
ancora: «Per quel che vedo, la provenienza geologica della figura della
“media ideale” non & stata finora notata, nemmeno dai redattori della
MEGA» (46) e richiama in nota la voce dellHKWM, pubblicata nel
2012, in cui lui stesso avrebbe per la prima volta illustrato questa
interpretazione. E possibile perd correggere I'affermazione di Haug
facendo presente che nel 1976, in un testo in italiano, Alessandro
Mazzone wusa [Despressione «sezione verticale» in riferimento
all’espressione «media ideale» che stiamo trattando, dimostrando
dunque di tenere gia in considerazione questa derivazione geologica’.

Alla seconda domanda (I'immagine della «sezione verticale» &
adeguata per designare I'esposizione marxiana del capitale?) Haug
risponde negativamente: essa sarebbe un’espressione provvisoria
fuorviante che non rende giustizia alla modalita con cui Marx tratta
l'oggetto della sua ricerca. Quellimmagine infatti suggerirebbe
un’esposizione in cui il movimento dell’oggetto analizzato ¢ annullato,
contro 'ambizione di Marx di esporre leggi di movimento della societa
capitalistica. La NML, all’oscuro di cio, facendo programmaticamente
propria quell’espressione, ripeterebbe «la lettura strutturalista del
Capitale della scuola di Althusser», che «eliminava pero il carattere di
processo a favore di una “sincronia teorica”» (56), dividendo tra

’«E proprio la ricostruzione del sistema come “media ideale”, la sezione verticale, per
cosi dire, del processo considerato nella sua “forma pura” che permette di avvicinarsi
alla “superficie della produzione”, quale essa appare “necessariamente” ai suoi agenti,
dopo aver ricostruito il nesso interno dei rapporti di valore, che in quella superficie va
perduto» (MAZZONE, ALESSANDRO, “Il feticismo del capitale: una struttura storico-
formale”, in BADALONI, NICOLA [ET AL.l, Problemi teorici del marxismo, Editori
Riuniti, 1976, p. 115).

403



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

passaggi storici e passaggi logici, escludendo la trasformazione e la
novita, finendo con escludere le forze di produzione moderne dal
concetto di «media ideale del modo di produzione capitalistico».
Questo problema controverso della definizione dell’oggetto «capitale»
attraversa il libro emergendo ripetutamente come problema della
relazione tra concetto e realta.

La parte centrale del libro, dedicata alla critiche, ¢ inaugurata
dall’esame delle posizioni di due «figli della DDR»: il registra teatrale
Adolf Dresen (1935-2001) e il filosofo Peter Ruben. L’autore indica
come l'interesse per queste due letture dalla DDR non stia unicamente
nella necessita di contestare concrete interpetazioni erronee (impresa a
cui non rinuncia) ma nel mettere in risalto che rimuovere |'esperienza
comunista senza digerirla non € concesso a una lettura del Capitale che
intenda essere all’altezza dei tempi; che intenda cio¢ porsi in maniera
matura la questione delle condizioni della possibilita di un’alternativa.

Subito dopo arrivano i veri obiettivi polemici della parte centrale:
Louis Althusser, la NML (in particolare Michael Heinrich) e, solo
marginalmente, David Harvey. L’indicazione che Haug da riguardo
all’inizio del primo libro del Capirale ¢ esattamente 'opposto di quella
fornita da Althusser nel suo Avertissement aux lecteurs du Livre I du
Capital premesso all’edizione francese del Capitale GF-Flammarion. Se
Althusser raccomandava con decisione di tralasciare provvisoriamente
I'intera prima sezione (“Merce e denaro”) data una sua certa
incomprensibilita e di iniziare la lettura dalla seconda sezione, Haug
invita a soffermarsi su queste difficolta offerte all'ingresso del Capirale e
intende fornire indicazioni circa gli strumenti teorici, sviluppatisi grazie
alla tradizione, necessari per superarle. Questo ingresso Haug lo
considera niente meno che il luogo in cui «si decide [..] la
comprensione metodologica della critica marxiana dell’economia, la sua
“filosofia”, la sua dialettica» (125). Proprio su questo banco di prova si
mostrerebbe linterpretazione difettosa della NML, in particolare
riguardo all’analisi della forma-valore e alla ricostruzione marxiana della
genesi della forma-denaro.

Haug contesta quella che definisce una lettura hegelianizzante (o
logica) dell’analisi della forma-valore, lettura secondo la quale gli
sviluppi esposti da Marx nel capitolo 1.3 del primo libro del Capitale
sarebbero derivabili logicamente dalla forma semplice, cio¢ gia presenti

404



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

in essa fin dall’inizio, cosi spiega: «Se l'analisi della forma-valore
semplice permette di chiarire il segreto della forma-denaro, [avviene]
non perche il denaro stia gia nascosto nella merce. Cio che sta in essa, o
nei rapporti di scambio, & I'opposizione di valore d’uso e valore di
scambio. Tra la prima forma di merce e la merce che si trova di fronte al
denaro, mediano la diffusione dello scambio e il fatto storico della
istituzionalizzazione del denaro. E tra questa e il capitale ¢ dischiuso un
abisso di storia del mondo» (162). Quando Marx scrive, sempre in 1.3,

«Si tratta qui di condurre a termine un’impresa che 'economia classica non
ha mai neppure tentata: mostrare la genesi di questa forma denaro e percio
seguire lo sviluppo dell’espressione di valore contenuta nel rapporto di valore
delle merci, dalla sua forma pit semplice e meno appariscente fino
all’abbagliante forma moneta. Con cido sparira, nello stesso tempo, anche
I’enigma del denaro»*,

per Haug si tratta di uno sviluppo inteso come qualcosa di reale, non
un gioco dei pensieri con sé stessi: «Ricostruire uno sviluppo puo solo
significare modellare concettualmente gli impulsi di trasformazione che
sono alla sua base e che non sono da sé concettuali» (159).

Il principio di fondo a cui si richiama l'autore & quello di
comprendere le forme economiche come «forme di prassi in cui I'agire
divergente di molti in determinati rapporti spinge il processo
complessivo e attraverso esperienze di successo/insuccesso conduce a
una convergente azione di campo» (107). Nell’espressione di valore per
Haug ¢ da vedere un tipo di «analisi sociale», che «offre “I’effettiva
difficolta” e costituisce — dopo ’analisi della merce e del suo valore cosi
come del doppio carattere del lavoro che produce merci — il terzo,
decisivo ingresso nella critica dell’economia politica» (130).

Questo atteggiamento interpretativo ¢ coerente con I’esposizione di
Marx, il quale si preoccupa di indicare «la realta» contenuta in questi
passaggi. Si pensi per esempio al fatto che Marx chiami la forma-valore
semplice anche «forma valore [...] accidentale [zufillige Wertform]»’,
attribuzione che la inserisce in un contesto sociale in sviluppo, e

4 MARX, KARL, Z/ capitale. Libro primo, UTET (ebook), 2013, p. 107; MEW23/62.
> Ibidem; MEW 23/63.

405



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

ugualmente si pensi alle riflessioni di Marx alla lettera C del capitolo
1.3.

Il contributo originale di Haug sta nella proposta ulteriore di leggere
I'espressione di valore non nel senso di una utile sintesi in forma
matematica in cui € anche possibile vedere gradi di sviluppo dei
rapporti di scambio e della generalizzazione della forma-merce ma di
leggerla come «prassema dell’esprimere» (135): 'espressione di valore
non andrebbe confusa con i rapporti di scambio, ma sarebbe il
momento della determinazione/destinazione (Bestimmung), precedente
a questi rapporti, 'avvio unilaterale dello scambio, in quanto momento
dell’aspettativa o speranza unilaterale di poter scambiare una merce.
Per Haug sarebbe lo stimolo pratico attivo dietro 'espressione di valore
a giustificare i passaggi esposti da Marx, stimolo che — sempre ancora in
riferimento allo sviluppo a partire dalla forma-valore semplice — «si
dirige verso un secondo e un terzo oggetto», cosi che «si forma una
serie di forme equivalenti della notoria merce A» (113). In sintesi la
proposta ¢ di considerare l'espressione di valore come pratica
preparatrice dello scambio ma a suo tempo risultato, pratica che viene
poi influenzata dal risultato.

Quanto al denaro, per Haug la NML si rende colpevole di una
deformazione della teoria di Marx che da «teoria del denaro basata
sull’analisi della forma-valore» verrebbe trasformata in «concezione del
valore “monetaria”, basata su una teoria del denaro» (153).

Da una parte si afferma che Heinrich considerando merce solo
quella venduta, appiattirebbe tutta la questione alla realizzazione della
forma-merce  (la  sua  vendita), ignorando  quindi la
destinazione/determinazione (Bestimmung) della forma-merce (la sua
produzione per la vendita). Dall’altra ad Heinrich, per il quale merci e
valore non possono esistere ed essere concettualizzati senza ricorso al
denaro, viene rimproverato di privare di contenuto I'analisi della forma-
valore, da intendere invece come genesi pratica del denaro, e di togliere
di conseguenza qualsiasi grado d’esistenza alla produzione semplice di
merce di cui parla Engels.

Haug rammenta che 1) ¢ il mondo delle merci, vale a dire il bisogno
pratico degli scambianti, che crea la forma-denaro e non il contrario; 2)
a creare la forma-merce non ¢& I'esistenza del denaro, ma ’esistenza della
produzione privata basata sulla divisione del lavoro, che esiste, seppure

406



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

non in maniera generalizzata, gia prima del capitalismo. «L’ordine
discorsivo dell’esposizione dei concetti in Marx [da intendere: nel
Capitale], la sequenza degli oggetti conoscitivi tanto quanto i passaggi
da un oggetto teorico a quello successivo» non costituiscono una scelta
puramente didattica, ma «conferiscono all’esposizione spesso il senso
doppio di una risonanza tra la struttura e la sua genesi» (101) aggiunge
Haug, spiegando come merce, denaro, mercato siano tanto elementi
precapitalistici, quanto elementi immanenti alla struttura capitalistica, e
che conservano una loro propria logica, seppure sottoposti ora
all’ordine capitalistico.

L’accanita critica nei confronti della NML viene giustificata con la
necessita di distruggere o almeno resistere a un modo di pensare che
bandisce «la storia dal pensiero dialettico della totalita; I'unica fonte
sensata di conoscenza e legittima da un punto di vista storico
materialistico pero, la ricostruzione dell’agire in determinati rapporti e
degli impulsi di trasformazione che sorgono da questa interazione
asimmetrica, viene abbandonata a favore di una logica mai vagliata»
(153). Riscoprendo come dietro ai capitoli 1.3 e 2 del primo libro del
Capitale ci siano i soggetti, che nelle loro pratiche si trovano in e
muovono rapporti sociali, Haug intende al contrario contribuire a una
lettura che sia razionale, comprensibile e grazie alla quale si sviluppi
«capacita di pensare e di agire» (174).

Oltre che dogmatica, la lettura della NML viene da Haug definita
«restaurativa», perché interpreterebbe «i testi piu sviluppati alla luce
dei meno sviluppati» (88), cosi «la via che conduce Marx lontano da
Hegel, viene concepita come peggioramento popolarizzante della sua
teoria, come risultato di una specie di sacrificium intellectus nei
confronti del movimento dei lavoratori»(89); verrebbero dunque
ignorati dalla NML il processo di apprendimento di Marx e i progressi
epistemologici da lui compiuti (di cui le Glosse a Wagner sarebbero
'ultimo approdo documentato).

Epiteti simili a quelli riservati nel libro ai propugnatori della NML,
per la maggior parte presi in prestito dal campo della religione, non
vengono utilizzati per un altro autore oggetto di critica. Di gran lunga
piu rispettosi nei toni sono infatti i due capitoli dedicati a David
Harvey, lettore di vecchia data del Capitale tanto quanto Haug, e a cui
viene riconosciuto di contribuire alla trasmissione del Capirale e

407



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

allanalisi marxista dell’attualita. Il maggiore limite di Harvey
consisterebbe pero nel non potersi servire del testo originale di Marx e
di essere costretto a servirsi della traduzione in inglese, la quale
suggerirebbe degli svarioni. Uno dei problemi interpretativi e di
traduzione starebbe gia nel concetto di materia. Attraverso la resa con
'inglese «marterial> non solo del termine tedesco «materiell » ma anche dei
termini «sachlich», «dinglich», «stofflich», andrebbero perse nella traduzione
distinzioni di significato importanti. Nel testo di Marx, segnala Haug, cosi
sarebbero da intendere questi significati: «sachlich» come opposto di
«personale», «dinglich» opposto di «relazionale e processuale»,
«stofflich» come opposizione a «determinazione storico-sociale di
forma» (188). Haug cita a suo sostegno Lenin, il quale in Materialismo
ed empiriocriticismo «indica come “unica ‘proprieta’ della materia, il
cui riconoscimento ¢ alla base del materialismo filosofico [...] la
proprieta di essere una realta obiettiva, di esistere fuori della nostra
coscienza”» ¢ (191). Harvey invece, ignaro di cio, finirebbe col designare
le relazioni sociali come immateriali.

L’altra obiezione nei confronti di Harvey ¢ la seguente: nonostante
lo studioso americano tenda verso la ricostruzione genetica, patlerebbe
perd di «metodo logico». Ci sarebbe dunque una contraddizione
(assente invece nella lettura fatalmente coerente e coscientemente logica
della NML) tra la sua prassi metodologica e la comprensione che egli ha
di essa: utilizzerebbe il termine «logico» si, ma in maniera non
appropriata e come sinonimo di «teorico», «concettuale», «dialettico».
Nell’espressione marxiana «logica della cosa», ribadisce Haug, «logica»
¢ da intendere come metafora per un processo che viene ricostruito nei
pensieri, ma che in s¢ € un «processo illogico» (237), non ¢ cioe deciso
prima di essere accaduto. Parlare di un «metodo logico» della critica
dell’economia politica sarebbe sbagliato, perché mancherebbe di
indicare come la trattazione del Capirale illustri «lo sviluppo reale
concettualmente penetrato e ricostruito» (244), vale a dire astraendo
dalle condizioni non durevoli, contingenti.

La proposta interpretativa che Haug contrappone alla spiegazione
del metodo marxiano come logico fornita dalla NML ¢ la lettura
«prasseologica». Si tratta della strada inaugurata dalla prima tesi su
Feuerbach in cui Marx indica il deficir di un materialismo che

® LENIN, V.I., Opere Complete, Editori Riuniti, 1969, vol. XIV, p. 255; LW 14/260.
408



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

concepisca la realta «solo sotto la forma dell’obietto o dell’intuizione»’,
tenendola cioe lontana dall’agire. «Il pensiero fondamentale di Marx, di
comprendere “l'oggetto [...] come attivita umana sensibile, prassi”
(Prima tesi su Feuerbach) noi lo traduciamo nel metodo della
ricostruzione genetica. Essa si basa su questo: indagare le interazioni
asimmetriche da una parte tra uomo e natura, dall’altra tra agire e
rapporti sociali, tra 'agire formante e la sua forma condizionata dalla
struttura, sotto il punto di vista delle retroazioni che producono
sviluppi e trasformazioni» (201-02).

Tra gli studiosi che Haug considera alleati nel suo sforzo teorico ci
sono Labriola, Gramsci, E. P. Thompson, Michael Vester, Guglielmo
Carchedi. Cosi Haug tenta di tranquillizzare chi, avendo avuto
I'esperienza di verificare un uso parolaio tutt’altro che fecondo della
parola “prassi”, solo a risentirla storca il muso: «Anzicché rimanere
fermi nelle tesi su Feuerbach, portiamo come domanda nella critica
dell’economia politica il loro pensiero filosofico fondativo» (203).

L’elemento piu prezioso della parte finale del libro di Haug, dove si
confronta ancora con posizioni di altri autori (come Christopher
Arthur, Tony Smith, Dieter Wolf) e sollecita a non obliterare il carattere
diveniente-divenuto di quanto esiste, ¢ la domanda riguardo al modo in
cui vada inteso il concetto di «legge» nella teoria del capitale di Marx.
La risposta ¢ ancora di nuovo andare a cercare dietro la legge i soggetti:
la legge sara allora «legge risultante» e «risultato regolante» (290), vale a
dire nucleo di raccolta in cui «si addensa il complesso delle interazioni
determinanti un campo» (221).

11 libro rende impazienti di leggere altri contributi teorici dell’autore,
per verificare sul C/capitale (inteso come testo e come oggetto di
conoscenza) la  correttezza e fecondita  dell’interpretazione
prasseologica. Il riferimento ¢, oltre ai suoi due libri sul «capitalismo
hightech», soprattutto ai due volumi che raccolgono i frutti delle lezioni
tenute, a partire dal 1971, da Haug sul Capirale: il primo dei due, nella
sua nuova redazione, ¢ stato tradotto 'anno scorso in spagnolo, col
titolo di Lecciones de introduccion a la lectura de EI Capital (Editorial
Laertes, Barcelona).

” MARX KARL E ENGELS, FRIEDRICH, Opere complete, Editori Riuniti, 1972, vol. V, p. 3;
MEW3/5.

409



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Sergio Manes, un ricordo
Gianni Fresu (Universidade Federal de Uberlandia)

La recente scomparsa di Sergio Manes ¢ stato un duro colpo non
solo per i suoi cari, per quanti lo hanno frequentato e per coloro che
con lui hanno lavorato ma pit in generale per il mondo editoriale
italiano e per tutta la sinistra, in un panorama gia di per sé
drammaticamente segnato da un inarrestabile processo di
desertificazione materiale e ideale di questo campo.

Decenni di attivita politica e culturale militante a testa alta, prima
con le Edizioni di cultura operaia, poi con Laboratorio politico e La
citta del sole. Infine il sogno che animo e agito gli ultimi anni della sua
vita: creare una rete di archivi storici del movimento operaio e
comunista nei territori, autonoma e non vincolata sul piano istituzionale
o partitico, quindi mettere a disposizione la sua casa editrice per una
nuova generazione di studiosi che ne raccogliesse I'eredita intellettuale e
politica. Assieme a Gerardo Marotta e all'Istituto italiano per gli studi
filosofici, Sergio aveva costruito e reso disponibile per anni un canale
alternativo di produzione intellettuale, non inquinato da opportunismi
politici o accademici e capace di costruire iniziative culturali svincolate
da qualsiasi tornaconto immediato, proponendo imprese politico-
editoriali assolutamente uniche nel panorama nazionale (penso, tra le
tante cose, al Convegno internazionale sui problemi della transizione in
URSS).

La sua creatura, La citta del sole, senza risorse, tra mille difficolta e
sovente con 'ostilita dichiarata non solo del campo ideologico avverso,
ha pubblicato autori affermati e giovani alle prime armi, dando al lavoro
di tutti la stessa dignita e garantendo sempre lo stesso impegno
editoriale. In un contesto nazionale caratterizzato dalle continue svolte e
contro-svolte involutive della sinistra istituzionale, con inevitabili
ripercussioni sul piano culturale (pensiamo solo al destino delle edizioni
Rinascita e di Editori Riuniti), Sergio ha reso disponibili grandi classici
dimenticati e fuori catalogo, come opere nuove o inedite, fondamentali
sul piano scientifico e nel dibattito sul materialismo storico.

Ma se ricordassimo Sergio solo come un editore coraggioso gli
faremmo un grande torto, anzi lo manderemmo letteralmente fuori dai

410



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

gangheri perché il suo impegno non era una semplice attivita di lavoro.
Manes era un “editore integrale”, ossia, concepiva non solo in modo
unitario, ma piu propriamente organico I'impegno politico e quello
scientifico. Non smise mai di ribadirlo, pubblicamente come nelle
discussioni informali: la casa editrice non intendeva offrire una vetrina
alla vanita di questo o quell'intellettuale e un’opera non doveva
soddisfare esclusivamente la curiosita e la sete di conoscenza di limitate
fasce di eruditi ma favorire una piu ampia elevazione sociale,
contribuire a una riforma intellettuale e morale capace di coinvolgere il
mondo del lavoro piu cosciente come i gruppi subalterni pit marginali.
Sebbene non abbia mai negato la possibilita di pubblicare nemmeno a
chi non la pensava esattamente come lui, considero fino alla fine il
proprio lavoro funzionale a una ben specifica visione del mondo e a una
prospettiva concreta di lotta per il superamento dello stato di cose
esistenti. Senza la traduzione della filosofia nella praxis, senza una
stretta unione tra pensiero e azione, finalizzata alla trasformazione del
mondo e non alla sua semplice interpretazione contemplativa, Sergio
probabilmente avrebbe dedicato ad altro il proprio tempo.

La mia esperienza ¢ simile a quella di tanti altri ex giovani da lui
avvicinati nel tempo. Sapevo molto di lui e del suo lavoro ma ci siamo
conosciuti personalmente a Torino nel 1997, al Convegno per il
sessantesimo anniversario della morte di Gramsci. In una di quelle
giornate, al termine di una sessione di lavori nella quale separare
Gramsci da Lenin sembrava essere 1'esigenza piu impellente, chiesi la
parola per contestare in maniera abbastanza irrituale e dura la
scorrettezza sul piano filologico e politico-intellettuale di quella lettura.
Subito dopo si avvicind un uomo alto e con i baffi, che non aveva
smesso di sorridermi da quel momento. «lo e te dobbiamo parlare». E
cosi fu: ci incontrammo in una trattoria nel cuore di Napoli,
confrontandoci anche duramente fino litigare a voce alta su tante cose.

Sergio non aveva un carattere facile, ma presto compresi che portare
la discussione sul terreno sdrucciolevole del conflitto era un suo modo
per studiare e capire chi aveva di fronte, sottoponendolo quasi a un
esame. Eppure, nonostante una furibonda litigata sulla figura di
Togliatti e sull'inutilita del mio impegno militante di allora (tanti anni
dopo su questo secondo punto dovetti dargli ragione...), diventammo
molto piu che amici. Come fece con tanti altri, sebbene fossi poco piu

411



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

che uno sbarbatello senz’arte né parte mi coinvolse da subito nelle
iniziative della casa editrice, in convegni, riviste, riunioni concluse a
notte fonda dopo aver smontato e ricostruito il mondo secondo la
nostra “etica rivoluzionaria”. Anche anni dopo, ci sentivamo spesso e in
interminabili telefonate si parlava di tutto, dalla politica internazionale
alla disastrosa situazione del nostro campo ideologico, dalle
disavventure dei nostri rispettivi lavori all’'uscita di nuovi libri, fossero
interessanti o indecenti.

Ripeteva sconsolato che il compito di un partito politico ¢ formare
culturalmente nuove generazioni di quadri e non certo clonare
oligarchie istituzionali senza legame con le masse popolari. Partiva
spesso dalla valutazione amara e sconsolata del riflusso del movimento
comunista e dell’arretramento generalizzato del mondo del lavoro ma
non ti lasciava mai il tempo per crogiolarti nella lamentazione passiva.
In un secondo, tono di voce e ritmo mutavano: come preso da una
smania di azione irrefrenabile e da un entusiasmo giovanile, quindi, ti
travolgeva con idee, iniziative, ipotesi politico-editoriali. Cosi ¢ stata
anche I'ultima volta, quando mi ha parlato dei progetti per il centenario
della Rivoluzione di Ottobre, del rilancio della casa editrice, di
collaborazioni e rapporti con autori e editori brasiliani.

Siamo in tanti ad avere pit di un debito di gratitudine con Sergio e,
al di la di ogni retorica commemorativa, penso che il modo migliore per
saldarlo sia evitare di disperdere il suo grande patrimonio - anzitutto la
casa editrice, il suo archivio e il fondo bibliotecario -, impegnandoci per
dare gambe ai progetti ai quali aveva dedicato I'ultima fase della sua vita
ma senza trovare il sostegno politico e umano che avrebbe meritato.
Forse siamo ancora in tempo per rimediare. Ciao Sergio.

412



Recensioni



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Giuliana Commisso, La genealogia della governance. Dal Iiberalismo
all’economia sociale di mercato, Asterios, Trieste 2016, pp. 9- 255, ISBN 978-
88-9313-030-1.

1. «La storia aveva detto no allo stato tedesco, ma d’ora in poi sara
I'economia a consentirgli di affermarsi. La crescita economica continua si
sostituira a una storia fallimentare»'. Queste parole, che risuonano oggi di una
sconcertante attualita, furono pronunciate oltre trent’anni or sono da Michel
Foucault nelle famose lezioni al Collége de France, che sarebbero poi state
raccolte in Nascita della biopolitica. Nel tracciare la genealogia del
neoliberalismo, il filosofo francese si soffermava, non a caso, sulla questione
tedesca, considerandola paradigmatica della governamentalita a venire, intesa
come il governo degli uomini sempre e solo in quanto esercizio della sovranita
politica.

11 discorso foucaultiano era strettamente legato agli avvenimenti dell’epoca
e, in particolare, all’affaire Croissant, I'avvocato difensore dei terroristi della
Raf nel frattempo rifugiatosi a Parigi dove aveva chiesto asilo politico, la cui
estradizione era stata oggetto di un acceso dibattito ed aveva addirittura
portato alla rottura tra Foucault e Deleuze. All’accusa lanciata da quest’ultimo
che, insieme ad altri intellettuali gauchistes, si era fatto promotore di un
manifesto per denunciare la rinascita nella democratica Germania di uno Stato
di polizia, Foucault risponde polemicamente mettendo in evidenza come «non
ci sono mai ritorni nella storia» e che qualsiasi analisi tesa a resuscitare vecchi
spettri sia condannata all’insuccesso, poiché essa sembra ignorare le differenze
accomunando in un’indistinta categoria le diverse forme in cui si manifesta
nella realta concreta la statualita (assumendo ora le sembianze dello Stato
amministrativo, altre volte quelle dello Stato burocratico, altre ancora quelle
dello Stato parassitario).

Nel descrivere il passaggio dal vecchio Stato sociale al nuovo Stato neo-
liberale, di cui evidenzia la rottura operata nei confronti del liberalismo classico
che considerava il mercato alla stregua di un ordine naturale, Foucault
concentra la sua attenzione proprio sul neoliberalismo tedesco del dopoguerra,
incarnato dalla figura di Ludwig Erhard. Il futuro cancelliere della Repubblica
Federale, in un discorso tenuto all’Assemblea di Francoforte il 28 aprile 1948,
delinea i principi-cardine della nuova politica economica tedesca finalizzata,
attraverso la progressiva liberalizzazione dei prezzi, al raggiungimento di un
unico obiettivo: liberare I’economia dai vincoli statali, senza tuttavia ricadere
né nell’anarchia, né in uno Stato-termite. In altre parole, non un’alternativa al

! FOUCAULT, MICHEL, Naissance de la biopolitique, Seuil/Gallimard, Paris 2004; tr. it.,
Nascita della biopolitica, Feltrinelli, Milano 20053, p. 83.

414



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sistema capitalistico ma un diverso funzionamento di tale sistema, o meglio,
una sorta di terza via tra capitalismo e socialismo, tale da assurgere nel corso
del tempo non solo a vero e proprio «mito fondativo della democrazia tedesca»
ma anche del suo «miracolo economico» (p. 231). L’idea di una fondazione
destinata a legittimare lo stato sulla base dell’esercizio garantito di una liberta
economica era proprio il tratto distintivo dell’ordoliberalismo che lo rendeva
appunto diverso dal liberalismo.

Agli occhi di Foucault, I’ Ordoliberalismus tedesco si proponeva dunque di
ridurre il mondo alla sola dimensione dell’ A~omo oeconomicus non piu inteso
perd come mero partner dello scambio e del consumo ma quale «imprenditore
di se stesso»’.

2. Ben conscia delle feconde e problematiche intuizioni rinvenibili
nell’opera foucaultiana, Giuliana Commisso, come si pud agevolmente intuire
dal titolo del volume, si misura con un concetto ambiguo e sfuggente come
quello di governance ritenuto il paradigma contemporaneo del modo in cui si
configurano i rapporti di forza nell’assetto del capitalismo neoliberale
finanziarizzato. Il punto di partenza per ricostruire la genealogia di tale
concetto & ovviamente I'analitica del potere e le sue implicazioni politiche. E
ben noto che, secondo il filosofo francese, il potere non possa essere ridotto
alla sola dimensione giuridico-istituzionale che lo ritiene una sorta di blocco
monolitico ma ad un insieme di strategie che si sviluppano a partire dai
rapporti di forza molteplici: non esiste il potere bensi i rapporti di potere. Ma il
suo merito — a detta della Commisso — sta soprattutto nell’aver evidenziato
I'indissolubile legame tra Sapere e Potere, inteso quest’ultimo nella sua
dimensione molecolare e scomposto dunque nelle sue molteplici sfaccettature:
I'aspetto violento e brutale del vecchio Potere che come un bisturi nelle mani
di un valente chirurgo incide in profondita i corpi dei devianti, dei marginali,
degli anormali e I'aspetto docile e paterno del nuovo Potere disciplinare che
come il guardiano nascosto nell'ingegnosa struttura della torre centrale del
Panopticon sorveglia a distanza i prigionieri rendendosi invisibile e proprio
grazie a tale dote rafforza il suo potere di controllo. Ma cio che risulta di
estremo interesse per comprendere la contemporaneita sta appunto nella
capacita di Foucault di scandagliare le ragioni storico-politiche dell’affermarsi
della governamentalita neoliberale, la cui essenza ¢ rintracciabile
nell’ordoliberalismo tedesco che si differenzia dal liberalismo poiché riconosce
allo Stato, contrariamente alla logica del /aissez-faire, non pit un ruolo
meramente passivo ma propulsivo.

2 Ivi, p. 130.
415



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Alla base del dominio di tale ideologia sta il proliferare di un pensiero
economico originariamente creato nelle accademie (lautamente finanziate dalle
grandi corporations) che si ¢ progressivamente propagato nella societa
rendendo gli individui sempre pit simili ad automi che rispondono solo agli
ordini del mercato e che ha trovato, da ultimo, nel «processo di integrazione
europea e nella crisi del debito sovrano un’opportunita preziosa per
implementare ed estendere tali principi» (p. 235). Uno degli strumenti piu
persavisi di tale ideologia ¢ stato lo spread, le cui oscillazioni rispondono a
precise scelte politiche imposte dall’alto’ che prevedono, in molti casi, I'«uso
strumentale, se non la manipolazione, dei dati e della loro supposta
scientificita» avvalendosi degli strumenti tecnici che, con la loro «parvenza di
neutralita», e la loro «aura di imprescindibilita», ben si addicono a
«trasformare scelte politiche in ineluttabili leggi naturali»®. Quasi come le
tavole della legge l'obbligo di pareggio di bilancio, le privatizzazioni, la
competitivita e cosi via, diventano veri e propri dogmi dell’economia
neoliberista «in perfetta coerenza con i principi della costituzione economica
ordoliberale» (p. 237).

3. La trasposizione di tali dogmi nel milieu europeo — contrariamente ai
suoi cantori — attraverso il progressivo smantellamento del Welfare Stare e delle
connesse conquiste sociali dello scorso secolo ha riportato all’Ottocento le
lancette dell’orologio della storia facendo assumere a quest’ultima le sembianze
di quel “banco da macellaio”, evocato da Hegel nelle sue Lezioni sulla filosofia
della storia, riducendo sul lastrico milioni di uomini trasformati in puri oggetti
o materiale di scarto e mandando letteralmente in frantumi gli obiettivi piu
nobili sanciti dai «testi costituzionali novecenteschi e poi ripresi, in un contesto
del tutto mutato e con un significato a volte del tutto diverso, in alcuni
documenti normativi dell’'UE»’. Allo stesso modo, le virtu salvifiche del
Deutschland Modell si sono rivelate altrettanto vane ed illusorie in quanto
dietro un’economia forte e un livello di occupazione piuttosto alto, come
quello tedesco, spesso si nascondono delle scomode verita, incrinando in parte
Iidea di una terra dalle immense risorse e dalle infinite possibilita. Basti
pensare all’enorme diffusione, anche nella virtfuosa Germania, dei cosiddetti
mini-job e delle altre forme di lavoro part-time necessarie per sopperire ad uno
stipendio troppo basso. Il destino della Germania sembra cosi intrecciarsi e

> Cfr. SOMMA, ALESSANDRO, La dittatura dello spread. Germania, Europa e crisi del
debiro, DeriveApprodi, Roma 2014.

* ALGOSTINO, ALESSANDRA, 7ransatlantic Trade and Investment Partnership: quando
limpero colpisce ancora?, Costituzionalismo.it, n° 1, 2014, consultabile on /ine al
seguente link: http://www.costituzionalismo.it/articoli/469/.

416



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

confondersi con quello dell’Europa dal momento che il modello tedesco che si
vorrebbe estendere a livello europeo ha in realta introiettato quello
statunitense, essendo anch’esso funzionale agli interessi dell'imperialismo
americano.

La dipendenza della politica dall’economia o, per dirla in termini
foucaultiani, la genealogia permanente dello stato a partire dall’istituzione
economica, rimane pertanto uno degli esempi piu significativi di come la
questione tedesca, come agli albori del Novecento, ritorni al centro del
dibattito politico-intellettuale minacciando gli equilibri del vecchio continente.
Ne consegue che la sua importanza rimane, ancora oggi, del tutto immutata,
allo stesso in modo in cui le questioni teorico-politiche sollevate da Foucault in
una situazione resa ancor pit drammatica dalla crisi economico-finanziaria
stanno — come sottolinea Commisso — tuttora dinanzi a noi e condizionano il
futuro della democrazia in Europa. Se si vuole, invece, mettere radicalmente in
discussione /’Europa tedesca liberandosi altresi dall'ingombrante fardello
atlantista occorre tener ben a mente 'ammonimento di Foucault, il quale
cercava di delineare un pensiero radicalmente critico nei confronti della
governamentalita neoliberale in cui si poteva essere liberi dall’assoggettamento
non mancando altresi di puntualizzare come, in alcuni frangenti, dietro la
seducente maschera della Liberta finiva con il nascondersi il volto terribile di
un Potere dispotico ed autoritario. Allora costruire un vero e proprio «esercito
di resistenza» che si opponga a questa deriva neoliberista — come pensa
Commisso — pud essere si un nuovo inizio, ma se non riesce ad intaccare i
rapporti di forza rischia di tradursi in nient’altro che un’arma spuntata o
nell’ennesima trincea pronta ad essere spazzata letteralmente via dallo stesso
Capitale che cerca di osteggiare.

Riccardo Cavallo

417



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Remo Bodei: Scomposizioni, nuova ed., 11 Mulino, Bologna 2016, pp. 450,
ISBN 978-88-15-26651-4

Dinanzi agli spalti della Bastiglia i popolani di Parigi non sapevano
certamente di dare avvio all’evento inaugurale della modernita occidentale.
Men che meno ne erano coscienti gli abitanti del resto d’Europa, nella quale il
vecchio mondo venne definitivamente cancellato solo piut di cent’anni dopo,
nelle “tempeste d’acciaio” della Prima Guerra Mondiale, a un prezzo
catastrofico che si continua a pagare oggi. Questa la nota tesi di Arno Mayer,
che ne 1/ potere dell’ancien régime fino alla Prima Guerra Mondiale (1981)
analizzava i tentativi di resistenza delle aristocrazie europee alla perdita degli
antichi privilegi durante il corso del “lungo” Ottocento, tratteggiando il quadro
della contrastata sostituzione delle vecchie classi dirigenti, e del drammatico
mutamento del panorama politico, sociale e ideale, cio che chiamiamo,
appunto, modernita.

In un’opera del 1987, Scomposizioni, edita da Einaudi, Remo Bodei
descriveva un episodio di questa storia, fondendo in una narrazione unitaria e
originale fatti e momenti della cultura europea: esso costituiva il primo
elemento di una trilogia, che disegnava la lenta dissoluzione del soggetto
occidentale, in quella che ¢ stata chiamata “eta di Goethe”.

Il filo conduttore del testo si dipanava attraverso la polifonia dei pensatori
che a cavallo tra i due secoli avevano variamente risposto alle sollecitazioni del
proprio tempo sul tema del soggetto, fornendo, secondo I’Autore, «risposte
esemplari a tendenze che laceravano l'individuo, facendolo oscillare tra il
desiderio di partecipazione ai grandi eventi pubblici e la pretesa di defilarsi da
essi» (10). Tali risposte ci riguardano ancora, ed ¢ per questo che il volume ¢&
stato ripubblicato nel 2016 dal Mulino, ampiamente aggiornato dal punto di
vista bibliografico e soprattutto ampliato con un lungo e decisivo capitolo sul
nostro presente. Si tratta di un arricchimento sostanziale, dal momento che le
riflessioni legate alla contemporaneita gettano nuova luce sui problemi e sulle
tematiche gia oggetto della precedente trattazione, facendo emergere come la
genesi dell’attuale ‘condizione postmoderna’ vada ricercata anche nelle
conseguenze, forse impreviste, cui quell’intreccio fra filosofia, poesia e
letteratura ha dato luogo.

Bodei approfondisce i temi di fondo di Scomposizioni in due successivi
lavori, il primo dei quali ¢ Geometria delle passioni (Feltrinelli 1991), in cui &
ricostruito il rapporto conflittuale tra passioni e ragione, sottolineando come la
cultura occidentale abbia per lungo tempo relegato le prime a ostacoli e a
fattori di disturbo, e celebrato quindi il pensiero logico come unica forma di
razionalita possibile. La proposta ¢ di abbandonare tale visione, riconoscendo
un valore positivo al reciproco condizionamento dei due piani, quello riflessivo

418



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

e quello passionale, come dimostra il caso della musica, dove la disciplina e la
precisione matematica si accompagnano armonicamente al «pathos» artistico.
In un secondo momento appare Destini personall. L’eta della colonizzazione
delle coscienze (Feltrinelli, 2002), in cui la parabola dell'individuo moderno
viene tracciata a partire dalle formulazioni di Locke e di Schopenhauer. Mentre
il primo poneva l'accento sulla centralita dell'individuo portatore di diritti
inalienabili, il secondo riduce semplicemente I'io a un suono che rimbomba in
un guscio vuoto: il soggetto non ¢& pil trasparente a se stesso. La lunga parabola
del declino del soggetto legislatore come sostanza e fondamento della
metafisica incontra un punto di svolta decisivo nelle teorie dei médecins-
philosophes, che ebbero molta diffusione negli ultimi decenni dell’Ottocento e
ipotizzavano il carattere composto (e quindi scomponibile) dell'lo; da qui in
poi le vicende della filosofia novecentesca.

Ma per capire la genesi di questa traiettoria bisognera chiedersi chi & questo
“individuo di passaggio” che ha traghettato 'Europa nella modernita. Per
rispondere a questa domanda ¢ necessario tornare a Scomposizioni.,

Qui lo spunto iniziale ¢ dato dall’analisi di un frammento hegeliano, il cui
commento costituisce la struttura portante della prima parte del libro. 1l
discorso di Bodei non procede in una successione rigidamente cronologica: al
modello espositivo piu diffuso viene preferita una presentazione per quadri
tematici unitari. La linearita del testo non ¢ dunque data dalla progressione
temporale, bensi dal movimento attraverso cui alcune «formazioni concettuali»
emergono e si costituiscono come fenomeni compatti.

Secondo I’Autore, il frammento consente di «esaminare da vicino una delle
prime e piu precise formulazioni moderne della logica del mutamento e della
“contraddizione”» (9), dal momento che esso mette in scena uno degli spaccati
pit lucidi e penetranti della sua epoca. La crisi spinge a due atteggiamenti
principali e complementari: da un lato laccettazione dello starus quo e
dall’altro la fuga nella propria interiorita, nella quale rivolgere le proprie
aspirazioni ad una vita migliore. Esistono, scrive Hegel, due tipi di uomini, ed
entrambi sono sottoposti a una condizione di sofferenza e disagio. Vi sono
infatti alcuni che onorano «i limiti» imposti dalla situazione storica come
qualcosa di insormontabile: si tratta della massa del popolo tedesco; mentre
altri aspirano al loro superamento, cio¢ i dotti e i poeti, individui la cui
coscienza storica percepisce le dissonanze del tempo presente. Questi ultimi
sono poi spesso in bilico tra la tendenza a oltrepassare questi limiti con la
«violenza» oppure a rifugiarsi nel proprio mondo interiore.

Ora, la matrice della sofferenza in entrambi ¢ comune, dal momento che «la
soddisfazione della vecchia vita non si trova piu»: le istituzioni tedesche, in
corso di sgretolamento (vedi 'umiliazione subita dal militarismo prussiano a
causa delle sconfitte di Jena e Auerstadt), non corrispondono piu alle

419



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

aspettative dei cittadini; la «vecchia vita» costituita dai rapporti sociali feudali &
minacciata dall'incombere di nuovi bisogni, primo fra tutti quello di un
maggiore riconoscimento politico: & un tema caro a Hegel, che ritorna spesso
nei suoi primi scritti. Mentre negli uni prevale la passivita o il senso di colpa,
negli altri I'anelito verso il superamento della condizione giudicata insostenibile
si risolve spesso nello slancio entusiasta ma inefficace dell’anima bella.

Il frammento hegeliano mostra invece come il mutamento della condizione
storica non si da a partire dalla «violenza» esterna o dall’arbitrio individuale: la
talpa della storia (metafora hegeliana che Bodei ha approfondito in un lavoro
pubblicato nel 1975, La civetta e la talpa) scava in modo cieco, «al di la delle
intenzioni manifeste dei singoli, ma in sintonia con lorientamento
inconsapevole dei bisogni collettivi» (54). Solo la spinta naturale dei bisogni
inappagati pud spostare il quadro critico del presente verso «la vita migliore»:
non si tratta perd adesso di rivolgersi a una forma di trascendenza religiosa;
secondo le parole di Bodei: «il senso del progetto di emancipazione dalla
precedente sudditanza nei confronti del divino — dall’autoannientamento
terreno che veniva conciliato mediante un “elevarsi del pensiero verso il cielo”
— si manifesta nel sostituire alla ricerca verticale dell’ignoto, di Dio, quella
orizzontale del futuro terreno» (81).

Bisogna fare i conti con le determinatezze storiche del proprio tempo,
riconoscere il loro peso e mettere a fuoco i rapporti di forza: ¢ questa una delle
pit importanti lezioni hegeliane che Marx ha saputo cogliere e mettere a frutto.
In questo senso Bodei puo affermare che «il progetto hegeliano si presenta
come un primo abbozzo di metafisica della lotta politica» (78), nella misura in
cui la decadenza del Reich viene identificata nella perdita dell’'universalita
politica e nell’emergere del mero «particolare», difensore di privilegi e interessi
specifici.

Di decisiva rilevanza, nel quadro della riflessione sul tema del limite e del
suo superamento, ¢ la risposta reperibile nella produzione di Kant, che Bodei
analizza all’inizio della seconda parte del libro. Il senso del progetto critico puo
essere letto come primariamente indirizzato al delineamento dei confini
dell’esperienza possibile, e dunque della conoscenza. Gia dalla prima Critica,
pero, alla definizione di questo perimetro escludente fa da contraltare
I’emergere, in modo naturale, di quanto si trova al di fuori di tale limitazione.
Cio ha come prima conseguenza la trasparente necessita di dare conto
dell'impulso che spinge il soggetto al superamento del limite stesso. E, dunque,
in questo senso che Bodei recupera il riferimento alla lezione kantiana,
mostrando particolare attenzione alla metafora dell’«isola dai confini
immutabili»: se ¢ vero che al di la delle sponde di quest’isola vi sono le acque
dell’oceano (la metafisica), esse non saranno da intendere semplicemente come
un mare in tempesta sul quale & impossibile edificare costruzioni stabili, ma piu

420



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

correttamente come spazio navigabile una volta acquisite delle coordinate
sicure; lo sforzo di Kant sarebbe stato quello di fornire queste coordinate,
offrendo delle forme di orientamento che non inibissero la volonta
dell’individuo di ampliare la propria conoscenza.

Gia negli ultimi anni di vita di Kant, in un contesto di profondo mutamento
del quadro sociale e istituzionale, I'idea stessa di superamento del limite
assume, pero, contorni diversi. Scrive Bodei: «nei pochi anni che vanno dal
1797 al 1800 in Germania I'accelerata degradazione del sistema politico e la
rottura dei vincoli imposti dalla tradizione producono simultaneamente il
discredito della vita “come & offerta e permessa”, la ricerca dell'ignoto e,
paradossalmente, sul piano poetico, l'elogio del caos» (133). Novalis e
Holderlin, infatti, esprimono plasticamente la possibilita di nuove e differenti
risposte alle questioni poste dal frammento hegeliano costituendo un punto di
passaggio profondamente rappresentativo della realta a loro contemporanea.

Da una parte vi ¢ il cantore degli Inni alla notte per il quale la lotta contro il
presente si traduce in una fuga nel mondo interiore, dall’altra I'autore di
Iperione e La morte di Empedocle, opere in cui trovano spazio figure di
uomini esemplarmente disposti a praticare uno scontro frontale con la realta.
Due soluzioni poetiche e teoriche divergenti che & possibile comprendere, per
Bodei, nel rapporto che esse istituiscono col contesto storico dal quale sono
prodotte e dal quale muovono nel quadro di un comune rifiuto. Ma se il rifiuto
di Novalis si concretizza nel progetto di una razionale quanto caotica fuga
verso l'interno, lo stesso non ¢ possibile dire di Holderlin, per il quale ¢ la
stessa inesplorabilita della profondita dello spirito umano a determinare
I'inconsistenza di quel ripiegamento. La riflessione filosofica sull’impossibilita,
da parte dell’individuo, di approdare ad una conciliazione con il mondo in
trasformazione trova, secondo Bodei, proprio nella produzione letteraria in
lingua tedesca di quegli anni la migliore messa in scena degli opposti
atteggiamenti possibili.

Novalis vi emerge come il rappresentate di un atteggiamento fondato, per
dirla con Hegel, sullo «struggimento che non vuole abbassarsi all’agire e al
produrre reali, perché teme di sporcarsi nel contatto con la finitezza»;
Holderlin, all’opposto, come figura di intellettuale nel quale l'insofferenza
verso il presente prende la direzione della rottura violenta. Ed ¢ proprio questa
seconda impostazione a mostrare elementi forse di maggiore prossimita con il
modello hegeliano nella cornice di un’ampia indagine sui rapporti che la
produzione culturale del tempo istituisce con il mondo che la circonda.

Il problema, secondo Bodeti, ¢ infatti quello di capire «come orientarsi e dar
senso alla propria vita nel quadro mobile di una situazione caratterizzata da
un’esaltante allargamento degli orizzonti individuali, ma anche dall’incremento
esponenziale del tasso di complessita, interdipendenza e conflittualita» (170).

421



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Holderlin sembra dare, alla ricerca del senso, proprio la direzione di una
permanenza nel mondo, e non di una fuga da esso, quando parla di una terra
promessa situata in un tempo futuro piuttosto che in un misterioso luogo da
raggiungere; cosi come, ancor piu concretamente, dal richiamo all’azione
dell'«uomo pensante» o dall'imperativo alla rimozione delle divinita del
passato sembra trasparire la necessita di un impegno nel presente volto a
piegare le contraddizioni rompendo con la tradizione.

Ora pero, secondo Hegel, «dalle rovine della costituzione del Reich non
deve tuttavia sorgere un mondo senza leggi e diritti, un’anarchia rigeneratrice,
simile all’“aorgico” holderliniano o al “caos razionale” di Novalis, né puo
rinascere una comunita, come quella antica, basata sul'immediatezza del
costume e sulla legge non scritta» (80). La soluzione hegeliana traccia una
strada inedita, e verra successivamente definita nel corso del suo sviluppo
intellettuale tramite I'elaborazione della categoria di ericita.

Nella seconda sezione della seconda parte del libro vengono presi in
considerazione altri modi della fuga nel mondo interiore. Il primo e piu antico
esempio ¢ rappresentato dalla figura di Gesu: anche Gesu infatti rifiuta il
proprio tempo, percependo «la coscienza dell'intollerabilita dei limiti che
stanno all’origine della sofferenza» (194), ed egli sceglie un destino di morte e
di solitudine pur di non sottomettersi alla legalita vigente. E per questo che si
diffonde il suo insegnamento, ma cio al prezzo di una terribile lacerazione dal
mondo e di una «fuga verso il cielo». In effetti, secondo la nota lettura
hegeliana, fu proprio la religione cristiana a introdurre nel mondo una nuova
forma di individualita, che avrebbe dovuto rispondere in primo luogo alle leggi
del proprio cuore che a quelle positive dello stato: Gesu rifiuta di obbedire alla
formalita della legge e si dissocia quindi dalla comunita.

L’eticita classica conosce cosi un primo scacco nel nuovo principio
introdotto dal cristianesimo: I'infinito valore della singolarita dell’individuo di
contro all’'universalita astratta della comunita. Questo valore, scrive Bodei
riprendendo Hegel, era «ignoto a Platone e agli antichi» (199), e anche se la
condotta di Gesu lo condusse alla morte e alla sconfitta, essa sarebbe risultata
vittoriosa nei secoli avvenire.

Seguendo le categorie concettuali del frammento hegeliano, Bodei prosegue
analizzando lideale rousseauiano dell'«ozio» e dell’«isolamento» come
condizione per la conciliazione fra uomo e natura, nel tentativo di guadagnare
una consapevolezza e un sentimento di sé impossibile da raggiungere nel
clamore della vita moderna. Lo stato emotivo cui Rousseau aspira ¢ infatti «la
perdita della coscienza vigile e focalizzata, 'oblio della riflessione e dell’azione»
(218) che soli consentono di «intensificare il sentimento della propria esistenza,
dissolvendo la paura di venir assorbiti dal mondo o risucchiati nel gorgo senza
fondo dell’'interiorita» (ibidem). Solo I'individuo ritirato puo cogliere I'intima

422



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

corrispondenza fra soggetto e oggetto, 'armonia della natura; Rousseau da
quindi voce a un bisogno diffuso di fuga e isolamento cosi sentito fra gli
intellettuali del tempo.

Ci troviamo qui a un punto paradigmatico della rappresentazione moderna
dell’aspirazione alla felicita. Essa non consiste nell’operare febbrile dell’ Aomo
faber, ma nell’idea che solo nell’esilio e nella solitudine ¢ possibile raggiungere
«la beatitudine e I'unita con se stesso» (215).

La figura di Rousseau costituisce un momento di confronto ineludibile per
I'eta di Goethe, che ha colto, in particolare con Holderlin, le suggestioni e il
fascino per I'idea dell’esodo alla ricerca di sé, come in Iperione. Al contrario,
Fichte ha polemizzato fortemente con la concezione rousseauiana della natura:
«alla passivita e all'immobilismo che I'immersione della natura comporterebbe,
Fichte oppone, soprattutto in un primo periodo, una costante apologia
dell’azione e del superamento degli ostacoli» (225). Si tratta, sostiene Bodei, di
una concezione che deve essere letta anche come risposta alle sollecitazioni del
tempo: la pretesa autofondativa del soggetto fichtiano riflette il progressivo
venire meno di ogni sicurezza dell’oggetto (si ricordi en passant che la
scaturigine dell’idealismo filosofico & costituita dal rifiuto della kantiana cosa-
in-sé) e lo stravolgimento delle vecchie gerarchie consolidate in un contesto che
muta rapidamente. In questo senso, allora, Bodei sostiene che 'intero progetto
filosofico fichtiano si riassume nel motto «Quando lo Spirito domina, tace e
obbedisce la natura» (232): la distanza dalla concezione di Rousseau non
potrebbe essere piu grande.

11 limite, come fonte di sofferenza legata alle condizioni storiche, assume in
Goethe un valenza decisiva e si lega alla precisa consapevolezza dell’ingiustizia
dei rapporti sociali ed economici. In Germania, scrive I’Autore, «molteplici
morse sociali bloccano la crescita delle facolta, costringendo la maggior parte
degli uomini a un’esistenza mancata o di basso profilo e permettendo solo a
pochi privilegiati per nascita di avventurarsi oltre il ristretto carcere in cui gli
altri son reclusi» (242). Goethe da voce alla coscienza borghese che avanza,
mostrando 1’evoluzione spirituale di un individuo che, ormai perfettamente
moderno, non ¢ ancora nella condizione sociale ed economica per sviluppare
tutte le sue facolta e aspirazioni. Wilhelm Meister ¢ appunto il rappresentante
di spicco di questa generazione per la quale, a livello ideale, nulla ¢ precluso,
ma su cui incombe una realta molto piu angusta della propria coscienza: si
genera quindi un diffuso sentimento di frustrazione, a cui seguono risposte
radicalmente opposte. L'uomo moderno, borghese e cittadino, non ha ancora
raccolto le forze necessarie per sferrare un attacco frontale all’antico regime,
nonostante egli senta tutte le costrizioni di un mondo che gli ¢ divenuto ormai
estraneo.

423



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Il presentarsi di una «nuova era» venne d’altronde annunciato con enfasi da
Goethe in seguito alla battaglia di Valmy. Qui, il 20 settembre 1792, un
contingente di volontari francesi, soprannominati con disprezzo dai
commentatori dell’epoca “straccioni”, sconfisse un esercito austriaco
numericamente superiore di soldati di mestiere. L’impatto simbolico per la
rivoluzione fu enorme: non tanto per il successo militare sul campo (per altro,
di scarsa importanza strategica), si trattava piuttosto della prima vittoria della
Francia rivoluzionaria, una battaglia che mostrava la forza e la determinazione
del popolo armato. Anche questo rappresenta uno degli ingressi trionfali delle
masse nella storia.

E cosi, come si ¢ visto, si assiste all’emergere di due soggetti, esclusi dalla
storia o radicalmente nuovi: il borghese moderno e le masse. Ma vi ¢ un altro
soggetto che compare dalla nuova costituzione del mondo in costante
cambiamento: la donna. La secolare separazione fra sfera domestica, e quindi
mondo privato, e sfera pubblica viene gradualmente messa in discussione dalla
nuova configurazione economica: secondo Bodei «Goethe ha colto i primi
segni dell’apertura della sfera domestica “borghese” alla politica e al mondo,
della fine di quella separazione fra oikos e polis, riaffermata dal
giusnaturalismo di Hobbes, Locke e Rousseau, per garantire la relativa
autonomia della dimensione domestica da quella pubblica» (272). La societa
che popola 'eta moderna pare invece non poter pit sopportare I'isolamento a
cui era costretta la dimensione domestica; questa, come dimostra la vicenda
emblematica della Gretchen goethiana, ¢ ora uno spazio aperto attraversato
dalle vicende e dalle passioni che caratterizzano quell’epoca di trasformazione.

Per tirare schematicamente le somme, e tornando al frammento hegeliano,
si puo dire che nell’eta moderna il soggetto, che ha ormai perduto la fiducia
nella propria presunta autoevidenza, per risolvere le contraddizioni del
pensiero ora rifiuta 'atto puramente speculativo e si rivolge al mondo
effettuale. Non sarebbe allora del tutto scorretto sporgersi appena oltre I'eta di
Goethe e chiedersi, per cosi dire, “come continua la storia”. Cid non rientra
nelle intenzioni dell’Autore, il cui periodo di indagine si ferma ben prima della
meta del secolo. Rimane tuttavia il sospetto che una delle eredita pit profonde
del faticoso travaglio di un’epoca, quella di ispirazione hegeliana-holderliniana,
sia stata raccolta e messa a profitto, fra gli altri, da Marx, il cui programma
filosofico era esplicitamente rivolto alla trasformazione del mondo.

Nell’ultima parte del volume la ricerca si volge al presente. Come anticipato
nell'Introduzione, scopo del libro ¢ anche quello di «gettare un ponte tra le
questioni trattate e la situazione attuale». Goethe si rendeva conto che nella
modernita I'individuo «& entrato in una societa estremamente differenziata in
cui le varie sfere sociali si intersecano e si sovrappongono, generando forme di
individualita pitt complesse e dinamiche, ma anche meno stabili» (294). Bodei

424



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

avverte come negli ultimi anni dell’Ottocento «si dissolva il modello piramidale
hegeliano e goethiano, descritto in Scomposizions> (18), si tratta quindi di
capire la dinamica di questa dissoluzione e le conseguenze che essa comporta.

A voler rivolgere uno sguardo retrospettivo sul cammino sin qui percorso
emerge infatti un movimento singolare: 'eta di Goethe ha decifrato in vario
modo i conflitti e le contraddizioni dell'uomo moderno; tale individuo, che
nasce precisamente nell’Europa post-rivoluzionaria, ha bisogni e desideri
specifici ed inediti: I'accelerazione dei processi storici lo porta al tentativo
sempre rinnovantesi di trovare il suo posto nel mondo, dal momento che «i
piccoli mondi» vengono sistematicamente distrutti. Ora, il principio di
individuazione che ha portato alla decifrazione di questo “uomo moderno”
reca con sé anche gli elementi della sua dissoluzione e scomposizione.

Accanto alla concezione «piramidale» del soggetto goethiano e a quella
dialettica del soggetto hegeliano si affiancano infatti filosofie, come quella di
Schopenhauer, in cui, come ricordato all’inizio, I'io non & che una voce
estranea che rimbomba in un guscio vuoto. Contestualmente al declino del
soggetto hegeliano si assiste alla svalutazione del modello dialettico; se Hegel
identifica il “male” come la volonta del particolare di assurgere ad universale
(si perdonera qui la semplificazione), assistiamo oggi proprio alla
rivendicazione dell’assolutezza del particolare. La cultura europea
contemporanea e francese in particolare sembra confermare questa ipotesi: «da
Kierkegaard in poi — e, per il Novecento basti ricordare Adorno, Lévinas,
Deleuze, Foucault, Lyotard o, in Italia, Cacciari — la difesa dell’individuale e
del particolare ha costituito ’arma piu frequentemente utilizzata contro il (vero
o presunto) assolutismo di un sistema catafratto o contro il dispotico primato
dell’'universale hegeliano» (317). Da cio emerge l'idea che l'io sia una
costruzione molto fragile, rispetto a cui il soggetto non ¢, come dira Lévi-
Strauss, che un «insupportable enfant giré»: emerge quindi il sospetto che
tutta la metafisica occidentale si sia basata un castello di sabbia. La crisi della
centralita del soggetto come centro unitario colpisce dunque di rimando anche
la fiducia nell’oggettivita del mondo; al di 1a di ogni possibile fondazione,
rimane quindi come unica garanzia condivisa il consenso.

Bodei si mostra scettico nei confronti di queste soluzioni, e nell’ultimo
paragrafo, programmaticamente intitolato «Rirorno a valori ultimi?> si chiede
se, alla luce dell’ impasse a cui & costretta la cultura occidentale contemporanea,
«non stia nascendo il bisogno di dare maggiore consistenza all'individualita, di
trovare identita e valori forti, norme non soggette a rapida scadenza, punti di
orientamento meno vaghi» (402). Non si tratta di rifondare leticita hegeliana:
quello che ¢ in discussione ¢ il tentativo di elaborare un’«etica sufficiente»,
capace di guidare il nostro percorso senza cadere negli estremismi del
dogmatismo o del relativismo.

425



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Come si vede, 'opera di Remo Bodei si apre a nuovi problemi e sollecita
ulteriori riflessioni. Ma la profondita teorica e la pazienza analitica in questo
caso non impediscono di raggiungere anche un pubblico di non esperti:
I’Autore accompagna agilmente il lettore attraverso lintreccio quasi
inestricabile di temi variegati grazie anche alla chiarezza espositiva e al
linguaggio limpido.

I quesiti emersi dall'indagine su quella costante e irrimediabile
«contraddizione sempre crescente» non possono cosi che suonare attuali al
lettore contemporaneo. Cid accade certamente a causa delle molteplici
domande poste dalle trasformazioni storiche, economiche e culturali del nostro
tempo. Ma anche e soprattutto per la capacita, che certamente ebbe I'eta di
Goethe, di affrontare temi contingenti e destinati ad essere superati dagli eventi
forgiando categorie e strutture concettuali che conservano tutt’oggi la loro
vitalita.

Valeria Finocchiaro

426



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Byung-Chil Han, Psicopolitica. Il neoliberalismo e le nuove tecniche del
potere, Nottetempo 2016, p. 110, ISBN: 9788874526123.

Psicopolitica. Il neoliberalismo e le nuove tecniche del potere ¢ il titolo di
un recente libro, tradotto in italiano per le edizioni Nottetempo, di Byung-
Chul Han, docente di Filosofia e Studi culturali alla Universitat der Kiinste di
Berlino.

L’approccio del libro del filosofo sudcoreano ¢ antimarxista in quanto
affronta il rapporto tra forze produttive e rapporti di produzione solo dal lato
della loro «corrispondenza». La dialettica tra forze produttive e rapporti di
produzione viene negata in quanto la «contraddizione» & postulata come
«insuperabile» (13).

In base ad una lettura concettuale del testo, possiamo suddividere lo studio
di Han in quattro nuclei teorici principali: il cambiamento delle forme di
produzione (§ 1) al quale “corrispondono” sia la trasformazione delle tecniche
di potere (§ 2) sia la modificazione del rapporto tra potere e sapere (§ 3);
infine, la contrapposizione tra la trascendenza del capitale e la pura immanenza
della vita (§ 4). In conclusione, proponiamo alcune considerazioni critiche (§

5).

§ 1. Lo sviluppo delle forze produttive comporta il cambiamento delle
forme di produzione, ossia, secondo Han, il passaggio dalla vecchia societa
industriale disciplinare alla nuova societa post-industriale neoliberale: da una
forma di produzione materiale ad una immateriale. Han argomenta che mentre
la societa industriale produce oggetti materiali forzando la resistenza del corpo,
addestrato al lavoro meccanico, la societa post-industriale produce
informazioni e software immateriali sfruttando i processi psichici e
mercificando il corpo, oggetto di ottimizzazione estetica e tecnico-sanitaria.

Oltre che sulla tipologia di prodotti e sul processo di produzione, & in
riferimento ai mezzi di produzione e ai modi del consumo che, secondo Han, si
evidenzia il discrimine tra vecchie e nuove forme di produzione. Se nella
societa industriale disciplinare vengono impiegati come mezzi di produzione
macchine insensibili e vengono consumate cose di limitato valore d’uso,
I'aspetto che contrassegna la societa post-industriale neoliberale ¢ ’emozione
in quanto elemento performativo e precoscienziale, capace di influenzare le
azioni sul piano preriflessivo.

Dal capitalismo ascetico-razionale dell’accumulazione sorge il capitalismo
emozionale del consumo, dove I'emozione ¢ sia mezzo di produzione sia
oggetto di consumo: da un lato, il training motivazionale, le competenze
emozionali, il management e il design emotivo, la ludicizzazione del mondo
della vita e del lavoro, I'interazione comunicativa in generale sono cio che

427



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

permette di realizzare un ulteriore incremento della produttivita e della
prestazione; dall’altro, lillimitato valore d’uso dell’emozione, suscitando
bisogni crescenti, stimola all’acquisto e massimizza il consumo. Anche gli
elettori sono consumatori: spettatori passivi che reagiscono, lamentandosi, ai
servizi forniti dalla politica.

Han osserva infine che se la vecchia societa industriale disciplinare rendeva
possibile il “noi” politico rivoluzionario del proletariato che resiste contro lo
sfruttamento dei lavoratori da parte della borghesia, la nuova societa post-
industriale neoliberale determina la solitudine depressiva dell'imprenditore di
se stesso, che si auto-sfrutta e si vergogna del proprio fallimento. Mentre la
forma di produzione materiale permetteva la lotta tra classi antagoniste, la
forma di produzione immateriale costringe ad una lotta interiore con sé stessi,
la quale non minaccia la “stabilita del sistema”. Di qui, I'insuperabilita della
contraddizione tra forze produttive e rapporti di produzione, o, a ben
guardare, il dileguarsi della stessa contraddizione dialettica.

§ 2. Oggetto peculiare del lavoro di Han ¢ lanalisi comparativa delle
trasformazioni delle tecniche del potere della vecchia societa industriale e della
nuova societa post-industriale. Han costruisce la nozione di «psicopolitica
neoliberale» in contrapposizione a quella foucaultiana di “«biopolitica
disciplinare».

Mentre la biopolitica disciplinare cattura I'insieme delle tecniche di potere
applicate all’amministrazione contabile della vita dei corpi, come il censimento
demografico, e non ha accesso alla psyché, la categoria della «psicopolitica
neoliberale» serve a concettualizzare l'insieme delle tecniche di potere
applicate sulla vita della psyché: ad esempio, la profilazione degli utenti e il
microtargeting verso potenziali acquirenti attraverso big-data e data-mining. Le
tecniche del potere psicopolitico si caratterizzano per il fatto di avere un
accesso “subdolo”! alla psyché.

Secondo Han, la caratteristica che contraddistingue quel potere che si
manifesta come biopolitica disciplinare ¢ Dapparire come una minaccia
negativa, attraverso la repressione del corpo, del desiderio, dell'immaginazione.
Tuttavia, il potere biopolitico, che necessita di negare violentemente la liberta,
¢ debole perché permette la costituzione di una volonta che si contrappone ad
esso. Al contrario, la caratteristica distintiva del potere che si manifesta come

! Basti la seguente citazione che evidenzia la capacita delle tecniche di psicopolitica di
creare ad arte parvenza di autenticita: «I Big Data potrebbero anche promuovere
modelli collettivi di comportamento, dei quali non saremmo coscienti come singoli. [...]
La psicopolitica digitale sarebbe in grado di impadronirsi del comportamento delle
masse su un piano che si sottrae alla coscienza» (77).

428



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

psicopolitica neoliberale ¢ il presentarsi come uno stimolo positivo, attraverso
la seduzione della psyché La forza e lefficacia del potere psicopolitico, che
afferma in maniera subdola la liberta, risiede nel fatto che esso agisce
silenziosamente e accade invisibilmente.

Mentre la biopolitica disciplinare produce una soggettivita sottomessa, che
si sente sorvegliata e che, come la talpa, si muove in ambienti chiusi, pre-
installati, di internamento, la psicopolitica neoliberale produce una soggettivita
non cosciente di essere assoggettata, che si sente un “progetto libero” e che,
come il serpente, muovendosi dischiude lo spazio. Se le costrizioni esterne che
la biopolitica disciplinare impone producono un soggetto di obbedienza, le
costrizioni interne che la psicopolitica neoliberale suggerisce producono un
soggetto di prestazione, che confonde la sua sottomissione con I'ottimizzazione
di sé.

Ogni tecnica di potere, sia biopolitica che psicopolitica, ¢ una tecnica di
controllo, o del corpo o della psyché. Han distingue tra il panottico analogico,
esemplificato dai media tradizionali, che & prospettico, cioé¢ ha angoli ciechi, e
il panottico digitale, esemplificato dai social media, che & a-prospettico, cioe
senza angoli ciechi. Il panottico analogico richiama lo stato di sorveglianza
orwelliano; il panottico digitale ¢ un dispositivo della trasparenza mediante il
quale ciascuno sorveglia se stesso e ogni altro.

Han tratteggia le caratteristiche distintive delle due diverse forme di
controllo. Il panottico analogico &: proibitivo, perché limita la liberta di
pensiero e di espressione; protettivo, perché controlla il passato e indirizza il
futuro; repressivo, perché impone il silenzio o estorce confessioni con la
tortura, oppure perché reprime il consumo creando artificialmente scarsita di
beni. Al contrario, il panottico digitale &: prospettivo, in quanto crea I'illusione
di una illimitata liberta di comunicazione; proiettivo, perché i soggetti
volontariamente si mettono a nudo e in vetrina, e in tal modo la persona stessa
perde di interiorita, si positivizza in una cosa esterna quantificabile, in
informazione; permissivo, perché tutti sono sollecitati incessantemente a
consumare e a comunicare, e cosi, ludicizzando il lavoro e la comunicazione, ci
si sottomette al rapporto di dominio mentre si gioca. Ora, se il panottico

? In relazione a cid, Han critica I'idea foucaultiana del potenziale emancipativo delle
“tecnologie del sé”: «Foucault non riconosce che il regime di dominio neoliberale
monopolizza integralmente le tecnologie del sé, che 'auto-ottimizzazione permanente
come tecnica neoliberale del sé non ¢ altro che una forma piu efficace di sfruttamento.
Il soggetto di prestazione neoliberale, come “imprenditore di se stesso”, sfrutta
volontariamente ed entusiasticamente se stesso. Il sé come opera d’arte ¢ una bella,
illusoria apparenza che il regime neoliberale mantiene per poterla sfruttare appieno»

(37).
429



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

analogico rende gli uomini docili, il panottico digitale rende gli uomini
dipendenti, anche da oggetti devozionali come, ad esempio, lo smartphone’.

§ 3. La trasformazione delle tecniche di potere dettata dal cambiamento
delle forme di produzione determina, secondo Han, anche la modificazione del
rapporto tra potere e sapere. Alla biopolitica disciplinare e alla psicopolitica
neoliberale corrispondono rispettivamente la dialettica del primo illuminismo e
la dialettica del secondo illuminismo. La scienza che contrassegna I'illuminismo
della societa industriale ¢ la statistica, il cui proposito ¢ di liberare il sapere dal
mito. La sua dialettica risiede nel fatto che la ragione si rovescia in repressione
del corpo, del desiderio, dell'immaginazione. La disciplina che contrassegna
I'illuminismo della societa post-industriale ¢ il dataismo, il cui proposito ¢ di
liberare il sapere dall’arbitrio soggettivo. La sua dialettica risiede nel fatto che
la trasparenza si rovescia in barbarie dei dati: il feticismo del dato porta a
considerare I'intuizione nulla pit che un espediente che compensa la mancanza
di dati oggettivi.

Han costruisce poi sulla contrapposizione tra il nichilismo dell’additivita
dei dati e il senso che struttura una narrazione l'analisi delle pratiche di
registrazione nella societa neoliberale. Al ricordo umano, all’autobiografia, alla
narrazione che dimentica e che implica un orizzonte, si contrappone il
recupero digitale dei dati, la timeline, che presuppone un’addizione priva di
lacune e istanti indifferenziati. Al processo di comprensione come nesso
razionale, alla teoria come unita costitutiva di senso, come forma narrativa del
sapere si contrappone la non-comprensione, la correlazione, che aggiunge dati
ma non produce sapere. Alla pubblicatio sui, alla pratica del raccontarsi per
conoscersi e dare un senso etico al proprio agire si contrappone il self-tracking
come tecnica di autocontrollo e di sorveglianza su sé stessi, che quantifica il sé
e lo svuota di senso.

§ 4. Lo stile paratattico della scrittura di Han si riflette nella struttura della
sua argomentazione che procede per contrapposizioni. Nel testo del filosofo
sudcoreano, I'opposizione originaria, che fonda tutte le altre, ¢ quella che

> «Lo smartphone & un oggetto devozionale di natura digitale, anzi & per eccellenza
l'oggetto devozionale del digitale. Come strumento di soggettivizzazione funziona come
il rosario, che pure rappresenta, per la sua maneggevolezza, una specie di cellulare.
Entrambi servono alla sorveglianza e al controllo del singolo su se stesso. Delegando la
sorveglianza a ogni individuo, il dominio aumenta la propria efficacia. Il Zike ¢ I'amen
digitale. Mentre clicchiamo /ike, ci sottomettiamo al rapporto di dominio. Lo
smartphone non ¢ solo un effettivo strumento di sorveglianza, ma anche un

confessionale mobile. Facebook ¢ la chiesa, la sinagoga - letteralmente, “adunanza” -
globale del digitale» (22).

430



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

contrappone, in termini astratti, la trascendenza del capitale alla pura
immanenza della vita o, pit concretamente, la psicopolitica neoliberale all’arte
di vivere.

Due sono gli elementi caratterizzanti 1’arte di vivere, che Han indica come
pratiche di resistenza alla psicopolitica neoliberale: la discontinuita
dell’esperienza e la prassi della liberta.

Di contro alla continuita del vissuto emotivo, che invischia il soggetto nel
suo essere sottomesso, nel suo essere un servo assoluto, che lavora trattenendo
il godimento® e che assolutizza la nuda vita biologica, Han pone la
discontinuita dell’esperienza, che svuota e strappa il soggetto alla sua
sottomissione: un padrone assoluto, che non lavora - gode solamente - e che,
facendosi carico persino della morte, si eleva sopra la nuda vita. Non quella
persona ma “una vita”, una singolarita autosufficiente il cui esserci &
determinato da eventi impersonali.

Il terrore psicologico ¢ la caratteristica essenziale delle tecniche di
soggettivizzazione della psicopolitica neoliberale, finalizzate alla distruzione
dell’anima umana. Han ne distingue tre: 'imperativo all’auto-ottimizzazione
illimitata e permanente, che si fonda sulla logica del mercato, sull'incremento
dell’efficienza e della prestazione, e che conduce all’auto-sfruttamento della
psyché; il diktat violento della positivita, che propugna l'ideale di una vita
psichica senza negativita e dolore, composta unicamente da emozioni positive
ed esperienze ottimali; la coercizione alla conformita, indotta dall’aumento
della connessione e dall’accelerazione della comunicazione, e la violenza del
consenso, ossia 'obbligo di selezionare opzioni interne al sistema dominante.

Han suggerisce di resistere alle tecniche di soggettivizzazione della
psicopolitica neoliberale mediante le tecniche di desoggettivizzazione dell’arte
della vita, ossia mediante la profanazione e I'idiotismo come prassi di liberta.
Desoggettivarsi nella societa neoliberale significa fare I'idiota, I'outsider, il non-
connesso, il non-informato: mettere in pratica scelte libere, cioé opzioni esterne
al sistema, sviluppare una coscienza eretica, che sia deviante rispetto
all’ortodossia. Fare lidiota significa avere accesso ad eventi singolari e
perseguire una politica del silenzio, della quiete, della solitudine.

§ 5. L’analisi di Han sulle tecniche della psicopolitica neoliberale ha il
merito di denunciare la tendenza alla reificazione della persona umana e di

* In questo Han segue la critica di Deleuze alla dialettica hegeliana del servo e del
signore: «il borghese che assorbe il plusvalore ai fini che, nel loro insieme, non hanno
nulla a che vedere col suo godimento: pit schiavo dell’ultimo degli schiavi, primo servo
della macchina affamata, bestia da riproduzione del capitale, interiorizzazione del
debito infinito. Anch’io sono schiavo, ecco le parole del nuovo padrone» (DELEUZE,
GILLES E GUATTARI, FELIX, L anti-Edipo. Capitalismo e schizofrenia, Einaudi, Torino
1975, p. 289).

431



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

mettere a fuoco il carattere potenzialmente manipolativo del panottico digitale,
cio¢ di quella sorveglianza subdola e partecipativa attuata attraverso ’accesso e
I'elaborazione dei dati personali e delle tracce che noi tutti siamo istigati a
lasciare durante la comunicazione digitale. I social media amplificano le
distorsioni dettate dalla riluttanza del cervello umano ad evitare il pregiudizio
di conferma e, mediante il microtargeting, permettono la creazione di “pseudo-
ambienti”, frame comunicativi, che diffondono contenuti, simboli e narrazioni
semplificanti, che puntano sulla personalita dell’'utente-cliente per manipolare
le sue convinzioni e le sue abitudini’. Il limite dell'impostazione di Han, a
nostro avviso, risiede nel fatto che, seguendo Foucault, costruisce la nozione di
psicopolitica come una categoria ontologica, astratta e omnicomprensiva:
I'idea, cioé, che il nuovo potere psicopolitico sia I'essenza nascosta che sta
dietro tutti i rapporti sociali®.

Ci sembra che il riferimento filosofico principale di Han sia Ieredita
nietzscheana di Deleuze: in particolare, il disfacimento dell'lo e 'esigenza di
pensarsi non come soggetti 0 persone bensi come «singolarita impersonali e
pre-individuali»’; la sperimentazione e la liberazione della potenza immanente

> Cfr. COLOMBO, FAUSTO, 1/ potere socievole, Bruno Mondadori, 2013 Milano.

¢ «Negli anni Settanta il nietzscheanesimo di Foucault consiste soprattutto nella
sostituzione della critica dell'ideologia con una critica finzionalistica della “verita” e
nella costruzione di un concetto di potere che soggiace ai rapporti sociali come un piano
ontologico “piu profondo”» (REHMANN, JAN, [ nietzscheani di sinistra. Deleuze,
Foucaulr e il postmodernismo: una decostruzione, a cura di S.G. Azzara, Odradek,
Roma 2009, p. 116).

" DELEUZE, GILLES, Logica del senso, Feltrinelli, Milano 1975, p. 100. «Cio che stiamo
scoprendo attualmente, mi sembra, ¢ un mondo brulicante fatto di individuazioni
impersonali, o anche di singolarita pre-individuali [...]. Ma la cosa piti importante & che
tutto questo corrisponde a qualcosa nel mondo attuale» (DELEUZE, GILLES, Nietzsche e
limmagine del pensiero, in 1d., L isola deserta e altri scritti, Testi e interviste 1953-1974,
Einaudi, Torino 2007, p. 170). «La vita dell'individuo ha lasciato il posto a una vita
impersonale, e tuttavia singolare, che esprime un puro evento affrancato dagli accidenti
della vita esteriore e interiore, ossia dalla soggettivita e dall’oggettivita di cid che accade.
[.] E una ecceita, che non deriva pit da una individuazione, ma da una
singolarizzazione: vita di pura immanenza, neutra, al di la del bene e del male, poiché
solo il soggetto che la incarnava in mezzo alle cose la rendeva buona o cattiva. La vita di
questa individualita scompare a vantaggio della vita singolare immanente a un uomo che
non ha pitt nome, sebbene non si confonda con nessun altro. Essenza singolare, una
vita...» (DELEUZE, GILLES, Immanenza: una vita, Mimesis, Milano 2009, p. 6). «Il
compito della schizoanalisi ¢ di disfare instancabilmente I'io e i suoi presupposti, di
liberare le singolarita pre-personali ch’essi rinchiudono e rimuovono» (DELEUZE,
GILLES E GUATTARI, FELIX, L anti-Edipo. Capitalismo e schizofrenia, Einaudi, Torino
1975, p. 416).

432



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

agli eventi di una vita (impersonale e oltreumana) imprigionata nelle forme
istituite®; il riferimento alla figura dostoevskiana dell’idiota, che misconosce i
valori universalmente riconosciuti’; e, soprattutto, la critica del negativo e della
contraddizione dialettica come motore della storia'®. Ora, a nostro avviso, dal
punto di vista della critica marxista dell’ideologia, il testo di Han si colloca nel
solco di una antica operazione culturale di soppressione del marxismo che ¢
stata piu volte attuata contrapponendo alla teoria hegelo-marxista della
“contraddizione  dialettica” quella delle “differenze plurali”, tratta
dall’interpretazione postmoderna di Nietzsche''.

Concretamente: le asserzioni sull'impossibilita della lotta di classe e
sull'insuperabilita della contraddizione tra forze produttive e rapporti di
produzione sono desunte da due assunti problematici riguardanti la
caratterizzazione dei mezzi di produzione nella societa post-industriale
neoliberale: il primo, ¢ I'idea che «oggi 'emozione ¢ promossa a mezzo di
produzione» (55); il secondo, I'idea che «nella produzione immateriale ognuno
possiede allo stesso modo i mezzi di produzione: il sistema neoliberale non ¢&
pit un sistema di classi in senso stretto» (14).

Rispetto al primo assunto: anche concedendo che le qualita soggettive del
lavoratore - la capacita inventiva, le competenze, le conoscenze, le emozioni, il
bisogno di autorealizzazione - siano sempre piu rilevanti nel processo di
produzione, cid non ¢ sufficiente per determinare una cesura storica che muti
radicalmente il modello e le categorie di interpretazione della realta sociale:
ossia, per accogliere la tesi secondo cui lo sviluppo delle forze produttive abbia
determinato un cambiamento di paradigma delle forme di produzione - dal
capitalismo industriale, focalizzato sulla valorizzazione di capitale fisso
materiale, al capitalismo post-industriale, centrato sulla valorizzazione di
capitale fisso immateriale incorporato nella forza-lavoro'?.

® «Liberare la vita ovunque si trovi imprigionata dall’'uomo e nell'uomo» (DELEUZE,
GILLES, La letteratura e la vita, in 1d., Critica e clinica, Cortina, Milano 1996, p. 16).

* DELEUZE, GILLES, Differenza e ripetizione, Cortina, Milano 1997, p. 171.

' Deleuze vede nella concezione marxista della lotta di classe una concezione
ineffettuale della lotta, che non mette in discussione la ragione “trascendente” del
conflitto, ossia la presa del potere di stato. La lotta effettuale ¢ quella “immanente” di
chi sente e decide per quali scopi ¢ nobile battersi: la lotta autentica ¢ quella tra «la
classe e i fuori-classe; tra i servi della macchina e quelli che la fanno saltare» (DELEUZE,
GILLES E GUATTARI, FELIX, L anti-Edipo, cit., p. 290).

" REHMANN, JAN, cit., pp. 37-50.

12 Cfr. GORz, ANDRE, L immateriale. Conoscenza, valore e capitale, Bollati Boringhieri,
Torino 2003, pp. 9-57. In un recente lavoro, Carlo Formenti offre una lettura critica
della “mitologia” anarco-proudhoniana del lavoro “immateriale” propugnata dal post-

433



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Rispetto al secondo assunto: & notoriamente falso. E stato mostrato che
I'architettura della rete internazionale di controllo delle multinazionali strozza
la concorrenza nel mercato mondiale e mette a rischio la stabilita finanziaria del
sistema: un piccolo nucleo di 147 multinazionali (i % sono intermediari
finanziari), unite da comuni interessi, controlla il 40% del potere finanziario
globale®.

In conclusione, diversamente da Han, ci pare che, nell’ambito del modo di
produzione capitalistico, lo sviluppo delle forze produttive non conduca
all’equilibrio naturale del sistema ma, entrando in contraddizione con i
rapporti di potere dati storicamente, continui a rendere possibile il conflitto tra
i gruppi sociali aventi interessi contrapposti.

Matteo Giangrande

operaismo (cfr. FORMENTI, CARLO, La variante populista. Lotta di classe nel
neoliberismo, DeriveApprodi, Roma 2016).

B VITALL, STEFANIA; GLATTFELDER, JAMES B. AND BATTISTON, STEFANO, 7The network
of  global  corporate  control, “PLOS ONE”  (2011), pp. 1-36,
http://journals.plos.org/plosone/article?id=10.1371/journal.pone.0025995. Marx ha
rilevato il nesso essenziale tra sistema del credito e processi di centralizzazione dei
capitali: «Con la produzione capitalistica si forma una potenza assolutamente nuova: il
sistema del credito, che [...] diventa ben presto un'arma nuova e terribile nella lotta
della concorrenza, trasformandosi in un immane meccanismo sociale per la
centralizzazione dei capitali» (MARX, KARL E ENGELS, FRIEDRICH, Werke, Band 23,
Dietz Verlag, Berlin 1962, p. 655). Sulla teoria marxista della tendenza alla
centralizzazione dei capitali, corroborata da solide evidenze empiriche, si veda
BRANCACCIO, EMILIANO; COSTANTINI, ORSOLA E LUCARELLI, STEFANO, Crisi e
centralizzazione del capitale finanziario, “Moneta e Credito”, vol. 68, n° 269, 2015, pp.
53-79.

434



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Istvan Mészaros: Oltre il capitale. Verso una teoria della transizione, a cura di
R. Mapelli, Punto Rosso, Milano 2016, pp. 1000, ISBN 9788883511967 (ed.
orig. Beyond Capital Toward a Theory of Transition, Merlin Press, London
1995.

E stato da poco pubblicata da Punto Rosso un’opera molto importante di
Istvan Mészaros, uno dei principali seguaci di Lukécs ancora in vita, edita per
la prima volta nel 1995.

Fin dall’introduzione 'autore afferma che il mondo ¢ ormai pienamente
globalizzato e D'espansione del capitale puo dirsi conclusa. Le alternative
sembrano dunque essere tutte interne ad esso, che esercita ormai il proprio
dominio attraverso una piena subordinazione del lavoro. Essendo I'opzione
socialdemocratica destinata al fallimento, visto che riconosce il dominio del
capitale ma anche quello delle societa post-rivoluzionarie nelle quali i mezzi di
produzione non sono stati socializzati e si sono imposte sia una
gerarchizzazione del lavoro che un’aspra repressione interna (’autore non
concepisce la categoria di capitalismo di Stato né quella di socialismo di
mercato), queste alternative possono perd giungere solo da movimenti extra-
parlamentari dei lavoratori.

Si capisce allora il triplice significato del titolo: andare oltre il Capirale di
Marx, andare oltre il capitale come sistema di dominio (e non come sistema
economico), andare oltre 'originario progetto marxiano.

1) L’ombra dell’incontrollabilita. Il testo parte dall’analisi dell’eredita
neohegeliana. Hegel, come Kant, accetta il punto di vista del capitale e
considera lo Stato come il supremo regolatore capace di conciliare gli interessi
opposti della societa civile ma incappa in tal modo in quel dover-essere che
aveva rimproverato a Kant. Mésziros sottolinea come non esista in realta
nessuna entita superiore che regoli lo sviluppo: il capitale orienta semmai a sé
ogni ambito relazionale grazie al dominio sul lavoro. Se Hegel non riconosce il
carattere transitorio del capitalismo, Marx ¢ invece in grado di vedere come
I'espansione del capitale favorisca 1'aggregazione dei produttori associati, i
quali - una volta superate le distinzioni tra lavoratori a diverso tasso di
sfruttamento - si mettono nelle condizioni di riprendere il controllo sui mezzi
di produzione (una questione fondamentale in tutto il testo).

Il capitale genera problemi strutturali che al suo interno sono irresolubili,
tra cui quelli legati all’ambiente e al conflitto di genere. Il rapido riflusso dei
movimenti ambientalisti € percio legato al fatto che esso puod accettare solo
quelle rivendicazioni che non alterino la struttura del proprio dominio. Nella
sua generale tendenza all’incontrollabilita, un intervento che riguardi solo le

435



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

sue personificazioni non ne alterera invece la struttura, essendo esso in grado
di fagocitare tutte le rivendicazioni che non ostacolino il proprio sviluppo.

Lo Stato nasce proprio per la richiesta del capitale di controllare la
produzione e rimediare ai guasti che esso stesso produce. Lungi dal costituire
una sovrastruttura, & a tutti gli effetti una struttura del capitale. E dunque
impossibile superare quest’ultimo senza estinguere lo Stato. Il problema
dell'Urss ¢ stato esattamente la pretesa di tentare la socializzazione in un
contesto in cui questo passaggio era impedito dalla bassa produttivita e di
averlo fatto agendo solo sul piano politico attraverso il dominio statale.

La discrasia tra produzione e controllo spingerebbe a ipotizzare un pieno
controllo su se stesso da parte del capitale. Il persistente ricorso nella storia a
risposte ideologiche, prima tra tutte 'idea della “mano invisibile” di Smith,
dimostra perd che questo non ¢ possibile, tanto piti nell’ottica di un’espansione
illimitata. Viste le ripetute crisi del capitale, le quali lungi dal diminuire si
facevano sempre pitu profonde, si ¢ presto capito che per evitare una
contestazione generale del sistema si trattava piuttosto di cooptare
efficacemente al suo interno parte del movimento socialista. Tra i tentativi piu
interesanti ci fu in questo senso gia nel XIX secolo la proposta di una forma di
“socialismo nazionale” che unisse imprenditori e lavoratori. E in realtd la
preistoria della rivoluzione manageriale, nella quale il ruolo principale sara
affidato a dei manager esterni capaci di orientare la produzione, mentre la
proprieta vedra diminuire il proprio ruolo.

Per analizzare correttamente la natura del capitale non bisogna confonderlo
con le forme storiche precedenti, come fa Hayek il quale considera il capitale la
migliore forma di organizzazione della societa per I'appagamento dei bisogni. 1l
sistema si basa invece su un’eguaglianza formale che coincide con la
disuguaglianza sostanziale crescente e la questione della legittimazione del suo
ordine viene risolta a partire dall'impossibilita per 'uvomo comune di entrare in
relazione immediata con la natura e dalla sua continua necessita di mediazione.

Mészaros passa poi ad analizzare i limiti assoluti del capitale, limiti che gli
sono immanenti. Il primo ¢ legato alla conflittualita inter-statuale, generata dal
conflitto tra le diverse frazioni del capitale. Lungi dal poter costituire il
baluardo della la pace perpetua, lo Stato ¢ un elemento costitutivo di questa
conflittualita. Mentre i paesi imperialistici possono imporre a tutti il proprio
dominio, qualunque tentativo di resistenza viene tacciato come violazione
dell’'ordine internazionale e ai paesi del Sud del mondo viene negata ogni
possibilita di emancipazione. La discrasia tra il capitale e gli Stati nazionali ¢
percio evidente e proprio per questo la lotta per I'autodeterminazione dei
popoli rimane cosi importante: I'incapacita di rompere 'ordine del capitale
puo infatti condurre a una fase di ricolonizzazione del mondo.

436



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Altra questione che tocca i limiti del sistema ¢ quella delle sue condizioni di
riproduzione metabolico-sociali. Il capitale non conosce limiti al proprio
sviluppo. Se la tendenza all’espansione non ¢ di per sé negativa né positiva,
sappiamo pero che dopo una prima fase progressiva il capitale ha dimostrato il
suo lato distruttivo, subordinando anche scienza e tecnologia ai propri
obiettivi.

2) L’eredita storica della critica socialista. La seconda parte dell’opera
analizza I'eredita socialista, passando pero per una analisi critica dell’opera di
Lukacs. Lukécs aveva aderito gia dopo la rivoluzione agli ideali comunisti e li
ha mantenuti anche dopo le vicende del 1956. Per Mészaros, tuttavia, ha
sempre sottovalutato il ruolo giocato dall’espansione del capitale, considerando
la vittoria o la sconfitta del proletariato legata solo all’ambito ideologico. La
superiorita del capitale rispetto al lavoro starebbe cio¢ solo nella testa dei
lavoratori, cosi che la crisi del movimento rivoluzionario puo essere imputata
alle deviazioni riformistiche dei suoi dirigenti. In questo senso, i tentativi di
risposta alla crisi del comunismo storico non potevano rimenere che
meramente ideologici e volontaristici.

Lukacs si concentrerebbe troppo sul piano politico-intellettuale ritenendo
che la lotta tra capitale e lavoro si svolga sul piano della coscienza, dunque. Di
conseguenza, ipostatizza il concetto di classe (diversamente da Marx che lo
relega nella preistoria dell’'umanita). E dovendo identificare il proletariato
come soggetto-oggetto identico, & costretto infine ad idealizzarne il rapporto
con il partito, finendo egli stesso per celarne i meccanismi burocratici.

Questa posizione ¢ influenzata in notevole misura da Max Weber, in
particolar modo dai suoi «tipi ideali» e dalla sua concezione della
specializzazione, come si puo vedere nell’atteggiamento del filosofo ungherese
verso la divisione del lavoro. Il legame con Weber ¢ poi ancora piu visibile
nell’analisi dello Stato, dato che per Lukéics ha il potere chi ha il potere
politico. Anche questa lettura di Weber ¢ pero fatta con lenti hegeliane e non a
caso lo stesso filosofo ungherese ha riconosciuto di essere stato persino piu
hegeliano di Hegel nella ricerca del soggetto-oggetto identico. La sua
ossessione ¢ dunque il fatto che nel capitalismo soggetto ed oggetto della
produzione non sono uniti ma separati e anzi ’oggetto domina il soggetto.

Non potendo superare il sistema del capitale, la filosofia borghese puo
unificare soggetto ed oggetto solo astrattamente, come fa Hegel nella dialettica
servo-padrone. Lukdcs critica il formalismo della filosofia classica tedesca, che
non arriva mai all’'unificazione reale, e afferma la necessita di superare il dover-
essere e ogni atteggiamento contemplativo. Rimane tuttavia confinato
all'interno  delle categorie hegelo-kantiane e confonde ad esempio
oggettivazione e alienazione. Inoltre, assegna alla coscienza il ruolo di potenza

437



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

trasformatrice della realta, dimostrando che le categorie marxiane sono in
realta in contrasto con il suo ragionamento.

Alla fine del saggio sulla reificazione Lukacs afferma che il soggetto-oggetto
identico non c¢’¢ ancora ma bisogna produrlo nel processo, nel passaggio dal
regno della necessita a quello della liberta. Per Mésziros, per rovesciare il
potere del capitale non ¢ pero sufficiente il potere politico. La necessita di
conciliare sul piano teorico universalita e particolarita ha invece spinto Lukacs
a guardare con favore alla divisione tra avanguardia politica e masse popolari
come precondizione di uno sviluppo unitario. Il problema della mediazione &
cosi da lui risolto in via di principio postulando la possibilita del partito di
mediare tra uomo e storia. Ancora una volta, trascura le contro-tendenze
innescate dal capitale e sottovaluta la capacita di adattamento della borghesia,
che ritiene incapace di elaborare mediazioni. Mentre ¢ in realta sbagliato
vedere i cambiamenti introdotti dalla borghesia come semplici manipolazioni:
la pianificazione capitalistica dell’economia, ed esempio, non €& wuna
capitolazione di fronte al proletariato ma una semplice esigenza momentanea; e
nulla ottiene del resto il proletariato trasformando un’economia di libero
scambio in un’economia comandata (la pianificazione sovietica) in cui i
lavoratori non partecipino pero al controllo.

Come per Lenin, la coscienza viene portata ai lavoratori solo dall’esterno e
sono gli intellettuali a doversi farsi carico di questo lavoro, replicando la
propria distinzione rispetto alle masse “incoscienti”. Sotto questo aspetto, la
concezione di Lukdcs e la realta socio-politica non avrebbero potuto conoscere
frattura pit ampia, sostiene Mészaros, ed & per questo motivo che il filosofo
deve infine richiamarsi all’etica come categoria di mediazione. Soprattutto
dopo il 1956, il ruolo dell’etica sarebbe quello di congiungere il singolo
individuo con la generalita della specie umana. Inoltre, fino alla sua ultima
opera, L uomo e la democrazia, Lukacs crede possibile una ripartizione
armonica dei compiti tra partito e Stato che per Meszaros ¢ impossibile. Lungi
dallo spezzare i veli della reificazione, il partito ne ha creati di nuovi. Esso non
solo non ha socializzato la produzione ma ha creato un circuito gerarchico; non
solo non ha creato le condizioni per I'estinzione dello Stato ma ha portato
avanti un accrescimento dei suoi poteri.

E’ un problema che nasce in realta da un deficit presente a monte nella
teoria marxiana dello Stato, che era stata formulata in un contesto di sviluppo
del capitale ma contemporaneamente della sua crisi accompagnata dall’ascesa
del movimento operaio, quando le tendenze lasciavano presagire un crollo
imminente. La capacita di adattamento del capitale alle circostanze e la sua
capacita di trasformazione si sono rivelate perd innegabili, obbligandoci a un
ripensamento. Se per Marx le mediazioni avevano solo un carattere
mistificatorio e la politica un ruolo temporaneo, siamo costretti oggi a rivedere

438



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

questo punto di vista. Essendo pero lo Stato la mediazione per eccellenza si
tratta per 'autore di sviluppare un duplice movimento: creare nuove istituzioni
per il movimento rivoluzionario e fare pressione sulle strutture statali esistenti.
Perché ci sia una reale trasformazione ¢ infatti a suo avviso necessario che tutte
le forme di controllo passino ai produttori associati.

3) La crisi strutturale del capitale. La trasformazione della societa impone
di legare bisogni e produzione, bisogni e distribuzione, ribaltando il rapporto
tra scienza e tecnologia voluto dal capitale. Nel processo del capitale il soggetto
¢ tale solo nel consumo, dove ¢ manipolato. Esso viene ridotto a un fattore
produttivo: il fine ultimo diventa la produzione della ricchezza e non la
ricchezza della produzione. Lo spreco legato alla produzione capitalistica ne
limita pero le potenzialita. Bisogna di conseguenza pensare ad un sistema che
abbia al centro la ricchezza della produzione e lo sviluppo individuale,
impostando una diversa modalita di controllo.

Il fatto che anche il lavoro costituisca una merce consente al capitale di
uniformare la produzione seguendo 'universalizzazione della forma di merce.
Esso organizza un controllo verticale e orizzontale sul lavoro: orizzontale
perché scompone il lavoro in modo indefinito e verticale perché ne controlla
ferramente la gerarchia e ponendosi come momento predominante in ogni
relazione dialettica.

Il capitale separa poi produzione, distribuzione e bisogni. Lo puo fare
separando il lavoratori dagli oggetti di lavoro e costringendoli a un lavoro cosi
parcellizzato, che necessariamente deve rivolgersi al capitale per ’appagamento
dei proprio bisogni. Il lavoratore non & peraltro in possesso nemmeno delle
condizioni del proprio lavoro, perché per lavorare deve rivolgersi comunque al
capitale; egli puo inoltre appagare solo quei bisogni da questo considerati
redditizi.

E un meccanismo che viene ulteriormente allargato oggi, quando la
questione del tasso decrescente di utilizzo si fa strategica per il capitale. Meno
si usa una cosa, piu si vendera. Se una singola impresa vuole razionalizzare, il
sistema nel suo complesso deve sprecare; anzi, la sua razionalizzazione ¢ per
esso strategica. Si svilupperanno percio solo quei settori che sono funzionali
all’espansione del capitale, anche per quanto riguarda la ricerca scientifica e
tecnologica. Questa tendenza ha ovviamente effetti distruttivi. Il capitale ha
infatti sempre meno bisogno di lavoro ma ha bisogno di consumo, produttivo o
improduttivo che sia. Una volta assunta la disoccupazione come strutturale,
bisogna percio favorire un piu alto di sfruttamento dei lavoratori ancora
occupati.

L’aumento globale dei consumi rappresenta in quest’ottica un successo del
capitale. Ma le prospettive di sviluppo dell’'umanita sono legate alla fine del

439



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

dominio della quantificazione nella produzione e a una riscoperta della sua
dimensione qualitativa. Se il capitale puo espandersi solo attraverso il controllo
gerarchico sul lavoro, la crisi del suo sviluppo non pud risolversi con
I'espansione della ricchezza, legata allo spreco, ma con la riconversione della
produzione a fini sociali.

Il capitale segue la linea che l'autore chiama «di minor resistenza»,
sviluppando quelle dinamiche che gli consentano di conservare il dominio
attraverso piccole modifiche. Cio avviene nella relazione tra plusvalore assoluto
e relativo: se grazie alle lotte operaie nelle fasi di espansione sembra prevalere il
secondo, tutte le concessioni fatte ai lavoratori possono essere tolte in momenti
di crisi e in ogni caso il pluslavoro assoluto ¢ quello che prevale storicamente.
Anche le crisi del capitale hanno perd forme diverse: se Marx le descriveva
come grandi tempeste, oggi si tratta piuttosto di un continuum depressivo.
Viene confermato con cio dall’evoluzione storica come 1'obiettivo del capitale
non sia la produzione di merci ma la propria autoriproduzione, con il
corollario inevitabile per cui il capitale sarebbe disposto a distruggere il globo
terrestre se cio servisse per i propri fini.

A questo punto l'autore analizza le difficolta attuali del socialismo,
conseguenza del carattere difensivo della teoria socialista originaria. L’attualita
storica dell’offensiva socialista da lui proposta non significa che questa sia
semplice ma intende affermare come siano gia in essere tutte le caratteristiche
che ne consentirebbero lo sviluppo. La questione dell’'unita del movimento
socialista assume in questa prospettiva per 'autore un ruolo fondamentale. Il
socialismo ha spesso sottovalutato la capacita della borghesia di unificarsi
contro il lavoro, a partire dalla sua posizione di dominio. L’unita del
proletariato, che ¢ molto piu difficile da conseguire, va invece oggi creata ex
novo e deve muoversi in relazione alle circostanze concrete.

Tutto cio in un contesto che secondo Mészaros vede la politica in primo
piano. Quale politica perd? Il capitale non ha bisogno di essere rappresentato
nei parlamenti perche detiene gia il potere. Il parlamento serve percio solo ad
equilibrare i rapporti tra capitali, mentre il lavoro non pud essere rappresentato
finché si propone di trasformare la realta. E necessario allora pensare a una
diversa strategia d’offensiva, che dia rilevanza anche alle rivendicazioni parziali
e contingenti attraverso un piano di lotta che unisca i lavoratori occupati e i
disoccupati. Fondamentale ¢ a questo punto il ruolo delle forze impegnate nel
cambiamento nel superare la divisione gerarchica del lavoro. Lukacs lega
erroneamente la specializzazione professionale alla razionalizzazione, mentre
per Mészaros il problema non ¢ affatto la specializzazione ma I'esclusione del
lavoro dal potere decisionale.

L’ultimo capitolo dell’opera ¢ volto infine a chiarificare alcune questioni,
Anzitutto si sottolinea come non ci sia nessuna ineluttabilita della vittoria

440



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

socialista, ribadendo che essa non passera certamente tramite elezioni. Non si
pud dunque pensare l'alternativa socialista a partire dalla «linea di minor
resistenza» ma definendo un nuovo ordine metabolico-sociale. In altre parole,
bisogna costruire un’alternativa che sia non solo negativa ma positiva. Gli
apologeti del capitale negano questa possibilita, utilizzando ideologicamente la
categoria di complessita per giustificare ’allontanamento del sistema
decisionale dai lavoratori. Il problema per 'autore non ¢ pero la complessita, di
difficile definizione, ma la controllabilita dei fenomeni.

Le necessita di autoriproduzione generano nel capitale un enorme
potenziale distruttivo che si manifesta spesso anche attraverso brutali dittature.
Il movimento socialista non ha dunque chance di successo se si limita a
rivendicazioni parziali. E fondamentale che esso definisca la propria contabilita
in relazione agli obiettivi e alle mediazioni necessarie per raggiungerli. Se la
meta ultima ¢ la realizzazione del principio «da ciascuno secondo le proprie
capacita, a ciascuno secondo i bisogni», si capisce che nel socialismo il tema del
controllo - se saranno i lavoratori ad esercitarlo o forze esterne - sara strategico.

Per concludere. Come ho cercato di riassumere, il libro di Meszaros
presenta numerosi punti di interesse ma offre altrettanti elementi di perplessita.
Tra i concetti piu discutibili del suo libro va segnalato quello di «post-
capitalismo», che finisce per delegittimare le trasformazioni che si sono
determinate dopo le rivoluzioni del XX secolo. L’autore non riconosce
differenze sostanziali tra le societa capitalistiche e quelle post-capitalistiche che
le hanno seguite ma solo differenze sovra-strutturali. Nelle societa
rivoluzionarie, a suo avviso, & in ogni caso rimasto intatto il dominio del
capitale sul lavoro, operato attraverso le personificazioni dei dirigenti socialisti,
mentre i mezzi di produzione non sono stati socializzati. L ’autore evidenzia
I'adeguamento di queste societa alle esigenze del capitale a partire dalla corsa
alla produttivita e al mantenimento della legge del valore e, ad esempio di
questa subalternita produttivistica, ricorda come il fatto che I'Urss potesse
superare la produzione di ghisa degli Stati uniti rappresentasse per Stalin una
vittoria del socialismo.

A nostro avviso questo punto di vista pecca decisamente di economicismo:
la rivoluzione sovietica ha innescato un movimento rivoluzionario che ha
attraversato gran parte del’Europa e che, pur essendo stato sconfitto, ha
contribuito nel secondo dopoguerra a sostenere i movimenti per
I'indipendenza in diverse parti del mondo e a determinare una situazione molto
piu favorevole alle rivendicazioni dei lavoratori anche in Occidente. Le
difficolta dovute all’accerchiamento, all’arretratezza economica e sopratutto il
processo interrotto di apprendimento che ha riguardato il primo paese in cui si
¢ tentato di costruire il socialismo possono percio spiegare almeno in parte gli

441



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

errori commessi e non ¢ condivisibile la posizione di Mészaros, che invita a
definirsi comunisti «nonostante la storia dell’Urss».

Appare inoltre ingeneroso criticare cosi aspramente Lukdcs, considerando
la sua opera teorica del secondo dopoguerra come tutta rivolta verso I’etica e
trascurando, ad esempio, il suo impegno politico-intellettuale in un’opera
fondamentale come la Distruzione della ragione. Se & giusto non contrapporre
il Lukacs giovane a quello maturo, non si puod certo credere che tutta la sua
opera successiva al 1929 possa essere ricondotta al linguaggio esopico e alla
critica velata al regime staliniano, a partire da una scelta che darebbe all’etica
un ruolo dominante come forza di mediazione. Sarebbe stato assai piu fecondo,
piuttosto, cercare capire le ragioni per cui, nonostante le difficolta politiche,
Lukacs abbia mantenuto la sua adesione al socialismo, tanto da affermare che
la peggior forma di esso ¢ migliore del miglior capitalismo. E al tempo stesso
sarebbe stato opportuno cercare di capire come la sua ricerca intellettuale si sia
sviluppata nel dissidio crescente tra teoria e politica, lanciandosi alla ricerca di
soluzioni che fossero attuabili nella situazione di impasse in cui si erano venuti
a trovare la gran parte dei paesi del socialismo realizzato.

I Lukacs della fase «post-abiura» ha scritto testi fondamentali per il
marxismo occidentale e sopratutto ha formulato il tentativo di riscrittura di un
sistema filosofico complessivo piti ampio e approfondito persino di quello di
Hegel, attraverso I'impulso della pur criticata ontologia di N.Hartmann. Anche
nel suo 7Zestamento politico i suoi ragionamenti sulla possibilita di aprire al
mercato o quelli sulla divisione tra intellettuali e lavoratori non ci appaiono
dettati, come crede Mészaros, dalla sua subordinazione al regime ma sono
ipotesi teoriche che si sforzano di rinnovare il socialismo in un contesto di
indubbia difficolta, facendo fronte alle sfide che ne accompagnavano lo
sviluppo.

Infine, se ci appare sicuramente importante il richiamo all'idea di
un’«offensiva» del socialismo, assai deboli appaiono i soggetti ai quali
Mésziaros affida questo compito, ossia i movimenti extra-parlamentari. In
questa prospettiva, il rischio ¢ quello di confondere la degenerazione delle
organizzazioni storiche della sinistra di classe con la loro reale natura,
credendo possibile rilanciare una strategia di lotta solo in modo indipendente
da esse.

Matteo Bifone

442



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. 1)

PERSONE

GIUSEPPE COSPITO (Savona, 1966) ¢ ricercatore di Storia della Filosofia presso
il Dipartimento di Studi Umanistici dell’Universita di Pavia. I suoi interessi di
studio sono rivolti principalmente al pensiero filosofico e politico italiano tra
XVI e XX secolo, con particolare riferimento a Machiavelli, Vico, Cattaneo e
Gramsci, nelle sue relazioni con le principali correnti intellettuali europee. Tra
le sue pubblicazioni d’argomento gramsciano, 1 /Introduzione a Gramsci
(Genova, il melangolo, 2015), la monografia I/ ritmo del pensiero. Per una
lettura diacronica dei «Quaderni del carcere» di Gramsci (Napoli, Bibliopolis,
2011; trad. inglese: The Rythm of Thought in Gramsci, Leiden, Brill, 2016;
trad. spagnola: E/ ritmo del pensamiento en Antonio Gramsci, Buenos Aires,
Continente, 2016), la cura del volume collettaneco Gramsci tra filologia e
storiogratia. Studi per Gianni Francioni (Bibliopolis, 2010), la pubblicazione,
insieme a Gianni Francioni, dei Quaderni di traduzioni 1929-1932 (Roma,
Istituto della Enciclopedia Italiana, 2007) e la stesura, insieme a Fabio Frosini,
di alcune delle Introduzioni ai singoli quaderni nell’Edizione anastatica dei
Quaderni del carcere (Roma — Cagliari, Istituto della Enciclopedia Italiana —
L’Unione Sarda, 2009, 18 voll.), a cura di Gianni Francioni. Attualmente ha in
preparazione, insieme a Francioni e Frosini, il volume relativo ai Quaderns
miscellanei, il cui primo tomo (contenente i Quaderni 1-4), uscira nell’autunno
2017.

RAUL BURGOS si ¢ laureato in Filosofia presso 1'Universidad Nacional di
Rosario - UNR, Argentina (1988) e ha conseguito il Dottorato in Scienze
Sociali presso 1'Universidade Estadual de Campinas - UNICAMP, Brasile
(1999). Attualmente lavora come professore associato presso il Dipartimento di
Sociologia e Scienze politiche nell'Universidade Federal de Santa Catarina -
UFSC, Brasile. Partecipa al Nucleo di Ricerca sui Movimenti Sociali e al
Gruppo di Studi e Ricerche Antonio Gramsci del’'UFSC. Svolge la sua attivita
nell’area di scienze politiche, con particolare attenzione per il rapporto tra
cultura e politica. Fa parte del Consiglio Nazionale dell'International Gramsci
Society-Brasil.

MARTIN CORTES ¢ dottore in Scienze sociali (Universidad de Buenos Aires) e
Filosofia (Université de Paris 8) e ricercatore del Consiglio Nazionale della
ricerca scientifica e tecnica (CONICET, Repubblica Argentina). E
coordinatore del Dipartimento di Studi Politici del Centro Cultural de la
Cooperacién (Buenos Aires, Argentina) ed ¢ professore e ricercatore della

Universidad de Buenos Aires e della Universidad Nacional de General

443



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Sarmiento. I suoi principali interessi di ricerca riguardano la teoria politica, il
marxismo latinoamericano e la storia degli intellettuali di sinistra in Argentina e
America Latina. Attualmente dirige un progetto di ricerca sui rapporti fra
marxismo europeo e marxismo latinoamericano nel contesto della crisi del
marxismo degli anni Settanta. E autore di diversi articoli scientifici pubblicati
su riviste argentine e internazionali e dei libri Un nuevo marxismo para
Ameérica Latina. José Arico: traductor, editor, intelectual (Buenos Aires, Siglo
XXI, 2015) e José Arico. Los tiempos latinoamericanos (Buenos Aires,
Universidad Nacional de General Sarmiento, 2016).

MARK MCNALLY is Lecturer in Politics at the University of the West of
Scotland. He is editor of Anronio Gramsci (Palgrave, 2015) and co-editor of
Gramsci and Global Politics: Hegemony and Resistance (Routledge, 2009). He
has also published widely on both the nature and application of Gramsci’s
political thought in a range of academic journals including: History of Political
Thought, History of European Ideas, Journal of Modern Italian Studies,
Journal of Political Ideologies and Nations and Nationalism.

PANAGIOTIS SOTIRIS has a PhD from Panteion University Athens. He
currently works as a journalist and editor in Athens, Greece. He has taught
social and political philosophy at various Greek Universities. His research
interests include marxist philosophy, the theory of imperialism and left
strategy. His book A Philosophy for Communism. Rethinking Althusser is
forthcoming from Brill in the “Historical Materialism” Series.

PIETRO MALTESE (1976) ¢ ricercatore di Pedagogia Generale e Sociale presso
I'Universita degli studi di Palermo, si ¢ occupato del principio educativo
gramsciano, delle trasformazioni in chiave neoliberale dei sistemi di istruzione
terziaria, delle relazioni tra mondo della formazione e mondo del lavoro, del
nesso tra problema politico e problema pedagogico. Tra i suoi scritti: La teoria
del discorso come pedagogia. Uno studio su “Fatti e Norme” di Jiirgen
Habermas (2007), Letture pedagogiche di Antonio Gramsci (2010),
Generazioni precarie. Formazione e lavoro nella realta dei call center (2011),
L’universita posttordista. Nuovi modi di produzione e trasmissione della
conoscenza (2014). Ha, inoltre, curato con Danilo Mariscalco, Vira, politica,
rappresentazione. A partire dall'ltalian Theory (2016).

MIGUEL CANDIOTI Miguel Candioti ha studiato filosofia nella Universidad
Nacional de Rosario, in Argentina, e nel 2005 ha ottenuto dall’Universita di
Bologna un “Master in Politiche, Competenze e strategie socio-educative
dell'interculturalita”. Nel 2014 ha conseguito il dottorato di ricerca in

444



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

Humanidades presso la Universitat Pompeu Fabra di Barcelona, sotto la
direzione di Francisco Fernandez Buey e, dopo la scomparsa di questi, di Fabio
Frosini, con una tesi su Prdctica y poder social. Una reconstruccion de la teoria
general de Karl Marx. Dal 2015 ¢ borsista in Argentina, presso il Conicet
(Consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas), e docente nei
corsi di laurea in Filosofia e in Economia politica presso la Universidad
Nacional de Jujuy. Attualmente si dedica a una ricerca comparativa sul
pensiero di Gramsci e José Carlos Maridtegui, con particolare attenzione alla
loro rilevanza per lo studio delle questioni sociali nel nord-ovest argentino, e
collabora con il Centro de Documentacion en Investigacion de la cultura de
Izquierdas (Universidad de San Martin), diretto da Horacio Tarcus. Ha
pubblicato articoli su Marx, Gramsci e Gentile, oltre che su alcuni problemi
teorici del marxismo.

MATTIA GAMBILONGHI (Catania, 1987) si ¢ laureato in Scienze storiche presso
'Universita di Bologna. E in corso di pubblicazione per Aracne una sua
monografia dal titolo Controllo operaio e transizione al socialismo. Le sinistre
italiane e la democrazia industriale tra anni Settanta e Ottanta. Interessato alla
storia del movimento operaio europeo e alle teorie dello Stato e della
democrazia, ha affrontato queste tematiche collaborando con le riviste
Democrazia e diritto, Cahiers d’histoire. Revue d’histore critique, La revue du
projet, Critica Marxista e PoloSud, e partecipando alla redazione dei volumi //
reale e gli spazi per la politica (a cura di L. Caffo, Mimesis, 2015), L enigma
dell’Europa (yearbook di Transform!Europe, a cura di R. Morea, Merlin press,
2016).

ALBERTO PANTALONI ¢ dottore in Scienze Storiche e Documentarie presso
I'Universita di Torino e membro della redazione di “Historia Magistra. Rivista
di storia critica”. Si occupa di storia dell'ltalia contemporanea e storia del
movimento operaio.

ANTONIO MAURIZIO LOIACONO (Reggio Calabria 1981) si laurea con Lode in
Societa Culture e Istituzioni d’Europa, con una tesi di ricerca sulla presenza
araba nella Calabria altomedievale, attualmente in pubblicazione, che gli varra
il Premio Anassilaos Giovani 2016. Nellambito dell'impegno professionale
come Guida Archeologica e Storico-Artistica, approfondisce il tema del
simbolismo medievale nell’architettura e nell’arte.

ALESSANDRO CARDINALE ¢ iscritto all'Universita Federico II Napoli. Vive tra

Italia e Germania, dove si occupa di insegnamento dell'italiano come lingua
straniera.

445



Materialismo Storico, n° 1/2017 (vol. Il)

GIANNI FRESU, dottore di ricerca presso 'Universita degli studi di Urbino,
professore associato di filosofia politica presso la Universidade Federal de
Uberlandia (MG/Brasil), ha pubblicato i seguenti libri: I/ diavolo nell’ampolla.
Antonio Gramsci, gli intellettuali e il partiro, Istituto Italiano per gli Studi
Filosofici, La Citta del Sole, Napoli 2005; Lenin lettore di Marx. Determinismo
e dialettica nella storia del movimento operaio, La Citta del Sole, Napoli 2008;
Oltre la parentesi. Fascismo e storia d’ltalia nell’interpretazione gramsciana,
Carocci, Roma 2009; La prima bardana, modernizzazione e conflitto nella
Sardegna dell' Ottocenro, CUEC, Cagliari 2011; Eugenio Curiel 1l lungo
viaggio contro il fascismo, Odradek, Roma 2013; Lenin leitor de Marx,
Fundacao “M. Grabois”- Anita Garibaldi Editora, Sao Paulo 2016.

RICCARDO CAVALLO, abilitato alle funzioni di Professore universitario di
seconda fascia in Filosotia del Diritto, é attualmente docente a contratto nella
medesima disciplina presso 1'Universita degli Studi di Urbino “Carlo Bo”
nonché di Dottrina dello Stato all’'Universita degli Studi dell’Insubria (sede di
Varese).

VALERIA FINOCCHIARO, nata a Palermo nel 1990, ¢ dottoranda in filosofia
presso I'Universita di Roma Tor Vergata. Dopo il corso di laurea triennale a
Palermo ha conseguito la laurea magistrale a Padova nell’ambito del percorso
a doppio titolo “Deutscher Idealismus und eoderne europaische Philosophie”
svolto per meta presso I'Universita di Jena.

MATTEO GIANGRANDE ¢ docente di storia e filosofia nei liceli.

MAURIZIO BIFONE (Roma 1990) si ¢ laureato in Scienze della politica con una
tesi sulla teoria della reificazione in Lukacs.

446



Periodico semestrale edito dall’Universita di Urbino, Dip. di studi umanistici
Reg. Trib. di Urbino, E-ISSN 2531-9582 - n. 1/2017 (ll)

MATERIALISMO STORICO

RIVISTA DI FILOSOFIA, STORIA E SCIENZE UMANE

A lungo protagonista del dibattito filosofico e storiografico, il
materialismo storico non ha oggi piu casa nell’accademia italiana e
sembra definitivamente relegato al ricordo di una stagione conclusa.

Questa rivista vuole contribuire alla riscoperta e al rinnovamento della
piu originale versione italiana del marxismo e del suo legame con il
pensiero dialettico di ispirazione hegeliana, rafforzando in tal modo
anche il pluralismo del dibattito culturale nelle universita.

Proponendo agli studiosi una riscoperta e un rinnovamento del metodo
storico-materialistico e aprendosi alle piu ampie proposte di
collaborazione - e guardando in particolar modo a una nuova
generazione di ricercatori che in Italia come altrove si avvicina con
interesse a queste problematiche — “Materialismo Storico” vuole infine
contribuire all’arricchimento del patrimonio culturale e al prestigio
scientifico dell’Universita di Urbino e del Dipartimento di studi
umanistici.

Materialismo Storico




