
In
te

rn
at

io
na

l G
ra

m
sc

i J
ou

rn
al

 
Scientific Journal 
ISSN 1836-6554 (online)
Open access article licensed under CC-BY 4.0
DOI: https://doi.org/10.14276/igj.v6i2.5157

Vol. 6, n. 2 (2025)

Le forme dell’egemonia nella parabola dei Subaltern Studies

Abstract
I Subaltern Studies hanno rappresentato uno dei più noti canali della discussione globale sui concetti 
gramsciani e la loro eredità, in particolare per quello che riguarda la subalternità. Funzione analoga con 
l’egemonia, sulla quale il collettivo indiano ha avuto un approccio ancora più peculiare e – probabilmente – 
più dissonante dall’originaria elaborazione gramsciana. Lo scopo di questo contributo sarà quello di 
ricostruire le origini e lo sviluppo concettuale dell’egemonia all’interno del percorso dei Subaltern Studies, in 
particolare attraverso gli scritti e l’esperienza di Ranajit Guha, principale animatore e teorico del collettivo. 
A questo scopo verranno analizzati le prime letture di Gramsci in India e il contesto di formazione 
politico-culturale dei Subaltern Studies, per passare poi alla concettualizzazione di egemonia attraverso i 
volumi collettivi e gli scritti di Guha.

Keywords
Subaltern Studies, Egemonia, Subalternità, Dominio, Ranajit Guha

Giacomo Tarascio
Università di Urbino Carlo Bo, giacomo.tarascio@uniurb.it

Received: 13.08.2025  - Accepted: 13.12.2025  - Published: 31.12.2025

The Forms of Hegemony in the Trajectory of the Subaltern Studies

Abstract
Subaltern Studies has been one of the most prominent channels in the global discussion on Gramscian 
concepts and their legacy, particularly concerning subalternity. A similar role can be observed with the 
concept of hegemony, on which – if possible – the Indian collective developed an even more distinctive 
approach, one that was likely more dissonant from Gramsci’s original formulation. The aim of this paper is to 
trace the origins and conceptual development of hegemony within the trajectory of Subaltern Studies, 
particularly through the writings and experience of Ranajit Guha, the collective’s leading figure and theorist. 
To this end, the early readings of Gramsci in India and the political-cultural formation of Subaltern Studies 
will be examined, followed by an analysis of how the conceptualization of hegemony evolved throughout the 
theoretical journey of the Indian collective.

Keywords
Subaltern Studies, Hegemony, Subalternity, Dominance, Ranajit Guha

https://doi.org/10.14276/igj.v6i1.4911


«International Gramsci Journal», Vol. 6, 2025, n. 2.

Le forme dell’egemonia nella parabola 
dei Subaltern Studies

Giacomo Tarascio

1. Introduzione
I Subaltern Studies hanno rappresentato uno dei più noti canali della 

discussione globale sui concetti gramsciani e la loro eredità, in parti-
colare tutto quello che riguarda la subalternità. Una funzione analoga 
si registra anche con il concetto di egemonia, sul quale – se possibi-
le – il collettivo indiano ha avuto un approccio ancora più peculiare 
e più dissonante dall’originaria elaborazione gramsciana. Lo scopo 
di questo contributo è quello di ricostruire le origini e lo sviluppo 
concettuale dell’egemonia all’interno della parabola dei Subaltern Stu-
dies, in particolare attraverso gli scritti e l’esperienza di Ranajit Guha, 
principale animatore e teorico del collettivo.In questa direzione ver-
ranno discusse le prime letture di Gramsci in India e il contesto di 
formazione politico-culturale dei Subaltern Studies, per analizzare l’e-
voluzione della concettualizzazione di egemonia lungo tutto il per-
corso teorico del collettivo indiano. La ricognizione sarà divisa in 
tre fasi, incrociando i momenti teorici alla pubblicazione dei volumi 
della collana Subaltern Studies: la prima fase della ricerca storiografica 
che corrisponde ai primi tre volumi curati da Guha; la seconda fase 
dalla storiografia all’affermazione globale attraverso i Postcolonial Stu-
dies, compresa tra le ultime curatele di Guha e i numeri pubblicati 
negli anni Novanta; infine, l’ultima parte del progetto legata al defini-
tivo abbandono dei paradigmi storiografici e alla pubblicazione degli 
ultimi due volumi.

In questo percorso verranno messe in evidenza le peculiarità e 
i contributi elaborati all’interno dei Subaltern Studies per delineare 
una loro concezione di egemonia, componendo così una mappa dei 
riferimenti carsici che si trovano tra le principali pubblicazioni.1 In-
fatti, proprio per l’origine e lo sviluppo delle molteplici ricerche del 
collettivo, si osserveranno percorsi e letture differenti – e spesso 

1  Per un maggiore approfondimento delle riflessioni sull’egemonia di Partha Chatterjee e 
Gayatri Chakravorty Spivak rimando agli articoli a loro dedicati in questo dossier.



144

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

differenziate – nelle quali si susseguono a ritmo irregolare alcuni 
piccoli tasselli o spostamenti teorici, formando un contenitore sem-
pre aperto piuttosto che l’ancoraggio di una costruzione concettua-
le vera e propria. Anche per questo motivo gli eventuali richiami 
all’elaborazione gramsciana non verranno utilizzati in senso com-
parativo per verificare l’attinenza filologica al concetto di egemonia, 
ma come riferimenti orientativi rispetto alle diramazioni teoriche dei 
Subaltern Studies.

2. Riferimenti e contesto di formazione del nucleo teorico dei Subaltern Studies
Per delineare le origini teoriche e storiche dei Subaltern Studies è 

necessario, innanzi tutto, ricalibrare la posizione di ispiratore dei Su-
baltern Studies assegnata allo storico Susobhan Chandra Sarkar, il qua-
le fu il primo a introdurre il pensiero gramsciano in India attraverso 
la sua attività accademica, ma senza influenzare direttamente i futu-
ri componenti del collettivo – a differenza di quanto viene traman-
dato nella ricostruzione della storia del collettivo.2 Infatti, fu con la 
spinta degli eventi del 1956 che Sarkar, intellettuale del filosovietico 
Partito comunista d’India, maturò l’interesse per la riflessione sulla 
questione contadina che si svolgeva in Italia nel partito guidato da 
Togliatti.3 È dunque intuibile come il ponte fra Sarkar e Gramsci si 
sia posto su questa base,4 subito sostenuta dalla prima diffusione di 
scritti gramsciani in lingua inglese: in The Thought of  Gramsci5 del 1968 
Sarkar, mosso dalle urgenze politiche indiane, pone la sua attenzio-
ne sugli elementi sovrastrutturali dell’azione del partito muovendosi 
dalla raccolta gramsciana curata da Louis Marks e dal saggio di John 

2  Cfr. D. Chakrabarty, A Small History of  Subaltern Studies, in Habitations of  Modernity. Essays 
in the Wake of  Subaltern Studies, Chicago, University of  Chicago Press, 2002, pp. 3-19; e P. Ca-
puzzo, Introduzione, in Studi gramsciani nel mondo. Gli studi culturali, a cura di G. Vacca, P. Capuzzo e 
G. Schirru, Bologna, il Mulino, 2008, pp. 15-41. Per uno sguardo generale sui Subaltern Studies cfr. 
Mapping Subaltern Studies and the Postcolonial, ed. by V. Chaturvedi, London, Verso, 2000; e Reading 
Subaltern Studies. Critical History, Contested Meaning, and the Globalisation of  South Asia, ed. by D. 
Ludden, Delhi, Permanent Black, 2001.

3  B. De, Susobhan Chandra Sarkar, in Essays in Honour of  Prof. S. C. Sarkar, New Delhi, People’s 
Publishing House, 1976, p. XLVIII.

4  La linea dei comunisti italiani, come emerge dagli atti dell’VIII Congresso del partito, era 
sintetizzata nella formula “la terra a chi lavora” e consisteva soprattutto per il Mezzogiorno nella 
creazione di una unione tra braccianti agricoli e piccoli possidenti: questa linea si poneva come 
alternativa alla collettivizzazione forzata dell’agricoltura dei paesi socialisti.

5  S. C. Sarkar, The Thought of  Gramsci, «Mainstream», 2 November 1968, pp. 17-26.



145

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Cammett.6 Dall’articolo emerge un interesse particolare per la fase 
de «L’Ordine Nuovo» e la formazione del Partito comunista d’Ita-
lia, a cui si aggiungono accenni sugli intellettuali e le note storiche 
nei Quaderni del carcere. Tuttavia, quello che più interessa in questa 
sede è la breve esposizione che Sarkar fornisce del concetto di ege-
monia, nella quale si possono individuare due cardini che, come si 
vedrà, torneranno nella seconda fase del percorso teorico di Guha. 
Il primo riguarda la lettura del paragrafo iniziale del Quaderno 127 
nel quale Sarkar vede la società civile e la società politica come piani 
di una sovrastruttura così come riportato dalla traduzione di Marks, 
ma dalla quale si discosta immediatamente assegnando l’egemonia 
esclusivamente al primo piano e il dominio diretto al secondo. Il se-
condo cardine risiede in quello che Sarkar crede di individuare come 
un limite del concetto gramsciano di egemonia, ovvero la mancanza 
una evidente “inter-penetrazione” tra la funzione della società civile e 
quella della società politica.8 Bisogna dire però come, pur recependo 
i primi elementi di rottura delle letture britanniche, la ricostruzione 
sarkariana del pensiero gramsciano punti primariamente a evidenzia-
re i collegamenti leninisti al fine di fornire una nuova base di rinno-
vamento organizzativo ai comunisti indiani.

Nonostante l’impegno di Sarkar nella diffusione di Gramsci all’in-
terno del comunismo indiano, non è questo il periodo in cui si registra 
l’attenzione di Guha alle analisi più politicamente orientate di quello 
che dichiarava essere il suo maestro, visto il polemico abbandono 
del Partito comunista avvenuto nel 1956. Inoltre, il numero di note 
gramsciane disponibili in inglese era ancora limitato e poco coinci-
dente con le ricerche che il giovane storico indiano stava svolgendo, 
già indirizzato allo studio degli archivi statali attraverso un’autonoma 
metodologia marxista più vicina al maoismo.9 Dunque l’interesse di 
Guha non poteva svilupparsi dal Gramsci della lettura leninista di 
Sarkar, tesa a espandere il bagaglio teorico del partito senza rotture 
con la linea sovietica. Tanto più che su questa spinta si avviarono, fra 

6  L. Marks, The Modern Prince and other Writings, London, Lawrence and Wishart, 1957; J. Cam-
mett, Antonio Gramsci and the Origins of  Italian Communism, Stanford, Stanford University Press, 1967.

7  Quaderno 12, § 1: QC, pp. 1513-40.
8  Cfr. S. C. Sarkar, The Thought of  Gramsci, cit., p. 18.
9  Frutto di questo periodo di ricerca sarà R. Guha, A Rule of  Property for Bengal: An Essay on 

the Idea of  Permanent Settlement, Paris, Mouton, 1963.



146

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

gli allievi diretti di Sarkar e gli storici marxisti indiani, studi di vasta 
portata sull’effettiva forma sociale delle relazioni rurali nel passaggio 
dalla condizione semi-feudale al capitalismo. In questo contesto l’e-
gemonia venne considerata nel senso gramsciano di un rapporto di 
forze all’interno delle classi oppresse e sfruttate,10 un approccio non 
solo distante dagli scritti di Guha in quel periodo, ma che in seguito 
sarebbe stato contestato dai Subaltern Studies per il suo meccanicismo 
prevalentemente sociologico e poco attento al piano della coscienza 
dei contadini.

Bisogna evidenziare, tuttavia, come la distanza di Guha fosse in 
primo luogo fisica, trovandosi in Inghilterra già dal 1959 e rimanen-
dovi per un ventennio. Fu con l’esperienza all’università di Manche-
ster che Guha iniziò a dare sostanza alle sue ricerche sull’autonomia 
della coscienza e della cultura contadina, modellando la propria de-
finizione di “popolo” a partire dallo strutturalismo di Lévi-Strauss e 
dalla concezione di cultura plebea di Edward P. Thompson.11 Proprio 
lo storico inglese fu fondamentale per Guha nel saldare gli elementi 
del populismo rurale indiano alle innovazioni storiografiche intro-
dotte dalla History from below. Da questa base, lungo gli anni Settanta si 
sommarono ulteriori influenze: da Raymond Williams a Stuart Hall, 
da Benedict a Perry Anderson, da Carlo Ginzburg a Ernesto Laclau, 
fino all’emergente maoismo naxalita in India che fece da collante 
storico-politico. Inoltre, bisogna ricordare come nel Regno Unito il 
passaggio dagli anni Sessanta agli anni Settanta fu percorso da due 
importanti eventi: da un lato il rinnovato interesse per Gramsci dopo 
la prima diffusione degli studi sviluppati dalla storiografia marxista 
inglese; dall’altro l’avanzare di un culturalismo più militante, contrap-
posto al marxismo strutturalistico di Louis Althusser – con Gram-
sci che venne assunto come un «Anti-Althusser»,12 in grado di cor-
reggerne il riduzionismo attraverso un marxismo arricchito di nuovi 
concetti.13

10  H. Alavi, Studies in the Development of  Capitalism in India, Lahore, Vanguard Publishers, 1978; 
e U. Patnaik, Agrarian Relations and Accumulation. The “Mode of  Production” Debate in India, Bombay, 
Oxford University Press, 1990.

11  Cfr. S. Sarkar, The Decline of  Subaltern in Subaltern Studies, in Mapping Subaltern Studies and the 
Postcolonial, cit., p. 301.

12  Cfr. D. Forgacs, In Gran Bretagna, in Gramsci in Europa e in America, a cura di A. A. Santucci, 
Roma-Bari, Laterza, 1995, p. 63.

13  In questo senso che la coppia gramsciana società politica-società civile venne ripresa in 



147

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Gli stimoli provenienti dal contesto politico e culturale britannico 
furono decisivi per la maturazione di una concezione storica da fon-
darsi su caratteri indiani specifici e autonomi dal colonialismo, dove 
la massa contadina non era più soggetta all’egemonia del capitalismo 
o dello Stato. Questo intreccio permise di far emergere i contadini 
come attori storici dotati di coscienza autonoma all’interno di una 
categoria fluida che, con la prima raccolta dei Subaltern Studies I14 del 
1982, prese il nome di classi subalterne – diventando in poco tempo 
semplicemente subalterni.

3. I primi numeri di Subaltern Studies e la ricerca delle forme elementari
Nei primi anni di lavoro dei Subaltern Studies la subalternità viene 

definita principalmente dalla ricerca storiografica, criticando le storio-
grafie elitarie – nazionaliste e colonialiste – per evidenziarne il loro 
limite nel non riconoscere la politica all’interno delle ribellioni contadi-
ne. Assume così un ruolo centrale la «politica del popolo», ovvero uno 
spazio politico autonomo che non ha origine o dipendenza dal potere 
delle élite e i gruppi subalterni rappresentano gli attori principali.15 Con 
questa formula si intendeva assimilare la nota indicazione gramsciana 
sulla ricerca delle tracce di iniziativa autonoma,16 ma elidendo da subito 
i gruppi subalterni dalle relazioni egemoniche e dallo Stato integrale 
entro il quale si articolano.17 Nella politica del popolo le ribellioni dei 
contadini indiani acquisiscono così un ruolo centrale, esprimendo la 
propria mobilitazione su di un piano orizzontale e violento in rapporto 
al dominio delle élite. È in questa direzione che la subalternità viene a 
definirsi per sottrazione, ovvero come l’area sociale nella quale è rap-

senso dicotomico, contrapponendola alla concezione althusseriana di apparati ideologici di Stato. 
14  R. Guha, Subaltern Studies I. Writings on South Asian History and Society, Delhi, Oxford Uni-

versity Press, 1982.
15  R. Guha, On Some Aspects of  the Historiography of  Colonial India, in Subaltern Studies I, cit., p. 4.
16  Cfr. Quaderno 25, § 2: QC, p. 2284.
17  L’egemonia in Gramsci rappresenta la sintesi delle istanze associative e organizzative nei 

termini della società politica, attraversata dalle articolazioni che determinano le stratificazioni 
sociali dello Stato integrale. In questa chiave la società civile diviene la sede dei processi disgre-
gativi e dell’esercizio del potere direttivo della società politica, con i gruppi subalterni vincolati e 
stratificati al suo interno; tuttavia, non si tratta di una collocazione statica e passiva, in quanto i 
gruppi subalterni vengono prodotti attivamente all’interno delle relazioni dialettiche dello Stato 
integrale. I gradi di subalternità vengono così strutturati in relazione alle capacità specifiche e alle 
forme istituzionali dei gruppi sociali nella società civile, oltre che alle articolazioni determinate 
dalle istanze organizzative della società politica. Cfr. P. D. Thomas, Cosa rimane dei subalterni alla 
luce dello “Stato integrale”?, «International Gramsci Journal», 1, 2015, 4, p. 90.



148

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

presentata dalla totalità demografica della popolazione ad esclusione 
delle élites. Nei primi lavori del collettivo i contadini indiani assurgono 
così ad attori storici dotati di coscienza autonoma, in una dimensione 
relazionale con il dominio e dove l’elemento subalterno prende il ruolo 
della classe sociale nell’analisi storica dell’India.

All’interno dei Subaltern Studies l’egemonia viene identificata come 
quella della borghesia sulle classi sfruttate e oppresse nel loro insie-
me, quindi una leadership – il termine con il quale viene tradotto la 
“direzione” gramsciana18 – che agisce in nome di interessi specifica-
mente elitari su di un ordine sociale verticale. È in questa definizione 
che si trova il motivo per il quale nell’ottica del collettivo non vi è 
egemonia in India, in quanto si tratta di un contesto storico opposto 
dove, da un lato, vi era una borghesia nazionalista che non era stata 
capace di rappresentare tutta la Nazione e, dall’altro lato, una classe 
operaia che non aveva la giusta coscienza di sé per esercitare una le-
adership in grado di condurre i contadini oltre le battaglie locali. Da 
qui il “fallimento della nazione nel raggiungere sé stessa”,19 ovvero 
l’assenza di una egemonia in grado di determinare una vittoria sul 
colonialismo avviando una rivoluzione democratico-borghese o di 
una egemonia della classe operaia e dei contadini in grado di avviare 
una “nuova democrazia”. Queste prime elaborazioni della funzione 
dell’egemonia sono percorse da una forte carica antielitaria, con al 
centro la critica alla classe dirigente nazionalista e alla storiografia 
a essa legata; ma vi permangono anche forti elementi marxisti – si 
pensi ad esempio all’accenno fatto da Guha su di una stratificazione 
dei subalterni derivata dalla relazione con il lavoro produttivo.20 Tut-
tavia, fin da qui si distinguono due importanti cesure: la prima verso 
il modo che Gramsci aveva di intendere l’egemonia e la subalternità 
in relazione dinamica;21 la seconda verso la concezione orizzontale 

18  L’interpretazione di Guha risente delle ambiguità della prima traduzione inglese delle note 
gramsciane da lui usata. In particolare, i curatori della traduzione evidenziano nella loro introdu-
zione le di difficoltà di resa del termine direzione in inglese, traducendola in leadership; in aggiunta, 
venne proposto di usare i termini egemonia e direzione/leaderhip in modo intercambiabile, con il 
risultato di creare ulteriori ambiguità e forti dissonanze con la concettualizzazione originaria 
dei Quaderni. Cfr. A. Gramsci, Selections from the Prison Notebooks, ed. by Q. Hoare and G. Nowell 
Smith, London-New York, Lawrence & Wishart, 1971, pp. XIII-XIV.

19  Guha, On Some Aspects of  the Historiography of  Colonial India, cit., p. 7; traduzione mia.
20  Ivi, p. 5.
21  Sulla relazione tra egemonia e subalternità nei Quaderni mi permetto di rimandare a G. 

Tarascio, Tempo e subalternità nella filosofia della praxis, «International Gramsci Journal», 5, 2024, 



149

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

dell’egemonia come un rapporto di forze all’interno delle classi op-
presse e sfruttate che, come già detto, caratterizzava anche il marxi-
smo indiano. Semplificando, si può quindi affermare che per i Subal-
tern Studies l’orizzontalità si trovava proprio nell’assenza di egemonia: 
è l’approfondimento di questa posizione che porterà più avanti alla 
rottura con la componente marxista del collettivo e a un polemico 
confronto con la storiografia marxista indiana sui temi più stretta-
mente storico-economici e sociologici.

Un ulteriore elemento caratterizzante della ricerca dei Subaltern 
Studies si trova nella contestazione degli approcci storiografici legati 
a una visione del tempo lineare e progressivo, sostituita dall’afferma-
zione di un benjaminiano adesso (“now”). Questa contrapposizione 
nasce dal confronto con gli storici della History from below e il loro 
approccio progressivo nella definizione della coscienza politica delle 
classi subalterne, descritta come un processo di sviluppo intellettuale 
dalla subalternità alla politicizzazione finale; da qui la definizione di 
“prepolitiche” per le ribellioni dettate dallo spontaneismo piuttosto 
che da una consapevolezza politica. All’interno dei Subaltern Studies 
quella di “prepolitica” viene interpretata come categoria strategica 
che dimostrerebbe il limite della storiografia marxista inglese nella 
comprensione dei movimenti contadini al di fuori dell’Europa. È 
dunque in contrasto a questa visione che si afferma l’adesso, in quan-
to le rivolte dei contadini erano da considerarsi politiche nello stesso 
momento dell’insorgenza.22 La critica del collettivo fin dall’inizio si 
concentrò in particolar modo su Eric Hobsbwam, che, tuttavia, nel 
1959 utilizzò la definizione di «prepolitici» per indicare gli «indivi-
dui» che al momento della ribellione non avevano ancora trovato «un 
preciso linguaggio con il quale esprimere le proprie aspirazioni».23 In 
questo senso bisogna sottolineare come anche nella ricerca di Guha, 
nel passaggio dalla dichiarazione dei principi teorici all’analisi storica 
applicata, è possibile trovare la medesima questione storiografica: lo 

4, pp. 78-83.
22  «Il contadino o subalterno, si diceva, era politico nello stesso momento in cui insorgeva in 

una ribellione contro le istituzioni del Raj. Le loro azioni erano politiche nel senso che rispon-
devano e influivano sulle basi istituzionali della governance coloniale» (D. Chakrabarty, La storia 
subalterna come pensiero politico, «Studi culturali», I, 2004, 2, p. 238).

23  E. J. Hobsbawm, I ribelli. Forme primitive di rivolta sociale, Torino, Einaudi, 2002, p. 5. Per una 
risposta alle critiche dei Subaltern Studies cfr. Id., Per capire le classi subalterne, «Rinascita», XLIV, 
1987, 8, p. 23.



150

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

storico indiano, infatti, mostra come i gruppi subalterni raramente si-
ano in grado di formulare autonomamente un nuovo linguaggio della 
ribellione, tendendo in un primo momento a utilizzare o rielaborare 
i linguaggi e i simboli del potere tradizionale o religioso.24 Quello di 
Guha è un passo in avanti nella comprensione dell’autodetermina-
zione e dell’azione dei gruppi subalterni, tuttavia non sufficiente a 
dimostrare l’autonomia delle rivolte dai processi storico-politici – a 
meno di non voler separare il linguaggio dalla coscienza. Dunque, 
pur condividendo la radice gramsciana, i Subaltern Studies e la History 
from below mostrano due modi di aggirare il nodo della relazione tra 
subalternità ed egemonia: i primi riducendo la politica all’autono-
mia fino a essenzializzare i gruppi subalterni; i secondi concependo 
l’iniziativa dei subalterni in maniera deterministica e premoderna.25 
Si può dunque affermare come in entrambi i punti di vista le strati-
ficazioni delle coscienze storiche di gruppo non vengano colte nelle 
contraddizioni dell’insieme delle relazioni sociali, ovvero nell’egemo-
nia.26 Negli anni successivi il nodo del divenire storico continuerà a 
non essere affrontato dai Subaltern Studies nei termini dell’egemonia, 
per venire piuttosto trasposto all’interno della critica postcoloniale 
allo storicismo.

Alla luce di quanto esposto si può riassumere l’obiettivo origina-
rio dei Subaltern Studies in una ricerca che definisse i contadini in-
diani come attori storici e politici, dimostrandone l’autonomia. Da 
qui si costituiva il nucleo di un’idea di popolo autosufficiente e non 
contaminata dalla modernizzazione o dalle sue espressioni ideologi-
che, dunque inaccessibile a qualsiasi egemonia o forma scientifica di 
pensiero proveniente da altrove.27 Diveniva così necessario delineare 
quelli che erano gli «aspetti elementari» dell’autonomia e della ribel-
lione subalterna, compito al quale Guha nel 1983 dedicò la sua opera 

24  In particolare, era la religione a essere considerata come la modalità fondamentale della 
coscienza contadina, in quanto costituiva l’elemento che più influenzava la formazione dell’idea 
di potere. Bisogna tuttavia sottolineare come Guha analizzasse anche questo aspetto delle rivolte 
contadine al di fuori di qualsiasi implicazione egemonica.

25  In questo senso il caso più emblematico è quello di George Rudé e delle sue analisi delle ri-
bellioni popolari attraverso i termini della psicologia delle folle; cfr. G. Rudé, The Crowd in History. 
A study of  popular disturbances in France and England, 1730-1848, New York, Wiley, 1964.

26  Quaderno 16, § 12: QC, pp. 1875-76.
27  Cfr. P. Chatterjee, The Nation and Its Fragments, Princeton, Princeton University Press, 1993, 

p. 199.



151

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

più importante.28 In questo lavoro lo storico indiano fa emergere le 
storie dei subalterni dalle ombre degli archivi delle classi dominan-
ti, in particolare ricomponendo i frammenti dei periodi di ribellione 
attraverso i sei aspetti della coscienza insorgente dei contadini: nega-
zione, ambiguità, modalità, solidarietà, trasmissione e territorialità. 
L’obiettivo era quello di comprendere la natura delle pratiche interne 
alle ribellioni dei contadini indiani tra l’avvento del governo coloniale 
e la formazione del movimento nazionalista, facendo dei subalterni 
degli attori collettivi. Era dunque necessario che l’analisi dei caratteri 
elementali passasse dalla relazione tra dominio e subordinazione, al 
fine di evidenziare il piano fondamentale della politica dei subalterni 
che trovava sviluppo attraverso la negazione. L’egemonia rimaneva 
così separata dai gruppi subalterni e vincolata al piano elitario, di 
conseguenza poco citata e non senza alcuni fraintendimenti. Infatti, 
da un richiamo alla «“conscious leadership”»,29 la gramsciana direzione 
consapevole, si evince come Guha leggesse la categoria in senso sto-
rico-stadiale, ovvero l’identità tra coscienza e organizzazione che non 
poteva che condurre a una lettura di nuovo prepolitica delle ribellioni 
subalterne – l’opposto del significato nei Quaderni, dove la categoria 
delinea il nucleo politico spontaneo dell’agire dei gruppi subalterni 
che va oltre il semplice sovversivismo.30

La pubblicazione dell’opera di Guha sancì il primo vero momento 
di visibilità della ricerca del collettivo, alimentando tensioni non più 
latenti con il marxismo indiano e attirando le prime articolate criti-
che come quella nota di Can the Subaltern Speak? di Spivak.31 Tuttavia, 
quella che doveva essere la tappa di un percorso di consolidamento 
teorico e intellettuale andava a incrociare nuovi e importanti fermenti 
teorici, generando una progressiva spaccatura nel collettivo che per-
correva la separazione della società e della cultura dalle istituzioni 
statali e dall’economia politica.32 Lo spartiacque di questa divisione fu 

28  R. Guha, Elementary Aspects of  Peasant Insurgency in Colonial India, Delhi, Oxford University 
Press, 1983.

29  Ivi, p. 5.
30  Quaderno 3, § 49 [G § 48]: QM, p. 486.
31  Cfr. G. C. Spivak, Can the Subaltern Speak? in Marxism and the Interpretation of  Culture, ed. 

by C. Nelson and L. Grossberg, Urbana, University of  Illinois Press, 1988, pp. 283-91. Il testo 
circolava fin dal 1985 con il titolo Power, Desire, Interest.

32  Cfr. V. Kaiwar, The Postcolonial Orient. The Politics of  Difference and the Project of  Provincialising 
Europe, Leiden-Boston, Brill, 2014, pp. 99-102.



152

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

l’introduzione, nel 1983, da parte di Benedict Anderson della nozio-
ne di comunità immaginate, attraverso la quale la riflessione sull’ori-
gine e la diffusione del nazionalismo veniva spostata sulle forze cul-
turali che producevano identità e passioni nazionali.33 L’influenza di 
Benedict Anderson apriva ai Subaltern Studies la strada a nuove storie 
nazionali basate sui popoli e le culture native, ma al costo di estre-
mizzare ulteriormente la separazione tra subalternità ed egemonia.34

4. Dominio senza egemonia
Dalla metà degli anni Ottanta prende inizio un decennio di impor-

tanti cambiamenti per i Subaltern Studies: dal 1985, con il volume IV,35 
fece il suo ingresso nel collettivo Spivak a cui si aggiunse la parteci-
pazione di Bernard S. Cohn: la prima introducendo l’esplorazione del 
linguaggio e della testualità del potere discorsivo; il secondo – che 
aveva già avuto una forte influenza sulla formazione intellettuale del 
collettivo – spostando l’analisi della subalternità nella storia antro-
pologica, attraverso l’affermazione del primato dell’opposizione tra 
il sapere indigeno e quello coloniale. Da qui prese le mosse una ri-
strutturazione dei Subaltern Studies, prima con il polemico abbandono 
da parte di alcuni degli elementi marxisti,36 successivamente con la 
rinuncia di Guha al ruolo di editor della pubblicazione principale 
del collettivo – dopo il Volume VI,37 senza per questo perdere la 
sua influenza sull’indirizzo teorico. Questo fu il momento in cui si 
intensificarono le tensioni con la storiografia marxista indiana, men-
tre non venne meno il collegamento con Marx. Come affermato da 
Chakrabarty, il collettivo non era unito da un unico punto di vista ma 
dal rifiuto di certe posizioni e tendenze accademiche,38 per cui l’av-

33  Cfr. B. Anderson, Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of  Nationalism, 
London-New York, Verso, 1983.

34  È da sottolineare come negli anni successivi una delle critiche più acute a Benedict Ander-
son arriverà proprio da Parta Chatterjee, cfr. The Politics of  the Governed. Reflection on Popular Politics 
in the most of  the World, New York, Columbia University Press, 2004, p. 6; si veda anche H. K. 
Bhabha, Nation and Narration, London-New York, Routledge, 1990, pp. 291-322.

35  Subaltern Studies IV. Writings on South Asian History and Society, ed. by R. Guha, Delhi, Oxford 
University Press, 1985.

36  Su tutti Sumit Sarkar. 
37  Subaltern Studies VI. Writings on South Asian History and Society, ed. by R. Guha, Delhi, Oxford 

University Press, 1989.
38  D. Chakrabarty, Invitation to a Dialogue, in Subaltern Studies V. Writings on South Asian History 

and Society, ed. by R. Guha, Delhi, Oxford University Press, 1987, p. 364.



153

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

vicinamento al poststrutturalismo e la progressiva centralità che ac-
quisiva la critica del discorso coloniale non poteva che spostare l’asse 
del progetto – anche se i volumi continuarono a essere pubblicati il 
nome di Writings on South Asian History and Society fino al Volume X 
del 1999.

Pur mantenendo come obiettivo principale la comprensione del-
la coscienza che informava le azioni politiche intraprese dalle classi 
subalterne autonomamente da qualsiasi élite, per tutti i numeri degli 
anni Ottanta si fece più evidente la separazione tra la relazione domi-
nio-subordinazione e l’egemonia, continuando a confinare quest’ul-
tima alle relazioni elitarie. In questa ottica risulta di particolare inte-
resse il Volume V del 1987, dove Spivak affronta la “questione delle 
metodologie d’élite e del materiale subalterno” sul piano della rap-
presentazione letteraria.39 In questa sede la filosofa bengalese riattiva 
la relazione tra egemonia e subalternità, anche se limitatamente in 
senso culturalista, per descrivere la subalternizzazione del materiale 
testuale del Terzo Mondo e la subalternità di genere che si creano 
attraverso le appropriazioni occidentali – in questo specifico caso 
da parte del femminismo liberal statunitense. Ritorna nell’analisi di 
Spivak il tema della produzione di conoscenza su sé stessi da parte 
dei gruppi subalterni e il ruolo del linguaggio al suo interno.40 Nello 
stesso volume l’economista Ajit K. Chaudhury analizza i momenti 
attivi di unificazione delle classi subalterne nelle crisi delle contraddi-
zioni capitale-lavoro, come nel caso delle tendenze contrastanti che 
possono spostare le contraddizioni al di fuori del dominio della base 
materiale: in un brevissimo riferimento il concetto di egemonia viene 
ritenuto insufficiente a cogliere il problema di questa contraddizione, 
liquidando sostanzialmente Gramsci sul piano di una applicazione 
più ortodossa del marxismo-leninismo.41

Questi esempi illustrano la graduale curvatura del progetto dei 
Subaltern Studies che divenne una svolta sul finire del decennio, con la 

39  G. C. Spivak, A Literary Representation of  the Subaltern: Mahasweta Devi’s “Stanadayini”, ivi, pp. 
91-134.

40  «Therefore did Gramsci speak of  the subaltern’s rise into hegemony; and Marx of  associa-
ted labour benefiting from “the forms that are common to all social modes of  production”. This 
is also the reason behind one of  the assumptions of  subalternist work: that the subaltern’s own 
idiom did not allow him to know his struggle so that he could aniculate himself  as its subject» 
(ivi, p. 111).

41  A. K. Chaudhury, Search of  a Subaltern Lenin, ivi, pp. 236-51.



154

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

loro introduzione nelle università degli Stati Uniti a opera di Edward 
Said, oltre che sulla spinta della pubblicazione di una raccolta di testi 
del progetto curata da Guha e Spivak.42 L’effetto principale di que-
sto passaggio fu l’accentuazione della critica all’episteme occiden-
tale e alle sue forme di potere affiancate a una maggiore aderenza 
ai Postcolonial Studies, elementi necessari al contatto con l’accademia 
statunitense, a sua volta tendente all’essenzializzazione e che si era 
dimostrata poco ricettiva verso le originarie ricerche sulla coscienza 
delle ribellioni contadine. Quella che per i critici divenne la “postco-
lonizzazione”43 del progetto ebbe un effetto tutt’altro che secondario, 
ovvero l’introduzione di Gramsci in una forma politica e teorica più 
adatta ad essere assimilata dal contesto culturale statunitense come il 
teorico della subalternità – ponendo così le fondamenta di quella che 
sarebbe diventata la postcolonizzazione dello stesso Gramsci.44 Que-
sta inedita centralità acquisita come custodi e interpreti dell’autore 
dei Quaderni, unita all’impatto nel discorso postcoloniale, richiese una 
riformulazione delle origini del collettivo più conforme a alla nuova 
dimensione, con la conseguenza del ritorno a Sarkar come originario 
ispiratore di una autonoma via indiana al pensiero gramsciano.

Il Volume VII45 del 1993 è il primo del nuovo corso, ma soprattut-
to quello che segna uno dei momenti più importanti di questo per-
corso con la pubblicazione del saggio di Guha dal titolo Discipline and 
Mobilise, nel quale inizia a prendere forma l’idea del dominio senza 
egemonia. Infatti, l’egemonia in quanto tale viene vista come un desi-
derio di potere non raggiungibile da parte del blocco dirigente all’in-
terno del nazionalismo indiano, frenato da una resistenza culturale 
che Guha descrive in termini quasi ancestrali. Dunque, un dominio 
privo di egemonia era l’unica cosa alla quale poteva aspirare lo stato 
coloniale e, successivamente, la borghesia nazionalista. L’egemonia, 

42  Selected Subaltern Studies, ed. by R. Guha and G. C. Spivak, New York-Oxford, Oxford Uni-
versity Press, 1988.

43  Cfr. Kaiwar, The Postcolonial Orient, cit., pp. 84 e 136; e V. Chibber, Postcolonial Theory and the 
Specter of  Capital, London-New York, Verso, 2013, pp. 8-9. Per la risposta di Spivak – e più in 
generale il suo confronto con l’egemonia – si veda articolo di Ingo Pohn-Lauggas all’interno di 
questo dossier.

44  The Postcolonial Gramsci, ed. by N. Srivastava and B. Bhattacharya, New York, Routledge, 
2012; e M. Green, On the Postcolonial Image of  Gramsci, «Postcolonial Studies», 16, 2013, 1, pp. 
90-101.

45  Subaltern Studies VII. Writings on South Asian History and Society, ed. by P. Chatterjee and G. 
Pandey, Delhi, Oxford University Press, 1993.



155

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

intesa come il governo basato sul consenso apparente dei governati, 
non può esistere nel contesto indiano, così come il dominio che in-
clude l’egemonia – un tipo speciale di dominio, secondo Guha, che 
si può trovare in altri contesti. Per questo motivo la borghesia nazio-
nalista rincorreva una egemonia che non poteva essere che fittizia: 
la disciplina e la mobilitazione si alimentavano così in previsione di 
uno Stato futuro, verso il quale la borghesia cercava di parlare a nome 
e di catturare l’immaginazione del popolo-nazione, ma senza poter 
raggiungere l’egemonia perché aveva imparato il suo linguaggio – il 
nazionalismo – dal colonizzatore.

A partire dallo scopo di definire la politica comunitaria indiana 
in questo nuovo percorso, Guha approfondisce questa impostazio-
ne nel famoso Dominace without Hegemony del 1994. Qui fornisce un 
modello di configurazione generale del potere (figura 1.) relativo allo Stato 
coloniale indiano46 e basato sulla coppia generale dominio/subor-
dinazione (D/S) in relazione con due ulteriori coppie costitutive di 
elementi interagenti: coercizione e persuasione legati a D (C1 e P); 
collaborazione e resistenza legati a S (C2 e R):

La relazione nella coppia generale è diversa da quella che intercor-
re tra gli elementi interagenti delle coppie costitutive in quanto D[o-
minio] e S[ubordinazione] si implicano a vicenda così come le coppie 
C1/P [coercizione/persuasione] e C2/R [collaborazione/resistenza], 
ma mentre la prima si applica in tutti i casi in cui una struttura auto-
ritaria di potere che si mantiene nel tempo può essere legittimamente 
definita, nel secondo caso per gli elementi interagenti è valida solo in 

46  Cfr. R. Guha, Dominance Without Hegemony. History and Power in Colonial India, Cambridge-Lon-
don, Harvard University Press, 1997, p. 22.



156

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

determinate condizioni legate alla contingenza. Dunque, la specifici-
tà degli eventi e delle esperienze sono in funzione dell’iterazione tra 
universale e contingente: la forza di questa mutualità ridistribuisce 
D[ominio] e S[ubordinazione], variandoli nel tempo in base ai rap-
porti di forza che distinguono un sistema sociale.47 La composizione 
organica del potere è così determinata dalla combinazione di fattori 
circostanziali e strutturali, per cui non vi è struttura ideale di potere 
che non sia modificabile dalle contingenze storiche. Per Guha il siste-
ma coloniale è caratterizzato dalla specifica prevalenza della C1[co-
ercizione], perché non vi può essere colonialismo senza coercizione; 
successivamente il linguaggio di conquista diventa di ordine, la forza 
impara a convivere con le istituzioni e le ideologie vengono progetta-
te per generare consenso fino al dominio del corpo del colonizzato.48 
Dall’altro lato, l’egemonia è sinonimo di una condizione di domi-
nio tale che nella coppia costitutiva a esso collegata la P[ersuasione] 
supera la C1[coercizione]. Definita in questi termini l’egemonia, se-
condo lo storico indiano, opererebbe come un concetto dinamico, 
mantenendo la struttura di D[ominio] più persuasiva, aperta sempre 
e necessariamente verso il punto di rottura in cui C2[collaborazione] 
sfocia in R[esistenza]; ne segue, tuttavia, che non vi può essere alcun 
sistema egemonico in base al quale la P[ersuasione] annulli comple-
tamente C1[coercizione], in quanto se accadesse non ci sarebbe do-
minio e quindi nessuna egemonia.

Secondo Guha il modello avrebbe dovuto garantire un concetto 
dinamico di egemonia, mantenendo la sua struttura nel piano del 
dominio senza rinunciare al piano del consenso attraverso la per-
suasione; tale impostazione garantiva così di evitare in primo luogo 
l’«assurdità liberale» di concepire lo Stato senza coercizione e, so-
prattutto, la conseguenza gramsciana di utilizzare la giustapposizione 

47  «The mutual implication of  D and S is logical and universal in the sense that, considered 
at the level of  abstraction, it may be said to obtain wherever there is power, that is, under all his-
torical social formations irrespective of  the modalities in which authority is exercised there. Yet 
nothing in this abstract universality contradicts the truth of  the contingency of  power relations 
arising from the reciprocity of  C and P in D and that of  C* and R in S» (ivi, p. 21).

48  «In rural India the coercive intervention of  the state was allowed to encroach on a domain 
which was jealously guarded by the instruments and ideology of  bourgeois law in metropolitan 
Britain. This was the domain of  the body, made inviolable by habeas corpus and the individual’s 
right to the security of  his or her own person. But the body of  the colonized person was not 
so secure under the rule of  the same bourgeoisie in our subcontinent, as the uses of  Order to 
mobilize manpower demonstrated again and again» (ivi, p. 26). 



157

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

antinomica tra dominio ed egemonia/leadership – intesi come sinoni-
mi alternati nei Quaderni. Da questa impostazione di Guha si evince 
come ai già richiamati limiti di traduzione del termine direzione – 
non direttamente imputabili a lui – si affiancasse l’adesione alle tesi 
di Perry Anderson sul concetto gramsciano di egemonia.49 Infatti, 
la ricostruzione che lo studioso inglese fa dell’egemonia nei Quader-
ni si basa su di una infondata “metamorfosi in tre tappe”, 50 nella 
quale i dati iniziali della teorizzazione del concetto vengono inver-
titi con le conclusioni: l’analisi di Gramsci viene così ad assumere 
«un’indeterminatezza costante nella messa a fuoco dell’oggetto»,51 
quando in realtà si tratterebbe degli schematismi e degli apriorismi 
ideologici dello stesso Anderson. Il risultato è quello di definire l’ege-
monia in Gramsci tra due significati contrastanti, ovvero il primo che 
la vede come il polo del consenso contrapposto a quello della coer-
cizione, mentre nel secondo diventa la sintesi tra consenso e coerci-
zione.52 Dunque, nel modello di Guha vengono assorbite le contrad-
dizioni della lettura gramsciana di Anderson, cosa di per sé relativa se 
non che lo stesso schematismo si riverbera sulla Configurazione generale 
del potere dove l’elemento della resistenza mostra un determinismo 
circolare che rende difficoltoso spiegare le specificità delle forme di 
potere diverse da quella indiana.53

Tornando direttamente all’analisi di Guha, si evince come l’impe-
rialismo britannico in India fosse basato sull’imposizione di un do-
minio coercitivo, privo di consenso da parte dei gruppi subalterni. 
Di conseguenza, il fallimento dello Stato coloniale e della borghesia 
indiana aveva portato a una “egemonia spuria”: questa consisteva in 
una condizione nella quale la vita della società civile non poteva essere 

49  P. Anderson, Ambiguità di Gramsci, Roma-Bari, Laterza, 1978, pp. 9-78. Nel suo saggio 
Anderson dichiara lo scopo di analizzare le funzioni specifiche del concetto di egemonia e di in-
dividuare la logica delle diverse formulazioni del ragionamento gramsciano, il tutto attraverso un 
procedimento di ricostruzione filologico. Tuttavia, è proprio sul piano della ricostruzione della 
filologia gramsciana che il saggio presenta i suoi limiti più evidenti. 

50  Cfr. G. Francioni, L’officina gramsciana. Ipotesi sulla struttura dei «Quaderni del carcere», Napoli, 
Bibliopolis, 1984, pp. 149-228; si veda anche P. D. Thomas, The Gramscian Moment. Philosophy, 
Hegemony and Marxism, Leiden-Boston, Brill, 2009, pp. 41-83.

51  Anderson, Ambiguità di Gramsci, cit., p. 33.
52  Cfr. ivi, pp. 38-40.
53  Per una messa in discussione del modello della Configurazione generale del potere e della sua 

applicabilità in contesti diversi da quello indiano mi permetto di rimandare a G. Tarascio, Nazione 
e Mezzogiorno, Roma, Ediesse, 2020, pp. 40-47.



158

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

pienamente assorbita nell’attività di uno Stato di dominio senza ege-
monia, per cui l’insieme sociale era caratterizzato dalla coesistenza di 
diverse culture nella quale la cultura del gruppo dominante era solo la 
più forte tra le altre.54 In questa situazione si aveva così la coesistenza 
non sovrapposta di uno spazio di politica dell’élites con uno spazio di 
politica dei subalterni, dove la politica dei dominanti non era in grado 
di inglobare le forme politiche dal basso nella loro interezza. Nel caso 
opposto, quello di una intersecazione fra i due spazi, le masse avreb-
bero cercato di recuperare uno spazio di autonomia in quanto lo spa-
zio della politica subalterna non può dipendere dalle politiche elitarie.

Il libro di Guha generò una serrata discussione, in particolare sul 
piano storiografico dove venne contestato l’approccio culturalista, 
oltre alla testi che vedeva l’imperialismo britannico basato esclusiva-
mente sul dominio coercitivo per l’assenza dell’egemonia nel Sub-
continente indiano.55 Infatti, Guha nella sua analisi non aveva consi-
derato la funzione egemonica delle espropriazioni e delle legislazioni 
coloniali, tuttavia decisive nella riformulazione dei rapporti di lavoro 
e delle relazioni di potere nelle comunità contadine.56 Il problema 
con l’interpretazione di Guha e la sua formulazione dell’egemonia si 
trova – per storici come Andrew Wells – nella disconnessione aprio-
ristica tra consenso e coercizione; infatti, l’idea che l’imposizione di 
regimi coloniali fosse eccessivamente dipendente dalla coercizione 
– e, quindi, non egemone – rischia di produrre una distinzione essen-
zializzata e astorica tra il colonizzatore e il colonizzato. Anche all’in-
terno degli stessi Subaltern Studies si registrarono pareri discordanti 
con le tesi di Guha, in particolare di Chatterjee e Chakrabarty,57 ma 
senza rotture o polemiche all’interno del collettivo; per questo moti-
vo Dominance without Hegemony divenne centrale dando comunque un 
riferimento coerente al concetto di egemonia all’interno dei volumi 
che chiusero gli anni Novanta.58

54  Cfr. Guha, Dominance without Hegemony, cit., pp. 72-80.
55  Cfr. Reading Subaltern Studies, cit.; e Hegemony. Studies in Consensus and Coercion, ed. by R. How-

son and K. Smith, New York-London, Routledge, 2008.
56  In questo senso il possesso della terra diventava un elemento fondamentale per misurare 

i processi egemonici del colonialismo in India e le sue varianti regionali: cfr. A. Wells, Hegemony, 
Imperialism, and Colonial Labour, ivi, pp. 130-31.

57  Per approfondire la posizione di Partha Chatterjee rimando al successivo articolo di Stefa-
no Visentin contenuto in questo dossier.

58  Subaltern Studies IX. Writings on South Asian History and Society, ed. by S. Amin and D. Chakra-



159

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

5. La fine della storiografia
L’ultimo ciclo del collettivo trova fondamentalmente inizio con 

il Volume XI del 2000, il secondo curato da Chatterjee – insieme a 
Pradeep Jeganathan – che portò non a caso a un approccio concet-
tuale più esteso dell’egemonia attraverso le tematiche di genere e una 
maggiore attenzione all’India postcoloniale.59 In questa direzione il 
contributo più originale sul concetto in esame si rivela essere quello 
di Satish Deshpande, nel quale vengono esplorate le strategie spaziali 
implicate nelle aspirazioni egemoniche del comunitarismo indù all’in-
terno dello spazio-nazione dell’India.60 All’interno di questo quadro 
l’egemonia si lega alla nozione di spazialità, mirando a identificare 
l’articolazione tra comunità immaginata e il suo dominio territoriale 
attraverso la quale si definisce lo spazio-nazione. Innovando uno dei 
temi principali dei Subaltern Studies, Deshpande analizza il conflitto 
oltre la contesa tra nazionalisti e colonialisti includendo «i complessi 
conflitti interni tra diverse fusioni da entrambe le parti, ciascuna con 
la propria coscienza regionale, di classe o etnica».61 Lo spazio sociale 
diventa così non solo l’arena delle relazioni di potere, ma anche uno 
dei mezzi con cui si cerca di esercitarlo nella sua frammentazione 
spaziale.62

Alla pubblicazione del collettivo si affiancò nello stesso anno l’im-
portante e noto Provincializing Europe di Chakrabarty, nel quale la ricer-
ca dei Subaltern Studies sulla storia coloniale dell’India viene messa al 
centro della critica postcoloniale. Uno degli assi portanti del discorso 
di Chakrabarty – per limitarsi ai temi di questa sede – è la connessio-
ne alla critica delle immagini lineari e stadiali della storia, attraverso 
la quale si dipana la scomposizione della temporalità dello storicismo 
moderno.63 In particolare viene sottolineato come la storiografia dei 
Subaltern Studies metta in discussione «la premessa per cui il capita-

barty, Delhi, Oxford University Press, 1996; e Subaltern Studies X. Writings on South Asian History 
and Society, ed. by G. Bhadra, G. Prakash and S. Tharu, Delhi, Oxford University Press, 1999.

59  Subaltern Studies XI. Community, Gender and Violence, ed. by P. Chatterjee and P. Jeganathan, 
New York, Columbia University Press, 2000.

60  S. Deshpande, Hegemonic Spatial Strategies: The Nation-Space and Hindu Communalism in Twen-
tieth-century India, ivi, pp. 167-211.

61  Ivi, p. 170; traduzione mia.
62  Per un più ampio sviluppo di queste tesi cfr. S. Deshpande, Contemporary India. A Sociological 

View, New Delhi-New York, Penguin, 2004.
63  Cfr. S. Mezzadra, La condizione postcoloniale. Storia e politica nel presente globale, Verona, ombre 

corte, 2008, pp. 37-38.



160

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

lismo porterebbe necessariamente i rapporti di potere borghesi in 
una posizione egemonica», di conseguenza la critica alla categoria 
di prepolitico pluralizza la storia del potere nella modernità globale 
e «la separa da qualsivoglia narrazione universalista del capitale».64 
Proprio per questi motivi Chakrabarty rimane piuttosto aderente alla 
concezione dell’egemonia dei Subaltern Studies senza richiami diretti, 
ma offrendone una sua espansione attraverso l’analisi della società 
civile nel Bengala. Infatti, sul piano che Gramsci considerava la sede 
dei gruppi subalterni e della disgregazione,65 Chakrabarty compie il 
percorso opposto indicando nella società civile un portato del co-
lonialismo e del pensiero moderno europeo – prima culturale che 
istituzionale. L’introduzione della società civile diveniva così il canale 
di diffusione del dominio europeo nella vita pubblica, urbana e cul-
turale del Bengala, ma generando in opposizione modi antitetici di 
organizzare il tempo e lo spazio. Fra questi Chakrabarty cita l’adda,66 
una pratica sociale di gruppo nata dai ceti medi che consisteva nel 
riunirsi in un luogo per lunghe discussioni che rompevano la logica 
borghese legata allo sviluppo e all’utilità.67 L’adda e la sfera domestica 
venivano così a costituire spazi di autonomia e adattamento verso 
l’emergere di una società civile dalla quale le classi medie traevano so-
stentamento, a spese delle donne e degli altri gruppi sociali subordi-
nati. Tuttavia, l’obiettivo di Chakrabarty era quello di mostrare come 
nella società bengalese esistessero «modi di immaginare i mondi della 
vita che non hanno mai inteso replicare gli ideali politici o domestici 
della cultura europea moderna»,68 dai quali emergeva il rigetto in-
nanzitutto pratico alle distinzioni storicistiche tra premoderno, non 
moderno e moderno. Dunque, la differenza tra il soggetto moderno 
bengalese – per quanto possa essere criticabile anche questa forma 
di modernità – e il soggetto classicamente borghese della modernità 

64  D. Chakrabarty, Provincializzare l’Europa, Roma, Meltemi, 2004, p. 31.
65  Cfr. P. D. Thomas, Il cittadino sive subalterno, «Rivista Italiana di Filosofia Politica», 2021, 1, 

pp. 175-92.
66  Chakrabarty, Provincializzare l’Europa, cit., pp. 237-78.
67  «Le conversazioni dell’adda, dall’altra parte, si contrappongono per definizione all’idea di 

raggiungere un risultato preciso. Partecipare a un adda significa immergersi in un senso del 
tempo e dello spazio che non è soggetto all’attrazione gravitazionale di un fine esplicito. L’intro-
duzione di una finalità che potrebbe rendere la conversazione “strumentale” al raggiungimento 
di un obiettivo diverso dalla vita sociale dell’adda stesso ne ucciderebbe, così si dice, lo spirito e 
il principio» (ivi, p. 266).

68  Ivi, p. 283.



161

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

non doveva essere letta nei temini stadiali di una mancanza o una 
“sala d’aspetto” (“not now”), quanto piuttosto l’adesso di un orizzonte 
temporale dell’azione autonoma dal dominio coloniale. Chakrabarty 
giunge per questa via a delineare un modello di società civile coerente 
con un dominio senza egemonia e che va oltre le concettualizzazioni 
europee della modernità, ma lasciando i gruppi subalterni sospesi 
passivamente fra due temporalità. Seppur venga specificato come lo 
scopo non sia quello rappresentare le pratiche di vita delle classi su-
balterne,69 escludendole o rinunciando a considerarle significa farne il 
limite non rappresentabile delle forme di dominio. Per cui vi possono 
essere molteplici e differenti forme della modernità, ma dal punto di 
vista subalterno potrebbe trattarsi dello stesso dominio.70

A distanza di pochi anni dal suo precedente libro, nel 2002, Guha 
pubblica History at the Limit of  World-History, che dopo la sua scom-
parsa può considerare il suo testamento teorico. Ripartendo dal 
dominio senza egemonia inteso come tentativo coloniale di appro-
priarsi del passato dell’India, Guha amplia la sua riflessione sul ruolo 
della storiografia europea e del progetto coloniale dietro la “storia 
del mondo”. A informare questo tipo di dominio è la concezione di 
Hegel riguardante i “popoli senza storia” di Asia e Africa.71 Infatti, la 

69  «Il mio obiettivo è quello di esplorare le potenzialità e i limiti di alcune categorie sociali e 
politiche europee per la concettualizzazione della modernità politica nel contesto di mondi della 
vita non europei. Per realizzarlo ricorro ai dettagli storici relativi ai mondi della vita che conosco 
con un certo grado di intimità» (ivi, p. 38).

70  Nel suo unico accenno al dominio senza egemonia Gramsci lo inserisce all’interno del pro-
cesso di rivoluzione passiva, citando come esempio la funzione della classe dirigente piemontese 
nell’assumere in sé il ruolo delle altre classi dirigenti locali nella fase di unificazione. L’analisi di 
Gramsci – a differenza di Guha e Chakrabarty – pone in evidenza come le classi dirigenti locali 
non mirassero a dirigere gli altri gruppi sociali ma al dominio dei loro interessi, da qui la necessità 
di una forza che assumesse e centralizzasse il dominio sui gruppi subalterni locali: nello specifico 
storico, le classi dirigenti locali spaventate dalle tensioni delle campagne e restie a concessioni 
sociali (la “riforma agraria”) si affidarono al Piemonte, che svolse la funzione come un partito – 
inteso come personale dirigente di un gruppo sociale – avendo in più a disposizione gli strumenti 
statali (esercito e diplomazia). Uno Stato si fece così dirigente del gruppo sociale stesso che 
avrebbe dovuto essere dirigente, mente dall’altro lato incise la disgregazione delle masse conta-
dine che risultavano ancora prive della coscienza e dell’esperienza politica per rispondere – a tal 
proposito Gramsci si chiede cosa sarebbe successo «se il così detto brigantaggio che si ebbe nel 
napoletano e in Sicilia dal ’60 al ’70 si fosse avuto dopo il 1919». Si evince così come in Gramsci 
l’idea di dominio senza egemonia – alla quale Guha si è ispirato – non costituisca un paradigma, 
quanto piuttosto una precisa condizione non comprensibile al di fuori del ruolo dei gruppi subal-
terni e della categoria di rivoluzione passiva. Cfr. Quaderno 15, § 59: QC, pp. 1822-24.

71  Cfr. R. Guha, History at the Limit of  World-History, New York, Columbia University Press, 
2002, pp. 8-10.



162

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

logica coloniale delle potenze liberal-imperialiste aveva bisogno della 
preistoria nel senso hegeliano per nobilitare il dominio sui vinti e 
sui colonizzati e fondare la propria egemonia, o più precisamente 
quello che Guha considera il suo simulacro.72 Qualsiasi potenza che 
aspirasse a tale egemonia doveva sfruttare il passato precoloniale del-
la popolazione soggetta direttamente ai fini della costruzione di un 
impero oppure elaborarlo riscrivendolo per servire lo stesso fine in 
modi più sofisticati. In opposizione a tale impianto Guha delinea un 
profondo coinvolgimento nel passato, inteso come esperienza che 
metta al centro la narrazione storica e il suo legame con la tradizione 
indiana – da non considerare premoderna.73 Le storie raccontate e 
tramandate dalla tradizione si basano sulla ricorsività e la ripetizione, 
durando nel tempo grazie alla meraviglia generata dalla narrazione: 
questa meraviglia si lega al luogo e al momento indicanti quella che 
potrebbe essere una determinata disposizione alla contemplazione, 
richiamando direttamente il significato Befindlichkeit in Heidegger.74 
Da qui Guha si muove verso la critica della povertà della storiogra-
fia attraverso una letteratura creativa che sostituisce la fattualità con 
la fatticità, nella quale fa incrociare Heidegger alle considerazioni 
sulla storiografia del poeta indiano Rabindranath Tagore. Su questo 
impianto il concetto di effettività rimanda a una storicità informata 
sull’esperienza di chi scrive, in quanto chi scrive la storia è la storia 
stessa e nello stesso momento scrive di sé.75 Per questo motivo, al 
contrario della fattualità della rappresentazione storiografica, la fat-
ticità deve essere appresa in anticipo prima che il fenomeno sveli 
il suo significato o le motivazioni, svolgendo una funzione simile a 
quella del preludio nell’antica drammaturgia indiana.76 Il ricorso alla 
tradizione indiana giunge così per Guha – come per Chakrabarty – a 
ottenere un valore universalizzante ed emancipatorio dal coloniali-

72  Ivi, pp. 44-45.
73  «To place experience at the heart of  a narrative is to stake out a claim to truth in the name 

of  realism and vraisemblance for the novel, and that of  authenticity and veracity for historiogra-
phy. In either case, it is the narrator’s testimony that is under scrutiny» (ivi, p. 55).

74  Ivi, p. 65; e cfr. A. Fabris, Essere e tempo di Heidegger. Introduzione alla lettura, Roma, Carocci, 
2000, pp. 113-16.

75  Sul concetto di effettività Guha cita direttamente Heidegger: «implica: l’essere-nel-mondo 
di un ente “intramondano” tale da poter comprendersi come legato, nel suo “destino”, all’essere 
dell’ente che incontra all’interno del proprio mondo» (M. Heidegger, Essere e tempo, Milano, Lon-
ganesi, 1976, pp. 79-80).

76  Cfr. Guha, History at the Limit of  World-History, cit., pp. 78-79.



163

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

smo europeo, tuttavia basato su di un richiamo dalle implicazioni 
identitarie e a rischio di ambigui paralleli con l’heideggeriano völkisch.

Concludendo, l’ultimo volume dei Subaltern Studies77 non espande il 
concetto di egemonia oltre quanto visto in precedenza, ma si ferma 
e si esaurisce a metà strada tra concettualizzazione di Guha e l’ap-
proccio di Chatterjee. L’embricato percorso fra le tre opere più im-
portanti di Guha e i contributi contenuti nei volumi collettivi si lega 
strettamente alla storia indiana, rendendo così peculiare questo pro-
getto storico-politico e non comprensibile se separato dal suo con-
testo – principio che dovrebbe essere tenuto fermo sia da chi muove 
facili critiche sia da chi ne fa astratte apologie. La centralità dell’India 
ha dato negli anni un compatto sviluppo concettuale nonostante le 
contraddizioni e i fraintendimenti; dall’altro lato, è stato il limite che 
ha portato i componenti del collettivo a generalizzare il Sud Globale 
attraverso il prisma della storia indiana e oltre il quale i tentativi di 
nuovi collettivi Subaltern Studies si sono rapidamente disgregati. Dun-
que, è all’interno di questa complessa articolazione che bisogna guar-
dare al mosaico che compone l’egemonia nei Subaltern Studies, dalla 
lettura centrata sulla relazione tra subalternità e dominio, passando 
dalla critica delle letture stadiale a quella della storiografia europea. 
Composizione dalla quale Gramsci scompare progressivamente, la-
sciando nei Subaltern Studies una traccia più sugli obiettivi ideali che 
in quelli filosofici. Anche per questo, pur nella sua critica radicale e 
anche quando la intende esclusivamente sul piano del dominio, l’e-
gemonia rimane per Guha un piano ineludibile della sua analisi sulla 
subalternità – una cesura che sarà tuttavia compiuta dalla postegemo-
nia che a lui si ispirerà. Quella che lasciano i Subaltern Studies e il loro 
fondatore rimane comunque una delle interpretazioni dell’egemonia 
più influenti tra il postcolonialismo e il postmodernismo. Una creati-
va finestra di osservazione su quarant’anni di pensiero critico.

77  Subaltern Studies XII. Muslims, Dalits, and the Fabrications of  History, ed. by S. Mayaram, M. S. 
S. Pandian and A. Skaria, New Delhi, Permanent Black and Ravi Dayal Publisher, 2005.


