
In
te

rn
at

io
na

l G
ra

m
sc

i J
ou

rn
al

 
Scientific Journal 
ISSN 1836-6554 (online)
Open access article licensed under CC-BY 4.0
DOI: https://doi.org/10.14276/igj.v6i2.5141

Vol. 6, n. 2 (2025)

Egemonia complessa e governamentalità. 
La politica dei subalterni nell’India contemporanea

Abstract
L'articolo esamina la ricezione in India del pensiero di Antonio Gramsci, e in particolare il concetto di 
egemonia e rivoluzione passiva. In particolare, è il gruppo di ricerca dei Subaltern Studies ad aver fatto 
ampio riferimento all'opera di Gramsci, non solo con il suo fondatore Ranajit Guha, ma anche con un 
secondo studioso membro del gruppo, Partha Chatterjee. Chatterjee sviluppa, criticandolo in parte, il 
pensiero di Guha, coniando una nuova definizione di “egemonia complessa” da applicare allo stato 
postcoloniale indiano. In un'analisi condotta parallelamente all'economista Kalyan Sanyal, Chatterjee mostra 
come le classi dominanti indiane cerchino di imporre un nuovo modello egemonico, che in ultima analisi 
impiega anche strumenti populisti, per controllare e dirigere le classi subalterne, sebbene i risultati di questo 
progetto potrebbero non portare mai alla vittoria finale.

Keywords
Egemonia, India, Subaltern Studies, Governamentalità, Rivoluzione passiva, Populismo

Stefano Visentin
Università di Urbino Carlo Bo, stefano.visentin@uniurb.it 

Received: 21.07.2025  - Accepted: 14.09.2025  - Published: 31.12.2025

Complex Hegemony and Governmentality. 
The Politics of Subalterns in Contemporary India

Abstract
The article considers the reception in India of Antonio Gramsci’s thought, and in particular the concept of 
hegemony and passive revolution. In particular, it is the Subaltern Studies research group that has used 
reference to Gramsci’s work extensively, not only with its founder Ranajit Guha, but also with a second 
scholar member of the group, Partha Chatterjee. Chatterjee develops, criticizing him in part, Guha’s thinking, 
coining a new definition of “complex hegemony” to apply to the Indian postcolonial state. In an analysis 
conducted in parallel with economist Kalyan Sanyal, Chatterjee shows how India’s dominant classes seek to 
enforce a new hegemonic model, which ultimately also employs populist tools, to control and direct the 
subaltern classes, although the outcomes of this project may never achieve ultimate victory.

Keywords
Hegemony, India, Subaltern Studies, Governmentality, Passive Revolution, Populism



«International Gramsci Journal», Vol. 6, 2025, n. 2.

Egemonia complessa e governamentalità.
La politica dei subalterni
nell’India contemporanea

Stefano Visentin

1. Introduzione: i Subaltern Studies nella storiografia postcoloniale
Il progetto teorico-politico che prende il nome di Subaltern Studies 

si è sviluppato in India a partire dagli inizi degli anni ’80 del secolo 
scorso; si tratta di un progetto costituito da una serie di ricerche pub-
blicate in 11 volumi tra il 1982 e il 2000 (più un dodicesimo volume 
uscito nel 2005)1 e in numerose monografie, a partire dall’intuizione 
di Ranajit Guha, storico ed economista nato nel 1923, il quale raccol-
se intorno a sé studiosi appartenenti perlopiù alla generazione suc-
cessiva alla sua, per condurre una critica alla storiografia colonialista 
britannica, ma anche a quella anti-coloniale indiana, accomunate da 
un disinteresse o da un fraintendimento (un fraintendimento volu-
to, in quanto funzionale alla costruzione di un determinato apparato 
ideologico) per il ruolo giocato dalle classi subalterne durante la lot-
ta per l’indipendenza. L’intenzione primaria dei Subaltern Studies, per 
usare le parole di Guha, è quella di «favorire il superamento dell’ap-
proccio elitario che contraddistingue molte attività di ricerca» nel set-
tore degli studi storici coloniali.2

Va segnalato il carattere marginale del collettivo rispetto all’orto-
dossia di quella parte dell’accademia indiana che si ispirava al mar-
xismo: un gruppo minoritario di studenti attorno a uno studioso 
isolato in patria,3 sui quali – e questo è il secondo punto che vorrei 

1  Un indice completo degli articoli pubblicati nei primi dieci volumi è consultabile all’indi-
rizzo: https://www.juragentium.org/topics/rol/it/subalt.htm#issues (19 luglio 2025). Per una 
presentazione più articolata della storia e dei contenuti teorici del collettivo si veda S. Visentin, 
Soggetti, storie, resistenze. Un attraversamento dei Subaltern Studies dalla storia coloniale all’India contempo-
ranea, in Pensare, classificare, costruire l’alterità. Percorsi di critica postcoloniale, a cura di G. Ricotta e G. 
Ruocco, Roma, Castelvecchi, 2025, pp. 300-22.

2  R. Guha, G. C. Spivak, Subaltern Studies. Modernità e (post)colonialismo (1988), Verona, ombre 
corte, 2002, p. 29.

3  Come ha osservato lo stesso Guha in Introduction to Subaltern Studies: «we had the advantage 
of  owing no loyalty to any department, faculty, school, or party. With no curriculum, no dogma, 
no official line to guide it, no professor, prophet or politburo to watch its every step» (R. Guha, 



166

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

evidenziare – aveva avuto un impatto politico decisivo l’emergenza 
del maoismo naxalita4 alla fine degli anni ’60 e inizio degli anni ’70 del 
’900. Partha Chatterjee racconta che

The Maoist movement emerged as a critique of  the main Communist party, 
the Communist party was at this time in any case divided, one [part] that was 
pro-Soviet, and another that was pro-China. But the Maoists were again critical 
of  both of  these parties, because they had basically the same economic politics.5

A partire da questo posizionamento politico, la prospettiva storio-
grafica che viene assunta dal collettivo mira a condurre una duplice cri-
tica: quella della storiografia britannica sviluppatasi attorno alla scuola 
di Cambridge, che si occupava dei movimenti anti-coloniali indiani e 
del processo di decolonizzazione, ma che era, ancora con le parole di 
Chatterjee, «a very colonial centred history»; e, ancora più rilevante, la 
storiografia degli studiosi indiani della Jawaharlal Nehru University, che 
mirava a sfidare quella inglese attraverso un discorso essenzialmente 
nazionalista ed elitista – a proposito della quale Guha scriverà che essa 
mancava «to acknowledge, far less interpret, the contribution made by 
the people on their own, that is, independently of  the elite to the mak-
ing and development of  this nationalism».6 La sostituzione del concet-

Introduction to Subaltern Studies Readers (1997), ora in Id., The Small Voice of  History. Collected Essays, 
Oxford, Permanent Black, 2002, pp. 318-32: 323).

4  Cfr. https://www.rivistailmulino.it/a/i-maoisti-indiani. Sul movimento maoista in India si 
veda A. Roy, Walking with the Comrades, London, Penguin, 2011; trad. it. In marcia con i ribelli, Mi-
lano, Guanda, 2012; U. Chandra, The Maoist Movement in Contemporary India, «Social Movement 
Studies», 13, 2014, 3, pp. 414-19.

5  Da un’intervista personale, condotta il 16 giugno 2022. Nella stessa intervista Chatterjee 
afferma: «what he [Guha] said was that by using this term and putting it in the title, we were 
actually making it clear that we were not abandoning Marxist lessons at all, we were completely 
aware of  the importance of  terms like the bourgeoisie, and the proletariat, and so on. We were 
completely aware of  that history, but we were trying to argue that in order to understand the 
Indian situation, you cannot rely on the traditional way in which Marxist class analysis was used 
in Europe. And just as Gramsci was trying to provide new kinds of  readings, new kinds of  in-
terpretations, to the history that he was seeing, we were also following Gramsci’s methodological 
premise, and basically examining the received history of  the received tradition of  Marxist class 
analysis in India, and that is why the use of  the term Subaltern was particularly appropriate, that 
would mean that we were not necessarily discounting the idea of  the working class, or the idea 
of  the proletariat, but we were saying that you cannot use those terms or those concepts in the 
same way that they have been defined in the European context».

6  R. Guha, On Some Aspects of  the Historiography of  Colonial India, in Subaltern Studies I, Oxford, 
Oxford University Press, 1982, pp. 1-9: 3. Va segnalato che qui il termine “popolo” è usato da 
Guha come sinonimo di “classi subalterne”: il popolo è la parte esclusa dalla storia, non l’espres-
sione/rappresentazione della totalità della nazione.



167

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

to di classe con quello di popolo ha quindi uno scopo essenzialmente 
polemico nei confronti degli storici vicini ai partiti comunisti indiani, 
incapaci, a detta del collettivo, di costituire un’opposizione tanto teori-
ca quanto politica alla direzione presa dallo sviluppo socio-economico 
dell’India, il cui orientamento anti-popolare culminerà con la dichia-
razione dello stato di emergenza da parte di Indira Gandhi nel 1975. 
Si trattava di una vera e propria «ontological divide between genera-
tions»,7 qualcosa di assimilabile alla frattura generatasi in Europa nella 
seconda metà degli anni ’60 del Novecento: è alla generazione dei nati 
dopo il 1947 e alla loro profonda disillusione che i membri dei Subaltern 
Studies indirizzano i loro lavori: «What came to be questioned was thus 
not only the record of  the ruling party, which had been in power for 
over two decades by then, but also the entire generation that had put 
it in power».8 Non è casuale che proprio Guha si rivolgesse scherzo-
samente ai giovani del collettivo chiamandoli “Midnight’s Children” (in 
riferimento al famoso romanzo di Salman Rushdie).9

È anche – se non soprattutto – a partire da questa rottura che va 
compreso il significato del riferimento a Gramsci nei membri dei Su-
baltern Studies, e in particolare in Guha.10 In un testo del 2007, inviato 
a Roma per un convegno organizzato dalla “Gramsci International 
Society”, lo storico indiano parla della necessità per uno studente 
– quale egli ritiene di essere in relazione a Gramsci – di “adattare” 
l’insegnamento del maestro alla congiuntura nel quale si vive e si agi-
sce politicamente; un’operazione possibile soltanto se il “maestro” 
in questione11 è stato in grado di elaborare non un’opera dogmatica, 
ma – come è stato il caso di Machiavelli per Gramsci – «a live work», 
che si apre alla prosecuzione di altri studiosi provenienti da tempi e 

7  Guha, Introduction to Subaltern Studies Reader, cit., p. 320.
8  Ivi, p. 322.
9  Sull’importanza dell’opera di Salman Rushdie per gli studi postcoloniali si veda P. Jani, 

Decentering Rushdie. Cosmopolitanism and the Indian Novel in English, Columbus, The Ohio State Uni-
versity, 2010.

10  Per una breve ricostruzione della ricezione del pensiero di Gramsci in India si vedano: D. 
Cappello, La ricezione di Gramsci in India. Traduzione del Quaderno 25 in Bengali, intervento al seminario 
«Identità, culture e politiche in Asia meridionale», Napoli 15-17 maggio 2012; A. K. Patanaik, Gram-
sci and South Asia. Common Sense, Religion and Political Society, London-New York, Routledge, 2025.

11  È interessante notare come anche il volume di Patanaik inizia con un riferimento al ruolo 
del maestro, affermando che «The guru or teacher has to be accepted when he is found to be 
a real guru, whatever the community from which he comes» (Patanaik, Gramsci and South Asia, 
cit., p. 4).



168

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

luoghi differenti.12 Grazie a questa «openness» dell’opera gramsciana, 
continua Guha, «in our urge to learn from Gramsci we were entirely 
on our own and owed nothing to the mainstream communist par-
ties»:13 Gramsci permette così a Guha e ai suoi accoliti di sentirsi 
ancora marxisti, pur nel rifiuto radicale del marxismo filo-sovietico 
(che di fatto egli aveva abbandonato già nel 1956, dopo l’invasio-
ne dell’Ungheria). Questa insistenza sulla differenza del pensiero 
gramsciano rispetto all’ortodossia marxista è, per molti versi, tipica 
dell’approccio postcoloniale all’opera del filosofo italiano, approccio 
influenzato in misura significativa da quello dei Cultural Studies.14 Ad 
esempio Timothy Brennan nel volume Wars of  Position, osserva che i 
lettori postcoloniali di Gramsci conoscono un numero relativamente 
limitato di testi gramsciani (di fatto quelli contenuti nella Selection from 
the Prison Notebooks, la raccolta del 1971 che, secondo Brennan, «have 
defined the limits of  understanding of  Gramsci for three decades»),15 
e perlopiù si concentrano su quattro temi: egemonia, subalternità, ri-
voluzione passiva e senso comune.

2. Dominance Without Hegemony
Come si è già rilevato, l’intera opera di Guha si basa sulla convin-

zione radicata che la borghesia del suo paese, che aveva guidato la 
lotta contro il colonialismo indiano, non sia poi riuscita a dare forma 
a un percorso politico capace di emanciparsi pienamente dal retaggio 
coloniale e di includere nel processo di istituzione dello stato i gruppi 
subalterni, mantenuti anzi in una condizione di dipendenza rispetto 
al governo delle élites: «the failure to speak for the nation»16 è dun-
que l’esito di una incapacità – che la borghesia indiana deriverebbe 
dal colonialismo inglese – di ampliare la propria egemonia su tutte 
le aree dell’esistenza e della coscienza popolare. Tuttavia a questa 

12  R. Guha, Gramsci in India: Homage to a Teacher, in Id., The Small Voice of  History, cit., pp. 
361-70: 370.

13  Ivi, p. 362.
14  «Il recupero e la rielaborazione di alcuni tra i temi centrali del pensiero gramsciano si ebbe 

innanzitutto nel mondo anglofono, dove si rivelò pioniera la scena intellettuale britannica dei 
’50. Fu infatti per il tramite dei Cultural Studies che Gramsci giunse ad esser letto e finanche ad 
occupare un ruolo fondamentale nella vita intellettuale dell’India» (D. Cappello, La ricezione di 
Gramsci in India, cit., p. 3).

15  T. Brennan, Wars of  Position. The Cultural Politics of  Left and Right, New York, Columbia 
University Press, 2006, p. 241.

16  Guha, On Some Aspects of  the Historiography of  Colonial India, cit., p. 5.



169

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

altezza emergono molto chiaramente le differenze con la concezione 
gramsciana di subalternità, e di conseguenza anche con il riferimento 
all’egemonia. Se infatti Gramsci pensa la ricerca di una soggettività 
subalterna come passo necessario, ancorché non sufficiente, per l’e-
laborazione successiva di un progetto egemonico opposto a quello 
delle classi dominanti, riconoscendo sì l’importanza della spontaneità 
nell’agire subalterno, ma insistendo anche sul carattere progressivo 
e unificatore delle lotte di questi gruppi, che originariamente non 
possono che essere frammentarie ed episodiche, di contro Guha ri-
fiuta qualsiasi visione progressiva del soggetto subalterno, e questo 
produce delle conseguenze rilevanti per quanto riguarda proprio il 
riferimento al concetto di egemonia. Non è chiaro, infatti, se Guha 
consideri i famosi sei punti presenti nei gramsciani Appunti sulla sto-
ria delle classi subalterne17 esclusivamente come criteri metodologici di 
ricerca, o se invece ritenga che essi rappresentino anche nello svi-
luppo storico il percorso compiuto dalla soggettività dei subalter-
ni. Vi è sicuramente una profonda insoddisfazione nei confronti di 
qualsiasi determinismo storico, al punto che la stessa definizione di 
subalterno rimane per molti versi indeterminata: «The social groups 
and elements included in this category represent the demographic 
difference between the total Indian population and all those whom 
we have described as the “élite”»:18 una definizione per negazione, 

17  1. «il formarsi obiettivo dei gruppi sociali subalterni […], la loro diffusione quantitativa e la 
loro origine da gruppi sociali preesistenti»; 2. «il loro aderire attivamente o passivamente alle for-
mazioni politiche dominanti»; 3. «la nascita di partiti nuovi dei gruppi dominanti per mantenere 
il consenso e il controllo dei gruppi subalterni»; 4. «le formazioni proprie dei gruppi subalterni 
per rivendicazioni di carattere ristretto e parziale»; 5. «le nuove formazioni che affermano l’auto-
nomia dei gruppi subalterni ma nei vecchi quadri»; 6. «le formazioni che affermano l’autonomia 
integrale» (Quaderno 25, § 5: QC, p. 2288). Marcus Green a proposito di questo elenco, osserva 
che «This is not a complete, ahistorical, or essentialist methodology since Gramsci contends 
that these phases of  study could be more detailed with intermediate phases and combinations 
of  phases […]. From this statement one can deduce that these six phases do not just represent 
the methodology of  the subaltern or integral historian, but also represent the phases in which a 
subaltern group develops, from a “primitive” position of  subordination to a position of  auton-
omy. That is, the phases represent the sequential process in which a subaltern group develops 
and grows into a dominant social group or, in other instances, is stopped in its ascent to power 
by dominant social groups or political forces» (M. Green, Gramsci cannot speak, «Rethinking Marx-
ism», vol. 14, 2002, 3, pp. 9-10.) 

18  Guha, On Some Aspects of  the Historiography of  Colonial India, cit., p. 8. Cfr. anche Green, 
Gramsci cannot speak, cit., p. 16: «With the exception of  a short quotation, Gramsci’s concept of  
subaltern groups is not defined or discussed further. In fact, in contrast to Gramsci’s definition, 
Guha defines subaltern groups as “the people” or “non-elite”».



170

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

dunque, benché, sul piano dell’azione la ribellione dei subalterni, 
come osserva David Arnold, «was not, therefore, merely some auto-
matic reflex action to external or political stimulus: it was “peasant 
praxis”, the expression through peasant action of  the collective con-
sciousness of  the peasantry».19 In tal senso il recupero della categoria 
gramsciana di subalterno da parte di Guha e degli altri membri dei 
Subaltern Studies evidenzia la peculiarità di una soggettività che si rap-
porta all’agire delle élite secondo una relazione binaria incomponibile, 
secondo uno schema manicheo che impedisce qualsiasi integrazione 
tra i due piani, e di conseguenza anche il successo di un’operazione 
egemonica nei confronti dei subalterni.20

Nel 1997, quindici anni dopo l’’inizio del progetto dei Subaltern Stu-
dies, Guha pubblica Dominance without Hegemony. History and Power in 
Colonial India, considerato anche dai suoi maggiori critici21 il suo lavoro 
più importante, nonché un testo fondamentale per comprendere il 
progetto teorico e politico dei Subaltern Studies, nella misura in cui esso 
mette a tema il carattere peculiare sia del dominio coloniale inglese, sia 
della borghesia postcoloniale indiana. Giacomo Tarascio all’interno di 
questo fascicolo discute con grande precisione il contenuto e gli aspetti 
problematici del libro; ma una presa di distanza nei suoi confronti (per 
quanto non del tutto esplicita, dal momento che il debito e l’amicizia 
nei confronti di Guha non l’avrebbe permesso) sarà condotta anche 
da alcuni esponenti del gruppo, in particolare da Dipesh Chakrabarty 
e da Partha Chatterjee; io mi soffermerò sulla critica di Chatterjee, che 
ci permetterà di procedere verso la definizione di un nuovo concetto 
di egemonia, che pur rimanendo interno all’analisi della soggettività 
subalterna nell’India contemporanea, rovescia di fatto l’interpretazio-

19  D. Arnold, Gramsci and Peasant Subalternity in India, in Mapping Subaltern Studies and the Post-
colonial, ed. by V. Chaturvedi, London, Verso, 2000, pp. 24-49: 40. Cfr. ancora ivi, p. 42: «Thus, 
the economic, social and cultural forms of  Indian peasant existence in themselves provided, to 
a far greater degree than Gramsci identified in the Italian peasantry, vital elements of  peasant 
solidarity and collective action».

20  Cfr. V. Chaturvedi, A Critical Theory of  Subalternity: Rethinking Class in Indian Historiography, 
«Left History», 12, 2007, 1, pp. 9-28: «Guha argued that the politics of  subaltern classes in colo-
nial India did not exhibit the characteristics of  the rural groups described by Gramsci. Specifi-
cally, he disagreed with one of  Gramsci’s central claims that “subaltern groups are always subject 
to the activity of  ruling groups, even when they rebel and rise up”. Guha stated that the domain 
of  subaltern politics was autonomous from elite politics: that is, “it neither originated from elite 
politics nor did its existence depend on the latter”» (p. 10).

21  Ad esempio V. Chibber, Postcolonial Theory and the Specter of  Capital, London, Verso, 2013.



171

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

ne di Guha. Lo storico indiano infatti aveva evidenziato il peso ben 
maggiore giocato dall’elemento della coercizione (cui corrisponde, sul 
versante subalterno, la resistenza dei dominati) rispetto a quello della 
persuasione (che ha invece come corrispondente il principio della col-
laborazione) tanto nel dominio coloniale, quanto in quello esercitato 
dalla borghesia indiana dopo l’indipendenza (secondo lo schema pro-
posto da Giacomo Tarascio). In particolare, quest’ultima avrebbe ten-
tato di coinvolgere i gruppi subalterni nella costruzione della nazio-
ne indiana attraverso una sorta di mobilitazione eterodiretta; tuttavia 
questo progetto sarebbe finito malamente, a causa dell’incapacità della 
classe borghese indiana di seguire le orme della borghesia europea nel 
processo di costruzione degli stati nazione moderni. Il movimento 
egemonico viene così identificato con la costruzione di una società 
civile universale, di uno stato di diritto inclusivo e di una democratiz-
zazione formale delle istituzioni statuali.22 Non esisterebbe dunque 
egemonia senza l’articolazione di un progetto di inclusione progressi-
va e tendenzialmente consensuale delle masse subalterne nella cornice 
dello stato moderno, liberale e formalmente democratico. L’intenzio-
nalità politica del ragionamento di Guha che traspare dalle pagine di 
Dominance without Hegemony è esplicita:

Nor, as a consequence [della mancata comprensione di questa assenza di po-
tere egemonico - S. V.], has it been possible for any tendency within our own 
intellectual practice to come up with a principled and comprehensive (as against 
eclectic and fragmentary) critique of  the indigenous bourgeoisie’s universalist 
pretensions, which are articulated nowhere more prominently and significantly 
than in its hegemonic, but spurious, claim to speak for the nation and its use of  
historiography in support of  that claim. In short, the price of  blindness about 
the structure of  the colonial regime as a dominance without hegemony has been, 
for us, a total want of  insight into the character of  the successor regime too as a 
dominance without hegemony.23

La figura del subalterno sfugge così al tentativo di inglobarla in 
un progetto egemonico, nella misura in cui essa non si lascia cattu-

22  R. Guha, Dominance Without Hegemony. History and Power in Colonial India, Delhi, Oxford 
University Press, 1998, p. XI: «This is the idea that with the ascendancy of  the bourgeoisie in 
Western Europe all of  the power relations of  civil society have everywhere been so fully assimi-
lated to those of  the state that the two may be said to have coincided in an undifferentiated and 
integrated space where alone such relations have situated and articulated themselves ever since».

23  Ivi, p. 97.



172

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

rare dalle categorie politiche moderne: non solo da quelle di libertà 
borghese e di democrazia rappresentativa, ma finanche dalla nozione 
stessa di una soggettività tendenzialmente razionale e dotata di una 
coscienza trasparente a sé stessa.

3. Chatterjee e Sanyal: la costruzione di un’egemonia complessa
Le critiche al testo di Guha sono state numerose. Perlopiù si è insi-

stito sul fatto che l’Europa a cui fa riferimento lo storico indiano è per 
molti aspetti un’Europa immaginaria o “iperreale” (per riprendere un 
termine utilizzato da Chakrabarty in Provincializing Europe),24 ricostruita 
a partire da una tradizione storiografica di matrice liberale, che tende 
a leggere lo sviluppo democratico dei paesi europei secondo una linea 
progressiva priva di contraddizioni, in primis quelle di classe.25 In altri 
termini, l’approccio che potremmo definire “occidentalista”26 di Guha 
alla storia europea manca di considerare il ruolo della lotta di classe nel 
processo di democratizzazione degli stati nazionali, e di conseguenza 
non vede il ruolo della violenza dello stato che anche in Occidente ha 
sempre affiancato il progetto egemonico della borghesia (si potrebbe 
dire che, da questa prospettiva, Guha assume una concezione dell’ege-
monia assai poco gramsciana, nella misura in cui la considera insepara-
bile dallo sviluppo dello stato liberale). Tuttavia quello che interessa più 
evidenziare a questo punto è la presa di distanza rispetto a Dominance 
Without Hegemony da parte di Partha Chatterjee, una presa di distanza27 
che ha una valenza più politica che teorica, nel senso che si concentra 
sul presunto fallimento egemonico della borghesia nazionalista indiana 
dopo il 1947: quello che Guha infatti legge come un’incapacità da parte 
delle classi dirigenti di “assorbire” i gruppi subalterni nel progetto di 
modernizzazione del paese, per Chatterjee è invece l’emergenza di un 

24  D. Chakrabarty, Provincializzare l’Europa (2001), Roma, Meltemi, 2004, p. 45.
25  Così Chibber, Postcolonial Theory and the Specter of  Capital, cit., p. 80: «Guha bases his analysis 

on a Whig historical tradition that was born, in the early nineteenth century, as an apologia for 
capital. It is the bourgeoisie’s vision of  its past – cleaned up, beatified, and perfumed».

26  L’accusa di un occidentalismo speculare a quella di orientalismo coniata da Said è stata 
spesso utilizzata da studiosi marxisti per attaccare gli studi postcoloniali; si veda in proposito 
Marxism, Modernity and Postcolonial Studies, ed. by C. Bartolovich and N. Lazarus, Cambridge, Cam-
bridge University Press, 2002.

27  Nel saggio pubblicato in italiano Gramsci in India: egemonia capitalistica e politiche subalterne 
(in Egemonia e modernità. Gramsci in Italia e nella cultura internazionale, a cura di F. Frosini e F. Giasi, 
Roma, Viella, 2019, pp. 411-35), Chatterjee parla di un’arricchimento delle tesi di Guha da parte 
di altri studiosi del gruppo (cfr. p. 415).



173

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

nuovo tipo di egemonia, specifica delle vicende dell’India postcolonia-
le, perlomeno a partire dalla crisi del progetto sviluppista.28 Per com-
prendere questa linea di lettura occorre da un lato considerare alcuni 
passaggi del percorso teorico di Chatterjee, e dall’altro soffermarsi – 
ovviamente in maniera molto sintetica – sulle diverse fasi dello svilup-
po economico dell’India indipendente.

1. Nel 1986, quindi undici anni prima di Dominance without Hegemony, 
Partha Chatterjee pubblica Nationalist Thought and the Colonial World: A 
Derivative Discourse?,29 un volume nel quale egli analizza, utilizzando la 
terminologia gramsciana, il distacco tra élite e popolo creatosi nella storia 
novecentesca dell’India, allorché la costruzione della macchina statale 
era apparsa come l’unico strumento disponibile per uscire dal sottosvi-
luppo economico e sociale. Chatterjee traccia un paragone tra la storia 
indiana e le vicende risorgimentali italiane, rilette attraverso la categoria 
gramsciana di rivoluzione passiva, costruendo un’analogia tra Cavour e 
Nehru da un lato, e Mazzini e Gandhi dall’altro.30 Inoltre egli affronta il 
pensiero dei principali studiosi critici del nazionalismo (da John Plame-
natz e Horace Davis a Benedict Anderson)31 da una prospettiva postco-
loniale – e, nel contempo, studia lo stato postcoloniale a partire dall’i-
deologia nazionalista –,32 evidenziando gli elementi di eterogeneità nella 
struttura fittiziamente omogenea della nazione moderna e procedendo 
così in una direzione differente rispetto al successivo lavoro di Guha.

Il carattere problematico del progetto nazionalista indiano (la fa-
mosa «unità nelle diversità»)33 che Chatterjee mette in evidenza deri-

28  Cfr. B. Selwyn, The Struggle for Development, Cambridge, Polity Press, 2017. Per uno sguardo 
d’assieme della storia dell’ideologia sviluppista cfr. M. Di Meglio, La decolonizzazione dell’economia 
politica, in Pensare, classificare, costruire l’alterità, cit., pp. 191-222.

29  P. Chatterjee, Nationalist Thought and the Colonial World: A Derivative Discourse?, London, Zed 
Books, 1986.

30  Cfr. ivi, pp. 43-52, e poi ancora il cap. 5: The Moment of  Arrival: Nehru and the Passive Revo-
lution, pp. 131-66. Ma si veda soprattutto p. 50: «In fact […], I will need to argue that “passive 
revolution” is the general form of  the transition from colonial to post-colonial national states 
in the 20th century».

31  Ivi, cap. 1: Nationalism as a Problem in the History of  Political Ideas, pp. 1-35.
32  «What I propose here […] is a study of  the ideological history of  the post-colonial state by 

taking as paradigmatic the most developed form of  the state. That is to say, I give to nationalist 
thought its ideological unity by relating it to a form of  the post-colonial state which accords 
most closely to the theoretical characterization I have made above of  the passive revolution» 
(ivi, p. 49). 

33  «Dato che lo Stato indipendente indiano non poteva essere unificato da un singolo na-
zionalismo linguistico, l’ideologia ufficiale del blocco dominante fece ricorso a una costruzione 
della storia indiana che valorizzava la sua antica civiltà, risalente al periodo vedico, insistendo 



174

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

va dall’impossibilità di costruire un discorso egemonico utilizzando 
le categorie dell’occidente colonialista – in primis quella di stato na-
zionale –, cosicché tale progetto finisce per essere attraversato da 
un duplice movimento contraddittorio: da un lato la tendenza delle 
classi dirigenti a istituire una sfera pubblica “moderna”, governata 
dalla ragione scientifica di matrice europea, che tra gli altri aspetti 
assume il primato dell’economia sugli altri saperi;34 dall’altro, la re-
sistenza popolare ad accettare questa visione, contrapponendole il 
richiamo a una visione più tradizionale e pre-coloniale dell’India, a 
una “indianità” autentica radicata sui costumi secolari e sulla religio-
ne millenaria. Di conseguenza, il controllo della direzione delle masse 
popolari finisce per essere più nelle mani di Gandhi, che, secondo 
Nehru, «operates with a religious element, i.e. he has a wrong history, 
sociology and economics, but […] uses words that are well known 
and understood by the masses».35

Il tentativo di sanare la frattura esistente tra i due domini della po-
litica – quella scientifica delle élite, e quella “emotiva” dei subalterni 
– diventa così la cifra del processo di modernizzazione della nazio-
ne indiana, condotto secondo Chatterjee attraverso una consapevo-
le ricodificazione del messaggio gandhiano per renderlo funzionale 
(il concetto di “funzionalità” risulta decisivo) al progetto stesso.36 
D’altra parte la nuova nazione indiana, negoziando queste specifiche 
modalità di modernizzazione e di costruzione della cittadinanza, isti-
tuisce nuove forme di dominio e di esclusione: la transizione verso 
la modernità dello stato indiano finisce per seguire le orme di una 
gramsciana rivoluzione passiva, all’interno della quale «the strategic 
relations of  forces between capital, precapitalist dominant groups 
and the popular masses can be seen as a series of  contingent, con-
junctural moments».37 Certamente si tratta di una prospettiva non 

però anche su una cultura dell’“unità nella diversità”» (Chatterjee, Gramsci in India, cit., p. 421).
34  «To Nehru, the “scientific method” also meant quite specifically the primacy of  the sphere 

of  the economic in all social questions» (Chatterjee, Nationalist Thought, cit., p. 139). È significativo 
che anche l’appropriazione del marxismo avvenga all’interno di questa cornice: cfr. ivi, p. 140.

35  Ivi, p. 152.
36  «Thus, it now became possible for Jawaharlal Nehru, Prime Minister of  India, to inaugu-

rate on Gandhi’s birthday a new factory for making railway coaches and say: “I am quite sure that 
if  it had been our fortune to have Gandhi with us today he would have been glad at the opening 
of  this factory”» (ivi, p. 154).

37  Ivi, p. 91.



175

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

dogmaticamente liberale e anzi egualitaria – tanto è vero che Nehru 
fa spesso riferimento al socialismo –, tuttavia, continua Chatterjee:

the need for equality was entailed in the very logic of  progress: progress 
meant industrialization, industrialization required the removal of  barriers which 
prevented particular groups from fully participating in the entire range of  new 
economic activities, hence industrialization required equality of  opportunity.38

La produzione di uguaglianza diventa così «a technical problem, 
a problem of  balancing and optimisation», e il socialismo diventa «a 
business of  rational management of  productive resources».39

2. Veniamo allora brevemente all’economia. Come ricorda Sanjaya 
Baru in 75 Years of  Indian Economy, la parola d’ordine dell’economia in-
diana fin dall’inizio del XX secolo (quindi ancora durante il dominio 
coloniale), era: «Industrialize or perish!»:40 un’industrializzazione che, a 
partire dall’indipendenza, viene concepita a imitazione del modello so-
vietico, ovvero come uno sviluppo guidato politicamente (potremmo 
definirla come la variante statalista e di sinistra dell’ideologia sviluppista 
che permeò i rapporti tra primo e terzo mondo dalla fine della seconda 
guerra mondiale agli anni ’70). Nonostante l’opposizione di Gandhi al 
progetto guidato da Nehru,41 la linea seguita dal governo indiano fu 
quella di spingere verso un’industrializzazione pianificata, in cui – come 
aveva già notato Chatterjee – il discorso tecnocratico forniva le basi 
ideologiche di una nuova egemonia: come osserva l’economista indiano 
Kalyan Sanyal in Ripensare lo sviluppo capitalistico (un testo del 2007, che 
dialoga con diversi membri dei Subaltern Studies, in primis con Chatterjee), 
«il “visionario idealista” [della prima fase dell’indipendenza; nota mia] fu 
completamente sostituito dal “professionista dello sviluppo”».42

Non è possibile soffermarsi sulle diverse caratteristiche del proces-
so di sviluppo economico indiano e sulla sua peculiare interpretazione 
del modello duale di Arthur Lewis (convivenza di sviluppo economi-
co e di economia di sussistenza);43 restando però al testo di Sanyal, 

38  Ivi, p. 159.
39  Ivi, p. 160.
40  S. Baru, 75 Years of  Indian Economy, New Delhi, Rupa Publications, 2022, p. 16.
41  Un’opposizione che, segnala Kalyan Sanyal, ricorda il dibattito tra Lenin e i narodniki in 

Russia (cfr. K. Sanyal, Ripensare lo sviluppo capitalistico (2007), Firenze, La Casa Usher, 2010, p. 155).
42  Ivi, p. 157.
43  W. A. Lewis, Economic Development with Unlimited Supplies of  Labour, «The Manchester 

School», 22, 1954, 2, pp. 139-91.



176

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

l’economista sottolinea – citando proprio Chatterjee44 – la necessità 
di andare oltre Gramsci e di rompere con lo storicismo ben presente 
nell’ideologia sviluppista, ma anche nel concetto di egemonia come 
«dialettica bloccata»,45 per comprendere la costruzione del momento 
egemonico postcoloniale come «un processo globale»,46 e non solo li-
mitato all’orizzonte nazionale. In estrema sintesi, Sanyal articola la sua 
critica attraverso un’analisi dei territori postcoloniali esclusi dal pro-
gresso economico, da lui definiti con il termine di «terra desolata»,47 
mostrando come essi costituiscano non il residuo di uno sviluppo non 
ancora pienamente realizzatosi, bensì l’esito compiuto dello sviluppo 
stesso, esprimendo così la logica complessa di funzionamento del ca-
pitale maturo nelle ex-colonie. In altri termini, il rapporto del capitale 
con la massa di emarginati cha abita le terre desolate è un rapporto di 
espropriazione (espropriazione dei mezzi di produzione, espropria-
zione delle terre, espropriazione dei saperi…), ma non necessaria-
mente di sfruttamento (non vi è estrazione di plusvalore, poiché non 
vi è sussunzione all’interno del sistema di produzione capitalistico).48

Ma l’aspetto più interessante – e certamente più problematico – 
del ragionamento di Sanyal è il fatto che egli distingue tra l’autosus-
sistenza economica del capitale49 e la sua autosussistenza politico-i-
deologica – ovvero la sua capacità di generare egemonia. Infatti da 
quest’ultimo punto di vista «il capitale non è autocostitutivo: per assi-
curare la legittimità della sua esistenza, esso deve affrontare l’esterno 
in termini politico-ideologici».50 Il termine decisivo qui è «legittimità», 
nel senso che per Sanyal il capitalismo postcoloniale (a differenza di 

44  La citazione è dal volume The Nation and its Fragments, del 1993: «passive revolution is in fact 
the general framework of  capitalist transition in societies where bourgeois hegemony has not 
benne accomplished in the classical way» (The Nation and its Fragments. Colonial and Postcolonial His-
tories (1993), ora in The Partha Chatterjee Omnibus, Oxford, Oxford University Press, 1999, p. 212).

45  Sanyal, Ripensare lo sviluppo capitalistico, cit., p. 56. Secondo Sanyal si tratterebbe, in termini 
più generali, di «problematizzare lo Stato postcoloniale» (ivi, p. 46), a partire dalla critica dello 
storicismo applicato alla genesi della società capitalistica, ovvero di quella temporalità storica 
che istituisce il pre-capitale come fase precedente all’ascesa e alla stabilizzazione del capitalismo.

46  Ivi, p. 59.
47  L’analisi è condotta al capitolo 2: La nave dei folli (pp. 60-109), dove espliciti riferimenti a 

Foucault si intrecciano con una critica serrata di alcune correnti del marxismo terzomondista.
48  Non è difficile cogliere delle assonanze con le analisi sul “nuovo imperialismo” condotte 

da David Harvey in La guerra perpetua (2003), Milano, Il Saggiatore, 2006.
49  «In Marx il capitale è autosussistente solo quando possiede le condizioni per creare nuovi 

valori senza scambio […] con l’esterno non capitalistico» (ivi, p. 73).
50  Ivi, p. 74.



177

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

quello coloniale) non può (più) permettersi di imporsi solo attraverso 
l’esercizio brutale della violenza,51 poiché oggi, anche nei paesi non 
occidentali, «i temi della democrazia e dei diritti umani sono emersi 
e consolidati fino a formare una parte imprescindibile e integrante 
dell’ordine sociale e politico»,52 che il capitale, anche se non ha pro-
dotto, tuttavia si vede “costretto” ad accettare. Per tale ragione la 
produzione del non-capitale, della terra desolata, degli esclusi, non è 
il segno di una debolezza o di un limite del capitalismo postocolonia-
le, bensì è l’esito di un suo parziale successo egemonico, nella misura 
in cui il dominio e la coercizione non sono più sufficienti al governo 
della popolazione indiana. La critica a Guha e alla sua interpretazio-
ne della storia politica indiana come segnata dal fallimento delle élite 
diventa così evidente.

Tornando alla storia economica indiana, la crisi del debito pubblico 
del 1991 e il pesante downgrading delle agenzie di rating, con l’inevita-
bile intervento del Fmi e la conseguente apertura dell’economia a un 
«globally integrated system»,53 indirizza l’economia, secondo i dettami 
della dottrina neoliberale e del Washington Consensus, verso la libera-
lizzazione del mercato e verso l’esportazione, piuttosto che verso il 
soddisfacimento dei bisogni interni. Di conseguenza, anche la politica 
subisce un deciso cambio di passo: da un lato la classe capitalistica 
acquisisce «un’egemonia morale-politica sulla società civile, costituita 
principalmente dalle classi medie urbane in rapida crescita e da quelle 
che aspiravano a tale status»;54 dall’altro appare necessario agire nei 
confronti degli abitanti dello spazio di non-capitale (e dell’economia 
informale che prolifera ai margini delle grandi fabbriche) operando 
un «rovesciamento (reversal)» degli effetti più devastanti delle nuove 
spinte all’accumulazione per espropriazione, indirizzandosi verso una 

51  Si pensi, solo per fare un esempio, all’uso politico da parte dell’impero britannico delle ca-
restie, che in India fecero milioni di vittime. Su questo tema cfr. M. Davis, Olocausti tardovittoriani 
(2000), Milano, Feltrinelli, 2018.

52  Sanyal, Ripensare lo sviluppo capitalistico, cit., p. 74. Poco più avanti il testo ci dice che questi 
discorsi «possiedono un certo grado di autonomia».

53  Sul 1991 come anno di un “regime change” si veda ancora Baru, 75 Years of  Indian Economy, 
cit., cap. 11, pp. 102-17: 108.

54  Chatterjee, Gramsci in India, cit., p. 422. La citazione continua così: «Cominciò a esercitare 
un’influenza molto più forte sia sui governi federali che su quelli statali, non tanto attraverso 
la mobilitazione di partiti politici e di movimenti, quanto attraverso la classe burocratico-ma-
nageriale, i vari media che erano sempre più influenti, il potere giudiziario, e altri organismi di 
regolamentazione indipendenti».



178

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

modalità di interventi di tipo governamentale, i quali provvedono ad 
assegnare a parti specifiche della popolazione mezzi di sussistenza e 
altre forme di sostegno contro la povertà.55 Questi interventi governa-
mentali modificano il quadro politico, nella misura in cui introducono 
una frattura nell’ambito della cittadinanza tra chi appartiene alle classi 
dominanti (la burocrazia manageriale, e in generale la classe media 
urbana) e il resto della popolazione, sulla quale si esercita quella che 
Sanyal definisce «una forma complessa di egemonia».56

4. Egemonia, rivoluzione passiva e populismo
Torniamo ora a Chatterjee, e nello specifico a un saggio del 1988 

che, rispondendo a un intervento critico di Ajit Chaudhuri,57 defi-
nisce, in parziale sintonia quanto scriverà successivamente Sanyal, e 
certamente in una direzione diversa da quella presa da Dominance Wi-
thout Hegemony – il passaggio da un concetto “semplice” di egemonia 
a una versione “complessa” di essa. La struttura semplice dell’egemo-
nia è così sintetizzata: «a. There is a homogeneous cultural space over 
which persuasion (by the elite) and collaboration (by the subaltern) 
can operate; b. collaboration (by the subaltern) is the negative of  
persuasion (by the elite) and c. there is no element of  collaboration 
in subaltern consciousness which is autonomous of  the persuasive 
principle of  the elite».58 Chatterjee osserva che nel caso in cui la co-
scienza dei subalterni occupi uno spazio socio-culturale (e, aggiunge-
rei: economico, nella misura in cui essi abitano un territorio non sus-
sunto al capitale) differente da quello delle élite, l’egemonia semplice 
non può applicarsi; tuttavia questo non significa che essa scompaia, 
bensì che l’élite deve riuscire ad appropriarsi di «elements of  collabo-
ration in subaltern consciousness which spring from an autonomous 
cultural space»,59 il che è possibile «only by constructing a surrogate 

55  Cfr. ancora ivi, p. 425: «Mentre l’accumulazione primitiva continua a distruggere le occupa-
zioni tradizionali, si cerca di controllarne gli effetti attraverso la mediazione dello Stato».

56  Sanyal, Ripensare lo sviluppo capitalistico, cit., p. 208; ma cfr. anche p. 212: «L’egemonia [com-
plessa] è una strategia rappresentativa, un’articolazione del discorso che sanziona il dominio o 
nega la sua esistenza postulando una totalità armonica».

57  A. Chaudhuri, From Hegemony to Counter-Hegemony: A Journey in a Non-Imaginary Unreal Space, 
«Economic and Political Weekly», 23, 1988, 5, pp. 19-23. 

58  P. Chatterjee, On Gramsci’s Fundamental Mistake, «Economic and Political Weekly», 23, 1988, 
5, pp. 24-26: 24.

59  Ibidem.



179

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

cultural space in which the elements of  persuasion and collaboration 
(the latter not the negative of  the former) appear as distorted, dis-
placed and condensed».60 Gli aggettivi usati da Chatterjee (distorted, 
displaced, condensed) sono ripresi dal lessico psicoanalitico applicato alla 
teorica critica da Althusser (in realtà anche Gramsci, quanto parla 
della storia delle classi subalterne, dice che essa «è necessariamente 
disgregata ed episodica»);61 come conseguenza politica più rilevan-
te questo significa che un movimento contro-egemonico non può 
cercare di contrapporre alla “sintesi surrogata” dell’egemonia com-
plessa borghese una sintesi “vera” che la sostituisca, ma può solo 
contestarla, mostrandone i limiti e «tracing the way back from the 
displaced (surrogate) universal “to its original point”, and second, 
moving from this lower moment of  the universal to a higher one».62

Chatterjee individua questo schema complesso anche nel pensiero 
gramsciano, laddove Gramsci critica la filosofia (soprattutto quella 
hegeliana) che presuppone di avere un accesso privilegiato alla verità, 
ponendo invece «the role of  philosopher who constructs universal 
as a historical problem».63 Quindi, se da un lato Chatterjee riconosce 
uno spazio di autonomia all’agire subalterno che spinge la borghesia 
capitalista a complessificare il proprio progetto egemonico, dall’altro 
egli nega all’agency dei subalterni qualsiasi prospettiva egemonica, at-
tribuendole soltanto la possibilità di criticare l’egemonia dominante. 
Con le parole di The Nations and its Fragments, il lavoro politico da 
compiere non è «to inject into popular life a “scientific” form spring-
ing from somewhere else, but to develop and make critical an activity 
that already exist in popular life».64

Nel corso degli anni Chatterjee ha continuato a misurarsi, seppure 
indirettamente, con il tema dell’egemonia complessa prodotta dalla 
borghesia indiana a partire dalla fine della guerra fredda, e con le 
resistenze “spurie” che le classi popolari oppongono a essa. In The 
Politics of  the Governed (tradotto in italiano con un titolo un po’ infeli-
ce: Oltre la cittadinanza), del 2004, un altro concetto gramsciano come 
quello di “società politica” viene utilizzato (seppure in maniera molto 

60  Ivi, p. 25.
61  Quaderno 3, § 14: QM, pp. 454-55.
62  Chatterjee, On Gramsci’s Fundamental Mistake, cit., p. 25.
63  Ivi, p. 26. 
64  Chatterjee, The Nation and its Fragments, cit., p. 199.



180

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

libera) per indicare la spaccatura netta e inconciliabile tra i gruppi 
subalterni (benché Chatterjee non utilizzi più questo termine, pre-
ferendo la definizione foucaultiana di “popolazione”)65 e la società 
civile indiana, dal momento che i primi vengono governati non come 
soggetti di diritto (né di fatto si percepiscono come tali), bensì attra-
verso delle pratiche governamentali che fuoriescono dall’orizzonte 
universalistico della legge, differenziando i loro interventi sulla base 
di richieste particolari. Per questo la governamentalità che si appli-
ca alla popolazione non opera nei termini di un’attuazione o di un 
ampliamento di diritti, bensì in quelli di una (sempre parziale) sod-
disfazione di esigenze (demands) sociali specifiche e plurali; in questo 
consiste la sua differenza con le politiche tradizionali di welfare, che 
sono, almeno nelle intenzioni, appunto dirette a tutta la cittadinan-
za.66 Dal canto suo la società politica, nell’avanzare le sue demands, si 
muove in un ambito dell’agire politico spurio, parzialmente opaco 
e tendenzialmente esterno alla cornice della legalità e più simile alle 
forme dell’economia morale analizzata da E.P. Thompson.67

È possibile a questa altezza cogliere una precisa assonanza con le 
tesi di Sanyal sulla gestione governamentale delle masse dei poveri 
esclusi dallo sfruttamento capitalistico,68 ma anche una significativa 
differenza, poiché laddove l’economista parla di «una dimensione 
che sta fuori dalla classe, uno spazio che la categoria di classe – de-
scrivendo una relazione basata sull’estrazione e l’appropriazione di 
pluslavoro – è incapace di affrontare»,69 Chatterjee invece continua a 

65  «I cittadini abitano la teoria, le popolazioni il campo delle politiche» (P. Chatterjee, Oltre la 
cittadinanza (2004), Roma, Meltemi, 2006, p. 50).

66  Ivi, pp. 50 sgg.
67  «La società politica spesso crea una comunità dove prima non ne esisteva nessuna, oppure 

dà nuova forma a vecchie strutture comunitarie. Vale a dire, i gruppi di popolazione acquisiscono 
il carattere morale-politico della comunità entrando in contatto con la società politica» (Gramsci 
in India, cit., p. 426). Il riferimento è a E. P. Thompson, The Moral Economy of  the English Crowd in 
the Eighteenth Century, «Past & Present», 50, 1971, 1, pp. 76-136. 

68  Lo stesso Chatterjee riconosce l’importanza del testo di Sanyal (pubblicato dopo The Politics 
of  the Governed) in un saggio del 2008, Democracy and Economic Transformation in India, «Economic 
& Political Weekly», April 19, 2008, pp. 53-60.

69  Sanyal, Ripensare lo sviluppo capitalistico, cit., p. 243. Una critica rilevante a Sanyal è quella 
condotta da Muhammad Ali Jan, il quale osserva che, «while his [di Sanyal] arguments are an 
important corrective to certain teleological readings of  capitalism, they are nevertheless based on 
a reified view of  capitalist social relations as being reducible to the production relation between 
free wage-labour and capital, which leads to his problematic and ultimately unsatisfactory dis-
tinction between “capital” and the “non”-capitalist “need economy”. This view of  capitalism is 
unsuccessful in capturing the diversity of  capitalist development in actual post-colonial historical 



181

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

usare una terminologia che, sebbene fortemente influenzata da Fou-
cault, contiene ancora precisi riferimenti al marxismo e in particolare 
a Gramsci: ad esempio, la categoria di rivoluzione passiva rimane an-
cora al centro del suo interesse, come dimostra la seguente citazione 
dall’articolo del 2008 Democracy and Economic Transformation in India:

Passive revolution was a form that was marked by its difference from classical 
bourgeois democracy. But to the extent that capitalist democracy as established 
in western Europe or north America served as the normative standard of  bour-
geois revolution, discussions of  passive revolution in India carried with them the 
sense of  a transitional system – from pre-colonial and colonial regimes to some 
yet-to-be-defined authentic modernity.70

Per concludere questa ricostruzione, torna utile compiere un 
ultimo passaggio, che riguarda l’interesse da parte di Chatterjee, a 
partire dal saggio Lineages of  Political Society,71 per un altro concetto 
che, pur non essendo di origine gramsciana, mantiene significativi 
riferimenti a Gramsci. Si tratta del concetto di populismo, che viene 
ripreso dalla definizione e dall’uso che ne fa Ernesto Laclau,72 per 
cercare di dare una struttura più stabile nel tempo e più ampia nello 
spazio alle insorgenze della società politica. In tal senso la politi-
ca populista, nella misura in cui «do not respect any principle of  
corrispondence between specific demands and their representative 
articolation»,73 appare a Chatterjee «the effective form of  contem-
porary democratic politics»,74 capace di muoversi al di fuori dell’ege-
monia borghese, e nel contempo di articolare uno spazio che, anche 
se non può essere definito come pienamente controegemonico, in 
ogni caso esso, «infused by popular mobilizations, acts as a constant 
reminder of  the abstract character of  the foundation of  democracy 
on popular sovereignty».75

development» (“Ideal-types” and the diversity of  capital: A review of  Sanyal, in «Contemporary South 
Asian Studies Programme-School of  Interdisciplinary Area Studies», 2012, pp. 1-11: 1).

70  Chatterjee, Democracy and Economic Transformation in India, cit., p. 56. La medesima afferma-
zione è ripresa in Gramsci in India, cit., p. 416.

71  P. Chatterjee, Lineages of  Political Society. Studies in Postcolonial Democracy, New York, Columbia 
University Press, 2008.

72  «Laclau discusses populism as a continuation of  his earlier Gramsci inspired analysis of  
hegemony» (ivi, p. 140).

73  Ivi, p. 143.
74  Ivi, p. 142.
75  Ivi, p. 147.



182

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Tuttavia, più di Laclau, Chatterjee si dimostra consapevole dei rischi 
della politica populista, nel senso che quest’ultima può anche essere 
utilizzata da chi detiene il potere per rompere la catena equivalenziale, 
o per dirigerla contro un nemico immaginario. Così in un volume del 
2020, intitolato I am the People. Reflections on the Popular Sovereignty Today,76 
il riferimento al populismo, soprattutto in relazione all’India contempo-
ranea, assume un significato differente rispetto al precedente Lineages,77 
poiché ora emerge la difficoltà estrema di articolarlo come movimento 
controegemonico, laddove manchino «social classes with the neces-
sary consciousness and organization».78 Chatterjee ritorna così ancora 
una volta a Gramsci, in particolare proprio ai concetti di egemonia e 
rivoluzione passiva – ai quali dedica numerose pagine del testo79 – per 
definire la politica del capitale neoliberale in India (ma non solo) come 
il tentativo di costruire un blocco egemonico a partire dall’eterogeneità 
sociale e dall’assenza di sincronia tra la formazione dello stato-nazione 
indiano e quella di una corrispondente cittadinanza nazionale.80 Il po-
pulismo del nuovo capitale, di conseguenza, è da un lato il segno della 
crisi egemonica della borghesia capitalista novecentesca,81 dall’altro il 
tentativo di questa stessa borghesia (iniziato con lo stato di emergenza 
di Indira Gandhi nel 1973, e divenuto centrale dopo la crisi del 1991) di 
recuperare il controllo egemonico sulle classi subalterne facendo leva 
non più sulla dinamica inclusiva del diritto e delle politiche di welfare, 
bensì su un progetto neo-bonapartista (per usare nuovamente il lessi-
co marxiano) che coniughi gli interventi governamentali differenziati 
con una retorica unificante del nome del leader82 – di cui è elemento 

76  P. Chatterjee, I am the People. Reflections on the Popular Sovereignty Today, New York, Columbia 
University Press, 2020.

77  Una direzione che Chatterjee aveva già anticipato in un seminario tenuto presso il dottora-
to di Global Studies dell’Università di Urbino nel 2018.

78  Chatterjee, I am the People, cit., p. XVII. A questa altezza la critica alle tesi di Chantal Mouffe 
sul populismo di sinistra sono particolarmente efficaci.

79  Sulla rivoluzione passiva si veda soprattutto ivi, pp. 45-49 e 74 sgg.
80  «The approach involves, we may add, a Gramscian appreciation of  the lack of  synchrony 

between the formation of  the nation-state as distinct from the people-nation and of  the role of  
contingency in the unfolding of  historical events» (ivi, p. 77). 

81  «I believe the most meaningful way to understand populism is to see it as a crisis of  bour-
geois hegemony» (ivi, p. 84).

82  «Nessun sistema di governance potrebbe mai soddisfare tutti i bisogni della società; se lo 
facesse, il governo sarebbe ridotto a mera amministrazione e non ci sarebbe più posto per la 
politica. In realtà, rivendicazioni e richieste di aiuti governativi vengono avanzate continuamen-
te, sebbene siano molto eterogenee, ma è nel mondo della politica che vengono trasformate in 



183

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

decisivo la mobilitazione costante contro il nemico, esterno o interno 
che si voglia (nel caso dell’India, tale ruolo è svolto nella retorica del 
presidente Modi dalla figura del musulmano indiano).

In conclusione: il chiaro spostamento di Chatterjee verso una vi-
sione pessimista dei rapporti di forza tra le classi, che lo porta ad 
affermazioni del tipo:

in Western democracies today effectively only one fundamental class in ac-
tion – the owners of  capital – that has both the consciousness and the organ-
ization to sedulously pursue its class interest; all other fundamental classes are 
demobilized and scattered,83

svolge in ogni caso la funzione di aprire uno spazio di discussione 
su un possibile nuovo utilizzo del lessico gramsciano – in particolare 
del concetto di egemonia – in uno spazio marcato da un’eterogeneità 
sociale generata dall’ideologia neoliberale e dalla crisi di qualsiasi me-
diazione statuale che non sia improntata al sostegno “retorico” del 
populismo del capitale. D’altra parte, se da un lato la frammentazione 
delle classi subalterni sembra rendere improponibile un recupero della 
nozione di movimento contro-egemonico che non sia meramente ne-
gativo, nondimeno la riflessione di Chatterjee ha il merito di mostrare 
una politica di emancipazione delle masse diseredate deve fare ancora 
i conti con lo sfruttamento capitalistico, nelle sue forme più diverse e 
articolate, e con la costruzione di nuove forme di organizzazione, ca-
paci di dare vita a processi contro-egemonici che non si riducano alla 
sottrazione e alla mera resistenza. Per citare il titolo di un intervento 
di Chatterjee del 2022: «struggles for hegemony have not ceased».84

istanze più ampie e complesse: il populismo trasforma richieste eterogenee nella pienezza reto-
rica di richieste popolari» (Chatterjee, Gramsci in India, cit., p. 428).

83  Ivi, p. 74. Chatterjee sembra aver dimenticato eventi come lo sciopero di 180 milioni di 
lavoratori indiani avvenuto il 2 settembre 2016, a proposito del quale Jayati Ghosh, economista 
della Jawaharlal Nehru University, ha dichiarato al Guardian: «Meno del quattro per cento dei 
lavoratori in India sono coperti da tutele sindacali, e anche quelli stanno vedendo le proprie 
protezioni restringersi sempre di più. Il sentimento generale è che il governo non stia prendendo 
di mira la povertà, ma i poveri, e che ci sia una reale diminuzione della spesa per i servizi pub-
blici essenziali». Negli ultimi anni inoltre si è manifestato un nuovo protagonismo della classe 
contadina indiana, come anche della popolazione studentesca. Una interessante analisi della lotta 
maoista naxalita è invece presente nelle ultime pagine di Gramsci in India, cit., pp. 430-33. Ancor 
più di recente, il 9 luglio 2025 circa 250 milioni di lavoratori indiani hanno scioperato contro le 
riforme economiche del presidente Modi. 

84  P. Chatterjee, Struggles for Hegemony have not Ceased, «Res Publica. Revista de Historia de las 
Ideas Políticas», 25, 2022, 3, pp. 321-27. 


