"o
-
-
-
@

=

kS
w
=
qv
-

O

s
-
o

"D
qu
-
—
L
[
-

—

Vol. 6, n. 2 (2025)

Scientific Journal

ISSN 1836-6554 (online)

Open access article licensed under CC-BY 4.0
DOI: https://doi.org/10.14276/igj.v6i2.5139

Note sul ruolo del concetto di subalternita nella controversia sulla teoria
postcoloniale tra Gayatri Ch. Spivak e Vivek Chibber

Ingo Pohn-Lauggas
Universitidt Wien, ingo.pohn-lauggas(@univie.ac.at

Received: 16.07.2025 - Accepted: 03.11.2025 - Published: 31.12.2025

Abstract

Questo articolo affronta il dibattito suscitato dalla critica fondamentale ai Subaltern Studies mossa dal
sociologo americano Vivek Chibber nel libro Postcolonial Theory and the Specter of Capital (2013). 1l suo
obiettivo era quello di dimostrare il «fallimento dei Subaltern Studies», sostenendo tutta una serie di
fraintendimenti teorici e storici che avevano portato a un allontanamento dai principi fondamentali
dell’Illuminismo e alla rianimazione di un orientalismo essenzializzante. Dopo aver riassunto
sommariamente le tesi di Chibber, mi concentro su un aspetto degno di nota del dibattito da lui incitato:
mentre Gramsci non ha praticamente alcun ruolo nell’argomentazione teorica di Chibber (a differenza del piu
recente libro The Class Matrix, 2022), Partha Chatterjee ¢ Gayatri Ch. Spivak nelle loro risposte fanno ampio
riferimento al pensatore sardo. Spivak, in particolare, coglie 1’occasione del dibattito per ricapitolare la
propria lettura di Gramsci e, soprattutto, il suo utilizzo del concetto di subalternita. Il presente articolo si
propone di analizzare come Spivak contrappone Gramsci a Chibber e cosa ci sarebbe da dire criticamente al
riguardo.

Keywords

Subalternita, Subaltern Studies, Spivak, Chibber, Teoria postcoloniale, Questione meridionale, Capitalismo

Notes on the Role of the Concept of Subalternity in the Dispute about
Postcolonial Theory: Gayatri Ch. Spivak and Vivek Chibber

Abstract

This article deals with the debate sparked by the American sociologist Vivek Chibber’s fundamental critique
of Subaltern Studies in his work Postcolonial Theory and the Specter of Capital (2013). His aim was to
demonstrate the «failure of Subaltern Studies» arguing that a whole series of theoretical and historical
misinterpretations had led to a departure from the basic principles of the Enlightenment and to the revival of
an essentializing Orientalism. After a rough summary of Chibber’s theses, I focus on a remarkable
circumstance in the ensuing discussion: while Gramsci plays practically no role in his theoretical
argumentation (unlike in his more recent book The Class Matrix, 2022), he is very much taken up by Partha
Chatterjee and Gayatri Ch. Spivak in their responses. Spivak, in particular, takes the opportunity of the
debate to recapitulate her own reading of Gramsci and, above all, her use of the concept of subalternity. How
Spivak positions Gramsci against Chibber, and what needs to be critically noted, is the subject of this paper.

Keywords
Subalternity, Subaltern Studies, Spivak, Chibber, Postcolonial Theory, Southern Question, Capitalism



Note sul ruolo del concetto di subalternita
nella controversia sulla teoria postcoloniale
tra Gayatri Ch. Spivak e Vivek Chibber

Ingo Pohn-Lauggas

Introduzione

Fin dai primi anni della loro costituzione negli anni *70, gli studi
subalterni sono stati oggetto di critiche talvolta piuttosto polemiche.
All'inizio queste critiche riguardavano soprattutto i metodi del Subal-
tern Studies Group, accusato di fare una storiografia superficiale, di esse-
re troppo marxista o non abbastanza marxista, di orientarsi troppo ai
paradigmi “occidentali” e cosi via;' negli anni 90 sono emerse critiche
ben pit radicali rivolte al loro nuovo orientamento teorico, etichettato
dai critici come postmodernista.” In un testo incisivo al riguardo, Su-
mit Sarkar, membro fondatore dei Subaltern Studies, individuava addi-
rittura un «Decline of the Subaltern in Subaltern Studies»,> denunciando
un cambiamento di prospettiva che si era verificato nel corso degli
anni, un allontanamento dalle lotte delle classi subalterne in direzione
di una critica del sapere dominante coloniale-occidentale, al quale si
cercava di contrapporre una coscienza collettiva non occidentale.

Ma ancora piu scalpore ha suscitato il sociologo Vivek Chibber, do-
cente alla New York University, con la sua fondamentale critica alla
teoria postcoloniale, che nel 2013 ha voluto mettere alla prova con il
titolo Postcolonial Theory and the Specter of Capital.* Sulla base degli sctit-
ti di Ranajit Guha, Dipesh Chakrabarty e Partha Chatterjee — e solo
questi — il suo obiettivo dichiarato era quello di dimostrare nienteme-
no che il «fallimento dei Swubaltern Studies»,” sostenendo tutta una setie
di errori interpretativi teorici e storici che, a suo avviso, ostacolano la

' Cfr. R. Connell, Southern Theory. The global dynamics of knowledge in social science, Cambridge,
Polity Press, 2007, p. 167.

> Cfr. D. Chaktabarty, Radical Histories and Question of Elightenment Rationalism: Some Recent Cri-
tigues of Subaltern Studies, «Economic and Political Weekly», 30, 1995, 14, pp. 751-59: 751.

3 S. Sarkar, The Decline of the Subaltern in Subaltern Studies, in Mapping Subaltern Studies and the
Posteolonial, ed. by V. Chaturvedi, London-New York, Verso, 2000 (1996), pp. 300-23: 300.

* V. Chibbet, Postcolonial Theory and the Specter of Capital, London-New York, Verso, 2013.

> Ivi, p. 22.

«International Gramsci Journal», Vol. 6, 2025, n. 2.



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

prospettiva di un internazionalismo proletario e anticapitalista nel sen-
so di Marx. La serie di pubblicazioni dei Subaltern Studies sarebbe «the
emblem of both the turn away from class and the embrace of postco-
lonial theory».® Da un lato, il libro ha riscosso grande consenso, dall’al-
tro ha anche provocato numerose repliche critiche e un dibattito che,
seppur solo in parte, puo essere ripercorso in una raccolta pubblicata
nel 2017.7 Oltre alle critiche politiche e teotiche, ha suscitato sconcerto
anche latteggiamento di Chibber, che ha ripetutamente definito sem-
plicemente «sbagliati» ed «erronei» gran parte dei fondamenti teorici
dei Subaltern Studies, «irredeemably flawed»:® «Ranajit Guha’s argument
is mistaken»,” «Subaltern Studies fails as an explanatory framework»,'
le loro atgomentazioni sono «fundamentally flawed»;'" «Subalternist
theorists are simply mistaken»,'? perché: «one cannot adequately criti-
cize a social phenomenon if one sistematically misunderstands how it
works».”” E sempre via cosi.

Nel presente testo non mi soffermero oltre un breve riassunto sull’ar-
gomentazione di Vivek Chibber, ma mi concentrero piuttosto su un
aspetto degno di nota del dibattito da lui incitato. Infatti, sebbene Chib-
ber, in nome di un “vero” marxismo, intenda smantellare nientemeno
che il fondamento teorico dei Subaltern Studies, Gramsci non ha pratica-
mente alcun ruolo nel suo libro: «the theoretical lineages of the Subal-
ternists’ arguments»'* non sono il suo tema. Come si possa condannare
Guha per tutti 1 suoi «erroti» teorici senza prendere in considerazione
la teoria di Gramsci, che egli stesso definisce il suo «maestron,'” ¢ una
questione senza risposta; tornero su questo punto piu avanti.

Mi interessa piuttosto un altro aspetto: nella sua replica a Chibber,
Gayatri Chakravorty Spivak'® fa ampio riferimento a Gramsci per di-

¢ Ivi, p. XL

7 The Debate on Postcolonial Theory and the Specter of Capital, ed. by R. Warren, Lon-
don-New York, Verso, 2017.

8 Chibbet, Postcolonial Theory and the Specter of Capital, cit., p. 22.

? Ivi, p. 23.

10 Ivi, p. 24.

" 1biden.

12 Tbiden.

B 1Ivi, p. 25.

" 1Ivi, p. 27.

5 R. Guha, Omaggio a nn maestro, in Gramsci, le culture e il mondo, a cura di G. Schirru, Roma,
Viella, 2009, pp. 31-40.

' G. Ch. Spivak, Postcolonial theory and the specter of capital, «Cambtidge Review of International

186



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

mostrare che lei stessa — contrariamente a quanto sostiene Chibber
— si muove decisamente e costantemente sul terreno marxista. Il fatto
che Spivak colga 'occasione del dibattito con Chibber per ricapitolare
la sua lettura di Gramsci ¢ per noi di grande interesse. Come ¢ noto,
con il suo controverso saggio Can the Subaltern Speak?"” ha contribuito
in modo non trascurabile alla carriera internazionale del concetto di
subalternita, e nonostante tutte le critiche giustificate su alcuni aspetti
del suo utilizzo dei teoremi di Gramsci, che ricordero brevemente pit
avanti, possiamo presumere che nel corso degli anni sia rimasta una
lettrice di Gramsci: a differenza di molti altri autori, anche e soprattut-
to nel campo degli studi culturali, non si ¢ limitata a servirsi del reper-
torio altisonante della teoria dell’egemonia senza approfondimento;
cio ci consente un confronto critico di un certo livello. Il presente arti-
colo si propone di (e si limita ad) analizzare come Spivak contrappone
Gramsci a Chibber e cosa ci sarebbe da dire al riguardo.

1. Cosa dice Chibber?

Vediamo innanzitutto, in linea generale, le argomentazioni centrali
di Postcolonial Theory and the Specter of Capital. Contrariamente a quanto
suggerisce il titolo, Chibber non si occupa della teoria postcoloniale in
quanto tale, ma esclusivamente dei Subaltern Studies e, come gia detto,
solo degli scritti di Guha, Chakrabarty e Chatterjee, di cui dimostra di
essere abbastanza ben informato. Egli attribuisce loro tutta una serie di
malintesi politici, valutazioni storiche e interpretazioni analitiche ugual-
mente errate. Le critiche centrali riguardano la classificazione delle idee
illuministiche come eurocentriche e la rianimazione di un orientalismo
essenzializzante da parte degli studi subalterni; a cio Chibber oppone il
ritorno ad una teoria universalizzante che, nel senso di Marx, rimanga
coerentemente fedele alla tradizione dell’'Tlluminismo.

Sebbene esenti Guha in parte dalla critica di un orientalismo riani-
mato, Chibber gli attribuisce, al pari di Chatterjee, affermazione di una
psicologia decisamente specifica dei contadini indiani che la distingue-
rebbe radicalmente dagli occidentali: il collettivo subalternista «deny
that agents share a common set of needs or interests across cultural

Affairs», 27, 2014, 1, pp. 184-98.
" Ead., Can the Subaltern Speak?, in Marxism and the Interpretation of Culture, ed. by C. Nelson
and L. Grossberg, Urbana, University of Illinois Press, 1988, pp. 271-313.

187



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

boundaries, erguing instead that the peasants and industrial workers in
the Fast have a wholly different psychology from those in the West.'®
Cio si baserebbe sulla gravemente errata valutazione secondo cui il ca-
pitalismo avrebbe abbandonato in Oriente la sua tendenza all’univer-
salizzazione, che si ritrova ad esempio nella distinzione tra due forme
di storia (History 1 e History 2) operata da Dipesh Chakrabarty nel suo
scritto Provincializing Enrope.”” Mentre la cultura capitalista in Occidente
avrebbe prodotto identita secolari, agli occhi dei subalternisti le identita
religiose in Oriente non solo sarebbero state preservate, ma addirittura
rafforzate. Il capitalismo moderno avrebbe quindi prodotto «two di-
stinct cultural forms in East an West.” La psicologia politica verrebbe
quindi percepita esclusivamente determinata culturalmente; ai contadini
indiani verrebbe per esempio negata la capacita degli oppressi occiden-
tali di separare la propria identita e i propri interessi da quelli del grup-
po sociale di appartenenza. Chibber vede in questo «a striking revival
of nineteenth-century colonial ideology»,?' che si manifesta a sua vista
anche nella celebrazione del locale e del particolare, invece di concepire
razionalita e oggettivita come categorie universali. La focalizzazione del
Subaltern Studies Group sugli aspetti culturali e identitari farebbe perde-
re di vista I'universalita della lotta per la liberta degli oppresst in tutto
il mondo. La sua concezione essenzialista del Sud come caratterizzato
da formazioni sociali che non possono essere comprese con categorie
occidentali rafforzerebbe un otientalismo esotizzante, secondo cui le
societa di quelle regioni appaiono privi di razionalita e ragione.

Cio mette in discussione nientemeno che la tradizione dell’Illumi-
nismo nel suo complesso, in combinazione con un’analisi errata delle
dinamiche capitalistiche, il cui effetto nelle societa postcoloniali non
viene percepito del tutto o viene percepito in modo «erratoy: «In all
the best-known works produced by the Subaltern Studies collective,
even though the Elightenment tradition as a whole is routinely impu-
gned, it is Marxism that takes the brunt of the attack».”

'8 Chibbet, Postcolonial Theory and the Specter of Capital, cit., p. 153.

" D. Chakrabarty, Provincializing Europe. Postcolonial Thonght and Historical Difference, Prince-
ton-Oxford, Princeton University Press, 2000; cfr. Chibber, Postcolonial Theory and the Specter of
Capital, cit., pp. 213 sgg.

* Tvi, p. 153.

' Tvi, p. 176.

2 1vi, p. 284.

188



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

La tesi dell’abbandono della tendenza universalizzante del capitale
¢ per Chibber legata al malinteso che chi la contesta parta dal presup-
posto dell’esistenza di paesaggi sociali omogenei. Ma universale non ¢
necessariamente sinonimo di omogeneo, ¢ Marx avrebbe dimostrato
che non ¢ affatto contraddittorio con la logica del capitalismo consen-
tire I'esistenza di identita sociali diverse all'interno di una formazione
— purché queste non ostacolino lo sfruttamento della forza lavoro.
L’errore del Subaltern Studies Group sarebbe stato quello di escludere la
possibilita che il capitalismo non solo accetti questa diversita sociale,
ma che in determinate circostanze la promuova addirittura.

2. Let talk about Gramsci

Per quanto sarebbe ovvio confrontare almeno quest’ultimo ar-
gomento con la teoria dell’egemonia, Chibber non fa riferimento a
Gramsci per sostenerlo, il cui nome, come gia accennato, non com-
pare nemmeno una mezza dozzina di volte in 300 pagine. Da un
lato, ’autore sostiene che un confronto con le influenze teoriche dei
Subaltern Studies avrebbe superato i limiti del suo lavoro e, dall’al-
tro, che non era sua intenzione mettere alla prova I'interpretazione
“giusta” di determinati teorici da parte dei subalternisti.” Per quan-
to riguarda linterpretazione di Gramsci da parte di Ranajit Guha
in Dominance without Hegemony,** Chibber non riesce a trattenersi dal
trovarla «discutibile», ma si limita a questo accenno. Eppure proptio
una verifica di questo tipo sarebbe stata di grande interesse, come di-
mostra gia la prima risposta a Chibber data da Partha Chatterjee nel
2013 durante il panel «Marxism and the Legacy of Subaltern Studies»
nell’ambito della conferenza Historical Materialism a New York.” Ora
spetta a Chatterjee individuare i gravi malintesi, a cominciare proprio
dall’analisi chibberiana di Dominance withont Hegemony — e questo, poco
sorprendentemente, ha a che fare sostanzialmente con Gramsci.

Il malinteso consisterebbe essenzialmente nel fatto che Chibber
considera la storiografia liberale riportata in senso critico da Guha

# Ivi, p. 27.

* R. Guha, Dominance without Hegemony: History and Power in Colonial India, Harvard (Mass.),
Harvard University Press, 1988.

» Chibbet, Postcolonial Theory and the Specter of Capital, cit., p. 35.

% P. Chattetjee, Subaltern Studies and Capital, «Economic and Political Weekly», 48, 2013, 37,
pp. 69-75.

189



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

come una sua diagnosi personale: se la democrazia borghese nell’In-
dia postcoloniale rappresenta un dominio senza egemonia, allora
nessuna rivoluzione borghese puo essere stata egemonica nel senso
di Guha, secondo Chibber, nemmeno quella inglese o quella francese
del 1789. Ma Guha non voleva affatto sviluppare una sociologia sto-
rica delle rivoluzioni borghesi in Europa, bensi semplicemente met-
tere in luce ideologia liberale che si esprime nella sua storiografia. E
questa ideologia che presuppone la tendenza universalizzante del ca-
pitale e quindi afferma che in Inghilterra e in Francia si sia instaurata
un’egemonia nel senso che la borghesia avrebbe potuto sostenere di
“parlare a nome dell’intera societa”.?” Questa narrazione viene tipre-
sa dai liberali indiani e applicata alle condizioni locali, quindi ancora
una volta non ¢ Guha ad affermare che il dominio britannico in India
si basava sul consenso e che la borghesia indiana si era messa nella
posizione, in condizioni postcoloniali, di parlare a nome dell’intera
nazione. Secondo Chatterjee, Guha sapeva benissimo: «these liberal
claims to hegemony for the colonial as well as the postcolonial re-
gimes are spurious».” Chibber pero gli mette in bocca 'affermazione
secondo cui le rivoluzioni borghesi sarebbero diventate egemoniche
perché hanno incluso gli interessi delle classi subalterne nel loro pro-
gramma rivoluzionario.” «It would be absurd», afferma Chatterjee,
«for anyone following Gramsci’s lead to say so».”” Guha si colloca
piuttosto saldamente sul terreno gramsciano quando afferma che
I'egemonia borghese si realizza, tra I'altro, attraverso la presentazio-
ne dei propri interessi come interessi sociali universali da parte della
classe dominante.

Ricordiamo a questo proposito la famosa nota nei Quaderni del
carcere in cui Gramsci descrive con grande precisione il momento

in cui si raggiunge la coscienza che i propri interessi corporativi, nel loro svi-
luppo attuale e avvenire, superano la cerchia corporativa, di gruppo meramente
economico, ¢ possono e debbono divenire gli interessi di altri gruppi subordina-
ti. Questa ¢ la fase piu schiettamente politica, che segna il netto passaggio dalla
struttura alla sfera delle superstrutture complesse, ¢ la fase in cui le ideologie
germinate precedentemente diventano «partitor, vengono a confronto ed entra-

7 Ivi, p. 69.

% Tbidem.

? Cfr. Chibbet, Postcolonial Theory and the Specter of Capital, cit., p. 84
% Chattetjee, Subaltern Studies and Capital, cit., p. 70.

190



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

no in lotta fino a che una sola di esse o almeno una sola combinazione di esse,
tende a prevalere, a imporsi, a diffondersi su tutta I’area sociale, determinando
oltre che I'unicita dei fini economici e politici, anche I'unita intellettuale e morale,
ponendo tutte le quistioni intorno a cui ferve la lotta non sul piano corporativo
ma su un piano «universale» e creando cosi 'egemonia di un gruppo sociale fon-
damentale su una serie di gruppi subordinati.”

Cito questo passo ben noto cosi ampiamente perché Vivek Chib-
ber, in ben altra sede, espone in modo molto dettagliato la sua inter-
pretazione di Gramsci, ed ¢ interessante stabilire un collegamento
proprio qui. Per questo la seguente parentesi: nel 2022 Chibber ha
presentato con The Class Matrix®® un’altra “resa dei conti”, pet cosi
dire, questa volta con il cosiddetto Cultural Turn nelle scienze umane.
Come cerchero di dimostrare vale la pena fare una breve digressione
su questa resa dei conti.

Come suggerisce il sottotitolo — Social Theory after the Cultural Turn
— abbiamo lasciato alle spalle questa “svolta” perché, dopo una fase
culturalista seguita alla fine di Unione Sovietica e concorrenza di si-
stema, in cui ’analisi di classe era passata di moda, oggi il capitalismo
¢ tornato all’ordine del giorno e con esso gli approcci materialistici.
L’aspirazione di Chibber di collocare quegli aspetti del culturalismo
che egli considera produttivi, nonostante tutte le critiche, in un solido
quadro materialista (nelle sue parole), non puo essere approfondi-
ta ulteriormente in questa sede; vorrei solo evidenziare il ruolo che
Gramsci svolge nel perseguimento di questo obiettivo.

Per Chibber ¢ infatti determinante la questione della stabilita dei rap-
porti di potere e, di conseguenza, la produzione del consenso. La ge-
nerazione fondatrice dei Cultural Studies britannici attorno a Stuart Hall,
Raymond Williams ed E. P. Thompson ha cercato una risposta a questa
domanda “nella cultura”, in una sfera apparentemente trascurata dal
marxismo tradizionale. Anche secondo Chibber questo orientamento
¢ stato inizialmente abbastanza produttivo, purché non avesse perso di
vista il fatto che la agency politica ha si a che fare con la cultura, ma che
le regole fondamentali del sistema sono ancora stabilite dalla struttura
di classe della societa. In una seconda fase, a partire dagli anni ’80, que-

' Quaderno 13, § 17: OC, p. 1584.
2 V. Chibbet, The Class Matrix. Social Theory after the Cultural Turn, Harvard (Mass.), Harvard
University Press, 2022.

191



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

sto approccio sarebbe stato pero assolutizzato, ponendo al centro solo
interpretazione culturale dei rapporti di classe: la classe ¢ stata cosi
rappresentata come prodotto della cultura invece che il contrario.

Per Chibber, in parole povere, la questione ¢ dove cercare le fonti
dell'instabilita del capitalismo: nella percezione marxista tradizionale,
la struttura di classe ¢ sinonimo di instabilita, mentre la stabilita pro-
viene dalla sovrastruttura, cioe¢ “dall’esterno”, al di la della base mate-
riale. Questa sarebbe stata anche la visione degli intellettuali culturalisti
del secondo dopoguerra, che cio¢ «the structure was the location of
capitalism’s destabilizing mechanisms and that its sources of stability
would therefore have to be found outside that structure».” Con il loro
orientamento verso il culturale, essi non hanno affatto eliminato un
punto debole del marxismo, ma piuttosto lo hanno interiorizzato; se-
condo la posizione di Chibber, infatti, questa ¢ una visione inadeguata
delle cose, poiché la struttura di classe, a prescindere dai conflitti che le
sono inerenti, garantisce anche essa stessa la stabilita, ovvero quando la
classe dominante amministra bene gli interessi materiali delle classi su-
bordinate. I culturalisti avrebbero quindi sopravvalutato irrimediabil-
mente la sfera dell’ideologico: «I suggest that the key is not ideology but
certain facts about the class structure itself,** poiché «the subordinate
class’s consent is not based upon ideological indoctrination or culture
but upon the promise of steadily improving material welfare».”

Ed ¢ qui che entra in gioco Gramsci, «the theorist of the “su-

% Chibber ritiene che considerare il

perstructure” par excellencey.
sardo un precursore del Cwultural Turn, come ¢ stato stilizzato anche
e soprattutto dai protagonisti dello stesso, sia un grave errore di
interpretazione della sua teoria. Siccome la questione dell’autostabi-
lizzazione dei rapporti di potere ¢ un punto di partenza essenziale
della teoria dell’egemonia e Gramsci cercava la risposta nei processi
egemonici che si svolgono nella sfera della societa civile, il ricor-
so a lui da parte dei eultural Gramscians, come li chiama Chibber, ¢
perfettamente comprensibile. Che 'accettazione delle condizioni, il

«Gramscian Consent»,” abbia un ruolo essenziale nella stabilita del

3 Tvi, p. 115
 Tvi, p. 79.
3 Tvi, p. 99.
% Tvi, p. 83.
3 Tvi, p. 109.

192



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

capitalismo ¢ un fatto indiscusso anche per Chibber; ma sul pun-
to essenziale: «hegemony was based on consent, and consent was
secured through culture»,” egli si discosta dal mainstream della tradi-
zionale interpretazione di Gramsci, come egli stesso lo presenta, in
quanto non vede gli intellettuali e le istituzioni culturali della sovra-
struttura nel ruolo di creare questo consenso, ma la base materiale
stessa. Finché la classe dominante ¢ in grado di sviluppare le forze
produttive in modo tale che anche gli operai abbiano la loro parte
di benessere, anche il loro consenso ¢ garantito. Anche Gramsci
I'avrebbe vista cosi ed era quindi molto piu materialista di quanto i
culturalisti volessero percepire (forse anche in una vanitosa soprav-
valutazione del proprio ruolo di intellettuali nella societa che, con
richiamo a Gramsci, si attribuivano); tuttavia, la vista su questi fatti
viene ostruita se si identifica la questione della stabilita capitalistica
con quella dei rapporti egemonici. Chibber scrive che con la sua
lettura materialistica di Gramsci non intende negare completamente
I'aspetto ideologico, ma: «I develop an account of capitalist stability
that reconstructs hegemony on materialist lines and demotes the
place of consent — even in its reconstructed materialist form — to a
secondary role».”

Chibber non lascia senza risposta nemmeno la domanda sul perché
la stabilita sembri mantenersi anche quando la situazione materiale
della classe operaia peggiora /o il consenso attivo al sistema in realta
viene meno, come avviene da decenni nel neoliberismo: il consenso
si trasforma allora in rassegnazione, «workers accept their location
in the class structure because they see no other viable option».*’ Si
tratta ovviamente piu di una questione della loro organizzazione che
di ideologia. La teoria di Gramsci — «at least in the form we have
inherited i»* — non ¢ quindi sufficiente per Chibber per spiegare la
stabilita capitalistica, che ¢ sostenuta dal consenso ma non dipende
da esso. Un ruolo piu importante ¢ svolto dalla situazione materiale
dei soggetti dominati o, se del caso, dalla loro rassegnazione. Ed in-
fine: dall’esistenza o meno della capacita dei dominati di organizzarsi
— il che ci riporta alla questione dei subalterni.

3 Tvi, p. 85.
 Tvi, p. 86.
“ Tvi, p. 106.
4 Tvi, p. 105.

193



International Gramsei Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter [ Inverno 2025

Infatti, proprio la capacita di (auto)organizzazione ¢ un presup-
posto importante per lanciare la sfida egemonica, ovvero per uscire
dalla subalternita e diventare Stato: mentre l'unita storica delle classi
dominanti si realizza nello Stato, le classi subalterne, secondo Gram-
sci, «per definizione, non sono unificate e non possono unificarsi
finché non possono diventare “Stato”».** Da cid Gramsci deduce,
in un famoso passaggio del Quaderno 25% dedicato alla «Storia dei
gruppi sociali subalterni», la necessita di studiare attentamente le sin-
gole fasi di questo sviluppo auspicabile verso la capacita di riven-
dicare «’autonomia integrale»:* «LLa ricostruzione storica di questo
sviluppo sarebbe stata per il marxista sardo propedeutica alla stessa
azione politica».* Con questa unita tra stotiografia e azione politica
torniamo ai Swubaltern Studies.

3. La legione di Spivak

Anche se alcuni indizi suggeriscono che dietro laffermazione gia
riferita di Chibber in Postcolonial Theory and the Specter of Capital, secon-
do cui in questo libro non si sarebbe occupato di Gramsci non solo
per motivi di spazio ma soprattutto per non “distrarre” i suoi letto-
11,* si nasconda il fatto «that he is not “familiar with the relevant lite-
rature”», come ipotizza Gayatri Spivak, citandolo ironicamente nella
sua recensione,” non si pud negare che almeno alcuni anni dopo
Chibber in The Class Matrix abbia cercato il confronto con il pensiero
di Gramsci, anche se giunge, come si ¢ visto, a conclusioni un po’ ec-
centriche, la cui critica non ¢ oggetto del presente articolo. Torniamo

pero al 2014, quando Gayatri Spivak ha dedicato al libro di Chibber

dell’anno precedente una recensione approfondita, che ci interessa

* Quaderno 25, § 5: OC, p. 2288.

# Testo A in Quaderno 3, § 91 [G 90]: OM, p. 532-33.

* Quaderno 25, § 5: OC, p. 2288.

* G. Liguoti, Nuovi sentieri gramsciani, Roma, Bordeaux, 2024, p. 238.

¢ Chibbet, Posteolonial Theory and the Specter of Capital, cit., p. 27.

7 Spivak, Posteolonial theory and the specter of capital, cit., p. 188. E comunque significativo che
nella risposta data da Chibber a Spivak sulla stessa rivista immediatamente nel 2014 (inclusa
poi insieme al testo di Spivak nell’antologia di Rosie Warren dedicata all’intero debate, cit., pp.
71-102), a parte P'osservazione che alcuni concetti come “subaltern” o “dominance without
hegemony” sono ormai associati tanto ai subalternisti quanto a colui a cui si rifanno, non si fa
alcun riferimento a Gramsci a livello teorico. Cfr. V. Chibber, Making sense of postcolonial theory: a
response to Gayatri Chakravorty Spivak, «Cambridge Review of International Affairs», 27, 2014, 3,
pp. 617-24: 618-19.

194



International Gramsei Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter [ Inverno 2025

perché in alcuni punti importanti della sua argomentazione si basa su
Gramsci, e ancora di piu: Spivak sembra voler utilizzare la sua replica
per una sorta di lezione sui fondamenti della teoria gramsciana e la
sua rilevanza per gli studi subalterni.

Cio avviene dunque piu di un quarto di secolo da Can the Subal-
tern Speak?, un testo chiave per la teorizzazione delle discontinuita
degli interessi e dei desideri degli individui e det collettivi, trascura-
te completamente dall’applicazione dell’approccio Rational Choice di
Chibber. Per lui il “benessere”, la lotta per il quale ¢ contrassegnata
dall’'universalita di cui sopra, pare essere un «race-free, class-free» e
soprattutto un «gender-free grand narrative»,* e gia questo ¢ in netto
contrasto con tutto cio che rappresenta il pensiero di Spivak. Il nome
di quest’ultima ¢ legato proprio all'introduzione di una prospettiva
femminista negli studi subalterni,” e #he Subaltern che, secondo il suo
testo chiave in un certo senso eretico per gli studi postcoloniali, 7on
puo patlare ¢ chiaramente /a subalterna.® Ciononostante, come Spivak
stessa constata con una certa rassegnazione,’' questo aspetto fem-
minista assume solo un ruolo secondario nella sua discussione con
Chibber.

La rivelazione della propria lettura di Gramsci da parte di Spivak,
aggiornata proprio in questa occasione, deve attirare la nostra atten-
zione, non da ultimo visto che lei stessa ¢ stata ampiamente criticata
per il suo utilizzo di Gramsci. Non mi soffermero qui in modo ap-
profondito su queste critiche,”” ma riprendero piu avanti solo quei
punti che sono di interesse nel contesto presente, perché ricompa-
iono nelle note di Spivak su Chibber. Se comunque si nota che gli

8 Spivak, Postcolonial theory and the specter of capital, cit., p. 189.

¥ Cfr. G. Talapatra, Subaltern Studies. A short Introduction, Telangana, Orient Blackswan, 2024,
pp- 61 sgg; R. J. C. Young, Postcolonialism. An Historical Introduction, Oxford, Blackwell Publishing,
2001, pp. 354 sgg.

30 Cft. a questo proposito Pintervista rilasciata da Spivak ai curatoti dello Spivak Reader nell’ot-
tobre 1993 in seguito alla sua decisione di non autorizzare I'inserimento del testo in quell’anto-
logia: Subaltern Talk: Interview with the Editors (1993-94), in The Spivak Reader, ed. by D. Landry and
G. MaclLean, London-New York, Routledge, 1996, pp. 287-308.

3! Spivak, Postcolonial theory and the specter of capital, cit., pp. 196-97.

32 Pet es. M. E. Green, Gramsci non puo parlare: presentazioni e interpretaziont del concetto gramsciano
di subalterno, in_Americanismi: Sulla ricezione del pensiero di Gramsci negli Stati Uniti, a cura di M. Pala,
Cagliari, Centro di Studi Filologici Sardi, 2009, pp. 71-102; 1d., Rethinking the subaltern and the que-
stion of censorship in Gramsei's Prison Notebooks, «Postcolonial Studiesy, 14, 2011, 4, pp. 387-404;
M. Modonesi, Subalternita, Antagonismo, Autonomia. Marxismi e soggettivazione politica, Roma, Editori
Riuniti, 2015, pp. 38 sgg.

195



International Gramsei Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter [ Inverno 2025

studi subalterni sono stati criticati da tutte le parti — «in the name of
Lenin, in the name of Lacan, in the name of Derrida, in the name
of Gandhi, in the name of Wallerstein and, ironically, in the name
of Gramsci»” — quest’ultima critica in nome di Gramsci sotto certi
aspetti era ben giustificata e non c’¢ nulla di ironico. Alla luce della
critica rivolta in nome di Gramsci specificamente a Spivak puo pero
sembrare non privo di ironia che Spivak ora difenda gli studi subal-
terni contro Chibber proprio in nome di Gramsci. 1l testo di Spivak
¢ interessante perché possiamo presumere che abbia continuato ad
occuparsi degli scritti gramsciani nel corso degli anni, come gia sot-
tolineato all’inizio. Il pensiero di Gramsci e 1 Quaderni del carcere non
sono per lei un self-service concettuale in cui, dopo un primo acqui-
sto, non ¢ piu tornata come tant altri.>

Possiamo ricominciare dal Quaderno 25, dedicato gruppi sociali
subalterni: anche Gayatri Spivak, nella sua Revzew del libro di Chibber,
fa riferimento al paragrafo citato sopra, in cui Gramsci delinea i pas-
saggl attraverso i quali le classi subalterne possono «diventare Statox:

Le classi subalterne, per definizione, non sono unificate ¢ non possono unifi-
carsi finché non possono diventare «Statoy: la loro storia, pertanto, ¢ intrecciata a
quella della societa civile, ¢ una funzione «disgregata» e discontinua della storia del-
la societa civile e, per questo tramite, della storia degli Stati o gruppi di Stati. Biso-
gna pertanto studiare: 1) il formarsi obbiettivo dei gruppi sociali subalterni, per lo
sviluppo e i rivolgimenti che si verificano nel mondo della produzione economica,
la loro diffusione quantitativa e la loro origine da gruppi sociali preesistenti, di cui
conservano per un certo tempo la mentalita, 'ideologia e i fini; 2) il loro aderire
attivamente o passivamente alle formazioni politiche dominanti, i tentativi di in-
fluire sui programmi di queste formazioni per imporre rivendicazioni proprie e le
conseguenze che tali tentativi hanno nel determinare processi di decomposizione
e di rinnovamento o di neoformazione; 3) la nascita di partiti nuovi dei gruppi
dominanti per mantenere il consenso e il controllo dei gruppi subalterni; 4) le

3 Connell, Southern Theory, cit., p. 167.

* Questo fatto ¢ stato riflettuto ed esposto da Spivak stessa in varie occasioni: cft. ad es.
G. Ch. Spivak, In response: looking back, looking forward, in Can the Subaltern Speak?: Reflections on the
History of an Idea, ed. by R. C. Morris, New York, Columbia University Press, 2010, pp. 227-
36; Interview with Gayatri Chakravorty Spivak, in The Postcolonial Gramsei, ed. by N. Srivastava and
B. Bhattacharya, New York-London, Routledge, 2012, pp. 221-32, in particolare p. 225 (parti
di questa intervista sono state pubblicate in italiano con il significativo titolo I/ mio Gramsci in
«Lettera internazionale», 2013, 115, pp. 46-48). Cfr. a questo riguardo anche M. Pala, Gramsci and
Spivak: Politics of Translation, in G. Ch. Spivak, Living Translation, ed. by E. Apter, A. Ganguly, M.
Pala and S. Parekh, London-New York-Calcutta, Seagull, 2022, pp. 262-68.

196



International Gramsei Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter [ Inverno 2025

formazioni proprie dei gruppi subalterni per rivendicazioni di carattere ristretto e
parziale; 5) le nuove formazioni che affermano 'autonomia dei gruppi subalterni
ma nei vecchi quadti; 6) le formazioni che affermano I'autonomia integrale ecc.”

Anche Spivak cita letteralmente questo intero paragrafo,” perché le
serve come prova centrale della fondamentale distinzione di Gramsci
tra proletariato e subalterni, che Vivek Chibber avrebbe completamente
frainteso. La sua accusa centrale, secondo cui i subalternisti alimentereb-
bero un orientalismo romantico, si baserebbe sul fatto che egli semplice-
mente non prende atto della differenza tra una rivoluzione industriale ba-
sata sulle cosiddette pratiche illuministiche e il rapporto di coercizione nel
contesto coloniale. Cio non solo esprime la sua «romantic notion of how
the entire wotld has changed», ma dimostra anche «very cleatly that he
has no idea at all of Gramsci’s attempt to distinguish the subaltern from
the proletatian».”” Esaminiamo piu da vicino I'argomentazione di Spivak
per capire come sia giunta a questa conclusione piuttosto veemente.

LLa sua replica si apre con una critica che, per quanto riguarda la
polemica di Chibber, viene ripetuta non a torto anche da voci che
simpatizzano con lui: il confronto con “la” teoria postcoloniale, che
il titolo del suo libro promette, ¢ in realta un confronto con i Subaltern
Studies e anche qui solo con tre esponenti — a dire il vero solo con tre
dei loro scritti. Cio trascura tutta una serie di approcci e ramificazioni
non solo negli studi postcoloniali diffusi in tutto il mondo, ma anche
all'interno degli stessi subalternisti, per non patrlare del panafricani-
smo, della teoria latinoamericana (Mignolo ecc.) e dei Latin American
Subaltern S tudies.”® Manca anche la linea che la collega a Homi Bhabha
e che risale a Edward Said, mentre viene grossolanamente sopravva-
lutato il contributo di Spivak alla svolta poststrutturalista negli studi
subalterni — «undocumented as such and presented through the ge-
neralizations of received wisdom»,” come polemizza Spivak —, che

3 Quaderno 25, § 5: OC, p. 2288.

3 Come di consueto dalle Sekections from the Prison Notebooks, ed. by Q. Hoare and G. Nowell-
Smith, London, Lawrence & Wishart, 1971. I Prison Notebooks, nella bibliografia di Spivak diven-
tano pero «Prison Writings» (Postcolonial theory and the specter of capital, cit, p. 197); non ¢ questo il
luogo per soffermarsi su errori bibliografici, ma il fatto che non sia ancora rimasta in mente la
denominazione dell’opera principale di Gramsci lascia un po’ senza parole.

57 Spivak, Postcolonial theory and the specter of capital, cit., pp. 192-93.

%% Cfr. a questo proposito Talapatra, Subaltern Studies, cit., pp. 108 sgg,

%9 Spivak, Posteolonial theory and the specter of capital, cit., p. 185.

197



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

Chibber colloca nel volume IV della serie Subaltern Studies del 1985 e
ancor piu nell’antologia Selected Subaltern Studies del 1988, che ¢ stata
insignita di un prefazione famosa e spesso citata di Said.*’ Qui Chib-
ber vede 1 segni che «the project might be taking a transition from
cultural Marxism to a more decidecly poststructuralist agenda»® —
perfettamente in linea con lo spirito del tempo.

Secondo Spivak, il bisogno di Chibber di correggere tutto e tutti
va di pari passo con imprecisioni fondamentali che solo apparen-
temente sono di natura terminologica: cita esempi in cui Chibber
mette sullo stesso piano “capitale” e “capitalismo”, confonde “bour-
geois” e “capitalista” o dimostra una «ignorance of the entire field of
discourse studies».®® Tuttavia, secondo Spivak, il problema piu grave
nell'intera argomentazione di Vivek Chibber ¢ un’altra distinzione
che non viene fatta, e che per noi ¢ di enorme interesse: contraria-
mente a quanto da lui sostenuto, i gruppi sociali subalterni non sono
equiparabili al proletariato internazionale.

Questo errore emerge, ad esempio, quando Chibber liquida i ri-
ferimenti a Gramsci all'interno dell’analisi di Partha Chatterjeee del
pensiero nazionalista nel mondo coloniale come semplici allusioni,*
dovute alla moda intellettuale e politica dell’epoca in cui fiorivano
1 Subaltern Studies: «Gramsci’s scattered but powerful reflections on
Marxist theory and Italian culture embodied», per gente come E.P.
Thompson o Eric Hobsbawm, «their dual concerns with popular hi-
story and matters of consciousness. The group that coalesced around
Guha was no exception to this trend».** A parte il disprezzo con cui
Chibber liquida il riferimento a Gramsci come “moda”, Spivak in-
dividua in questa frase un grave errore: secondo lei, Gramsci non si
sarebbe affatto occupato in primo luogo di questioni di coscienza,
ma piuttosto, semmai, di epistemologie e di formazione. Il fatto che
1 subalternisti abbiano preso da Gramsci la loro autodenominazione
e abbiano fatto del “subalterno” il loro concetto programmatico ¢
piuttosto dovuto al fatto che Gramsci ha localizzato un «soggetto al

9 E. Said, Foreword, in Selected Subaltern Studies, ed. by R. Guha and G. Ch. Spivak, New York,
Oxford University Press, 1988, pp. V-X.

' Chibbet, Postcolonial Theory and the Specter of Capital, cit., p. 7.

52 Spivak, Postcolonial theory and the specter of capital, cit., p. 194.

83 Cfr. Chibbet Postcolonial Theory and the Specter of Capital, cit., p. 250.

“ Ivi, p. 6.

198



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

di fuori della logica del capitale»,” evidenziando che il Risorgimento
non ha «sufficientemente assimilato» le differenze di classe che esula-
no dalla logica del capitale: «So, not #of capitalist, but separated from

% Se un intellettuale meridionale come Benedetto

tull capital logic».
Croce poteva diventare completamente un “nordico”, questa possi-
bilita rimane negata ad una borghesia emergente ma coloniale.

Due aspetti di questa argomentazione sono interessanti per noi:
da un lato, la portata dell’osservazione di Spivak, espressa solo tra
parentesi, secondo cui Gramsci non puo essere ridotto a un teo-
rico della coscienza. Hssa ¢ collegata all’argomento principale di
Chibber a sostegno della sua accusa di orientalismo nei confronti
del South Asian Subaltern Studies Group, secondo cui egli attribuisce
a Chatterjee I'ipostatizzazione di una psicologia specifica dei su-
balterni indiani, che sarebbe essenzialmente fondata culturalmente.
Ho gia riassunto questo punto all’inizio, cosi come I'aspetto centra-
le secondo cui, agli occhi di Chibber, alla tendenza universalizzante
incontrastata del capitale si contrappongono interessi altrettanto
universali dei soggetti sottomessi al potere in tutto il mondo, che
non sono affatto una questione di coscienza (coloniale): le classi
subalterne hanno l'interesse universale «to defend their wellbeing
against capital’s domination, inasmuch as the need for physical
well-being is not merely specific to a particular culture or region»®’
(e tantomeno una questione di genere, vedi sopra). Chi non ricono-
sce questo fatto, si allontana dai fondamenti del pensiero marxista,
sostiene Chibber, che pero, come abbiamo visto, ammette che, nel
contesto del suo attacco totale ai Subaltern Studies, non vuole parlare
del pensatore marxista Gramsci. Questa strategia retorico-teorica
funziona, e questa ¢ la mia tesi, solo se si riduce Gramsci a un pen-
satore dei «matters of consciousness» (vedi sopra) e se si ignorano
non solo parti essenziali della sua teoria politica, ma anche la sua
analisi della questione meridionale e i suoi evidenti e significativi
collegamenti con il concetto della subalternita.®®

% Spivak, Interview with G. Ch. Spivak, cit., p. 222.

5 Ead., Postcolonial theory and the specter of capital, cit., p. 188.

7 Chibbet, Postcolonial Theory and the Specter of Capital, cit., p. 203.

8 Cfr. G. Tatascio, Tra margini e subalternita. Una chiave politica gramsciana per pensare il Mezzogior-
no, in A partire da Gramsci. Aspetti e problemi della questione meridionale 0ggi, a cura di P. Desogus e M.
Gatto, «Consecutio Rerumy, VII, 2022-2023, 14, pp. 119-46.

199



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

L ultimo aspetto ¢ anche cio che sostiene Gayatri Spivak nella sua
lezione su Gramsci contro Chibber. Il Mezzogiorno italiano avrebbe
molto in comune con I’Asia centrale, tra cui la coesistenza di forma-
zioni ideologiche precapitalistiche con quelle del capitalismo moder-
no. Cio non avrebbe pero nulla a che vedere con un essenzialismo
psicologico, ma chiarirebbe piuttosto la differenza fondamentale tra il
proletariato e i subalterni: «Chibber, ignoring this type of possibility,
takes “subaltern” as a synonym for “proletarian” and offers the usual
mechanical Marxist utopian pronouncement».” Se si ha una certa fa-
miliarita con altre atfermazioni di Spivak sul concetto di subalterno,
questo fa drizzare le orecchie; e dunque al secondo aspetto della sua
argomentazione che attira la nostra attenzione “gramsciana’.

Il fatto che i gruppi sociali subalterni non siano identificabili con
il proletariato internazionale, afferma Spivak, ¢ «the basic message
of Gramsci’s essay on the historiography of the subaltern classes».”
In mancanza di un riferimento bibliografico al riguardo, si puo solo
dedurre dal contesto che con questo “saggio” si intendono probabil-
mente i paragrafi basati esclusivamente su testi A, che costituiscono il
XXV quaderno carcerario tematico sui subalterni; non da ultimo per-
ché I'unica citazione di Gramsci nell’intero testo di Spivak proviene,
come gia detto, dal § 5 di questo quaderno. Tuttavia, quando allude
a Croce come “intellettuale meridionale”, il cui nome non compare
nemmeno nel Quaderno 25 per ovvie ragioni, ¢ piu probabile che
si riferisca ad Aleuni temi della quistione meridionale (1920), testo che si
puo identificare dietro la formulazione spivachiana «the last piece of
writing Gramsci was engaged in when he was nabbed by the fasci-
sts»’! — nella bibliografia comunque non compare. Tuttavia, lei vi fa
riferimento in un punto completamente diverso della sua recensione
di Chibber, e anche qui vale la pena dare un’occhiata piu da vicino.

In primo luogo, quando affronta la Questione meridionale, Spivak sot-
tolinea giustamente tre diverse “fasi di scrittura” di Gramsci: il periodo
intorno al Biennio rosso a Torino, quando si rivolse al proletariato com-
battivo; il momento della sconfitta del 1926, quando nasce il saggio sulla
questione meridionale e Gramsci prende in considerazione «the possibi-

% Spivak, Postcolonial theory and the specter of capital, cit., p. 189.
" Ivi, p. 188,
" Ivi, p. 193,

200



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

lity of making long-term change»;”” ed infine i lunghi anni da detenuto
durante i quali nascono i frammentari scritti carcerari, che Spivak con-
sidera qui esclusivamente come lavori preliminari per libri che Gramsci
non ha potuto sctivere: «Many of his notes end in “etc”».” Una valuta-
zione filologica a sua volta discutibile, ma non ¢ questo il punto. Cio su
cui vorrel richiamare I'attenzione ¢ piuttosto il fatto che Spivak traccia
qui una linea diretta da Alwuni temi della quistione meridionale alla «Storia dei
gruppi sociali subalterni»: se nel 1926 si sarebbe trattato ancora di «unire»
1 subalterni e i proletari superando i loro «pregiudizi» reciproci, nei qua-
derni del carcere Gramsci avrebbe ampliato questa prospettiva quando
affermava che 1 gruppi sociali subalterni non possono unificarsi finché
non possono diventare Stato. Ed ¢ qui che Spivak inserisce la lunga cita-
zione da QQ 25, § 5 di cui sopra, per chiarire che Vivek Chibber non ha la
minima consapevolezza della distanza dei subalterni dallo “Stato” quan-
do non li distingue dal proletariato (pur occupandosi del Risorgimento)
e produce il suo «universalist romantic utopian leftist narrateme».”™

Qui pero si possono sollevare due obiezioni: in primo luogo, in
Aleuni temi della quistione meridionale si va ben oltre il superamento dei
pregiudizi tra subalterni e proletari per “riavvicinarli”’. Basti ricorda-
re il titolo che Gramsci stesso aveva dato originariamente al testo:
«Note sul problema meridionale e sull’atteggiamento nei suoi con-
fronti dei comunisti, dei socialisti e dei democratici».” I primi sono
anche il destinatario immediato della famosa affermazione:

11 proletariato puo diventare classe dirigente e dominante nella misura in cui
riesce a creare un sistema di alleanze di classi che gli permetta di mobilitare con-
tro il capitalismo e lo Stato borghese la maggioranza della popolazione lavora-
trice, cioche significa, in Italia, nei reali rapporti di classe esistenti in Italia, nella
misura in cui riesce a ottenere il consenso delle larghe masse contadine.”

Non si tratta pero della «quistione contadina e agraria in genera-
le»,”” ma proprio della questione meridionale.” Anche se le celebri

7 Tbidem.

7 Tbidem.

™ Tbidem.

”» NPM, pp. 51-78.

76 Tvi, p. 54.

7 Tbidem.

8 Cft. per il contesto Liguoti, Nuovi sentieri gramsciani, cit., pp. 197 sgg.; E Giasi, I comunisti
torinesi e ['cegemonia del proletariato» nella rivoluzione italiana. Appunti sulle fonti di Alcuni temi della

201



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

«Note» contengono in nuce una buona parte di cio che sarebbe stato
elaborato piu tardi nei Quaderni del carcere — blocco storico, egemonia,
questione degli intellettuali —, alcuni concetti non compaiono ancora
o vengono sviluppati ed elaborati solo in seguito. Tra questi, quello dei
“subalterni”: non esiste ancora nella Questione meridionale, la parola non
compare nello scritto nemmeno una volta. Se si parte comunque dal
presupposto che il saggio sia una specie di «punto di partenza» per I'i-
tinerario questa parola, come la stessa Spivak lo chiama in altra sede,”
che sia quindi concettualmente presente e che nel saggio si patli effer-
tivamente dei subalterni — si constata che g7 1 subalterni sono identici
alle masse contadine disgregate e non organizzate del Mezzogiorno.
Gayatri Spivak dovrebbe esserne perfettamente consapevole. Lei
stessa ha ammesso in un altro contesto, guardando indietro, di esse-
re stata influenzata direttamente dalla lettura del saggio sulla questione
meridionale negli anni 80, quando tenne la conferenza che avrebbe poi
portato a Can the Subaltern Speak>™ Ma se ora lei afferma che nel Qua-
derno 25 vengono ripresi e letteralmente «ampliati» i temi del saggio
sulla questione meridionale,* trascura il punto cruciale, ovvero che i
«gruppi sociali subalterni» di cui si parla gia nel sottotitolo del quaderno
tematico possono essere di natura molto diversa e non devono neces-
sariamente identificarsi con i contadini del Sud Italia o limitarsi a essi.
Sono stati piu volte evidenziati 1 pesanti malintesi causati dalla de-
cisione editoriale di Quintin Hoare e Geoffrey Nowell-Smith di inse-
rire 1 solo due paragrafi selezionati dal Quaderno 25 nel capitolo da
loro intitolato «Notes on Italian History» all'interno dei Selections from
the Prison Notebooks.*”* Quest’antologia € ancora oggi di gran lunga la
fonte piu utilizzata nel mondo anglofono per accedere all’'opera di
Gramsci, che, almeno per quanto riguarda il quaderno speciale sui
subalterni e i lavori preparatori di Gramsci, dovrebbe ora essere so-
stituita dall’eccellente nuova edizione critica del 2021.% Tuttavia, per

quistione meridionale 47 Gramsci, in Egemonie, a cura di A. D’Orsi, Napoli, Dante & Descartes,
2009, pp. 147-86; G. Tarascio, Gramsci ¢ La Questione Meridionale. Genesi, Edizioni e Interpretaziont,
«Historia Magistrax, IV, 2012, 9, pp. 56-71.

" G. Ch. Spivak, Scattered speculations on the subaltern and the popular, «Postcolonial Studies», vol.
8, 2005, 4, pp. 475-86: 475.

80 BEad., In response: looking back, looking forward, cit., pp. 227-36.

8 Bad., Postcolonial theory and the specter of capital, cit., p. 189.

82 Gramsci, Selections from the Prison Notebooks, cit., pp. 52 sgg.

8 A. Gramsci, Subaltern Social Groups. A Critical Edition of Prison Notebook 25, ed. by J. A.

202



International Gramsei Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter [ Inverno 2025

anni le «Notes on Italian History» sono state percepite come un “te-
sto” di Gramsci, un “essay”’, un “peace” ecc., ed esplicitamente chia-
mate cosi — anche e soprattutto nei Swbaltern Studies.’* Non ¢ quindi
improbabile che anche Gayatri Spivak nella sua replica a Chibber del
2014 trattasse il Quaderno 25 come Notes on Italian History.

Gli indizi di cio si mostrano ad un occhio filologico critico a suffi-
clenza. Nell'intervista gia citata sul Postcolonial Gramse, realizzata nello
stesso periodo, Spivak elogia da un lato il meritorio lavoro di Joseph A.
Buttigieg sulla sua «eccellente traduzione critica annotata inglese»® dei
quaderni del carcere che a quel tempo pero, come sappiamo, era ancora
lontanissima da Quaderno 25.% Ma praticamente nello stesso momento
dellintervista, parla di «History of the Subaltern Classes: Methodologi-
cal Critetia»®’” come se fosse un “pezzo” di Gramsci e non il sottotitolo
scelto da Hoare e Nowell-Smith per 1 due paragrafi di Quaderno 25 in
apertura delle presunte Notes on Italian History. Si tratta di una composi-
zione da un lato della rubrica gramsciana «Criteri metodologici» e dall’al-
tro di un riferimento ai gruppi socialz subalterni a cui ¢ dedicato il quaderno
speciale; chi si ¢ occupato dello sviluppo del concetto di “subalterno”
all'interno del pensiero gramsciano non puo pero ignorare che qui viene
si utilizzato un plurale, ma non si patla in senso restrittivo di “classi”.

Si tratta di molto piu che di sottigliezze filologiche, perché in que-
sto modo si perde di vista il fatto che qui abbiamo a che fare con la
quintessenza, purtroppo incompiuta — e, nota bene: parziale — del
pensiero gramsciano sulla subalternita, secondo il quale 1 subalterni
non si trovano affatto solo in Italia e tanto meno solo nel Sud. Piut-
tosto, come gia emerso nei primi quaderni, essi sono «un insieme
variegiato di ceti sociali»*® — quindi, in determinati contesti, anche il
proletariato industriale.

Buttigieg and M. E. Green, New York, Columbia University Press, 2021.

8 Cft., pars pro toto, R. Guha, Preface, in Selected Subaltern Studies, cit., pp. 35-36: 35. Sulla
problematica cfr. tra altri J. A. Buttigieg, Sulla categoria gramsciana di “subalterno”, in Gramsci da un
secolo all’altro, a cura di G. Liguori e G. Baratta, Roma, Editori Riuniti, 1999, pp. 27-38: 31; M. E.
Green, Introduction, in Gramsci, Subaltern Social Groups, cit., pp. XXI-LI: XXVII.

8 Spivak, Interview with G. Ch. Spivak, cit., p. 223.

8 In ogni caso, il Quaderno 3 mette a disposizione “almeno” i testi A dei §§ 2 e 5 del Qua-
derno 25 inclusi nelle Selections, cioe §§ 14 e 90 (A. Gramsci, Prison Notebooks, vol. 2, transl. by J.
A. Buttigieg, New York, Columbia University Press, 1996).

8 Spivak, Interview with G. Ch. Spivak, cit., p. 222.

8 Liguoti, Nuovi sentieri gramsciani, cit., pp. 233-34.

203



International Gramsei Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter [ Inverno 2025

Conclusione

Questo non ¢ il luogo per ricostruire, a riprova di quanto appena
affermato, la categoria dei subalterni e le sue fasi evolutive nell’opera
di Gramsci, cosa che ¢ stata fatta ripetutamente e ad alto livello pro-
prio negli ultimi tempi.*” Esistono materiali, riflessioni ed “istruzioni”
sufficienti per comprendere i passaggi pertinenti degli scritti carcerari,
che consentono di trarre due conclusioni incontrovertibili: in primo
luogo, 1 subalterni non sono una categoria qualsiasi in cui ¢ possibile
classificare con una certa arbitrarieta tutti 1 tipi di soggetti sottomessi
al dominio, dal «popolo»™ al proletariato industriale gia politicamente
organizzato. Piuttosto, nonostante la sua trasformazione analitica e il
suo sviluppo differenziato, si tratta di un concetto concreto all’interno
della teoria dell’egemonia, il cui valore Gramsci stesso ha compreso
sempre piu nel corso dei suoi lavori.” In secondo luogo, e in relazione
a cio, ¢ stata da tempo chiaramente confutata a diversi livelli la voce
diffusissima, non da ultimo negli studi subalterni, secondo cui i “su-
balterni” sarebbero un termine in codice per indicare il proletariato,
utilizzato da Gramsci per eludere la censura carceraria; una voce evi-
dentemente confutabile a livello della teoria politica di Gramsci e della
sua coerenza, ma anche in termini “puramente filologici”.”?

Il significato soprattutto della seconda affermazione nel contesto
della polemica con Chibber e 'argomentazione di Spivak ¢ evidente.
Tuttavia, i suoi scritti e le sue dichiarazioni, anche quelli successivi
a Can the Subaltern Speak?, lasciano certi dubbi sul fatto che Spivak
abbia effettivamente interiorizzato queste due affermazioni fonda-
mentali. Per quanto riguarda la rigorosita del concetto di subalterno,
troviamo diverse affermazioni secondo le quali gia in Gramsci questo
concetto avrebbe sviluppato una sorta di vita propria:” «I like that,

¥ Mi limito a segnalare J. A. Buttigieg, Sulla categoria gramsciana di “subalterno”, cit.; 1d., Subalter-
no, subalternt, in Dizionario Gramsciano. 1926-1937, a cura di G. Liguori e P. Voza, Roma, Carocci,
2009, pp. 826-30; Green, Introduction, cit..; Liguori, Nuovi sentieri gramsciani, cit., pp. 229 sgg.; M.
Modonesi, Gramsci e il soggetto politico. Subalternita, autonomia, egemonia, Roma, Bordeaux, 2024, pp.
47 sgg,; 1. Pohn-Lauggas, Wer sind die Subalternen? Einfiilrung und Kritik, Wien/Berlin, Turia+Kant,
in stampa; P. D. Thomas, Refiguring the Subaltern, «Political Theory», 46, 2018, 6, pp. 861-84; 1d., I/
cittadino sive subalterno, «Rivista Italiana di Filosofia Politica», 1, 2021, pp. 175-92: 179 sgg,

% R. Guha, On Some Aspects of the Historiography of Colonial India (1982), in Selected Subaltern
Studies, cit., pp. 37-44: 44.

' Cfr. Buttigieg, Subalterno, subalterni, cit.

92 Cfr. anche qui il metitevole lavoro di Marcus E. Green, per il quale vedi sopra.

% Cft. ad es. G. Ch. Spivak, The New Subaltern: A Silent Interview, in Chaturvedi, Mapping Sub-

204



International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series | Seconda Serie) Winter / Inverno 2025

confessa Gayatri Spivak, «because it has no theoretical rigor.”* Per
quanto riguarda la “tesi del camuffamento”; cito a titolo esemplare
solo questa frase tratta da un’intervista, che non lascia spazio a dub-
bi: «The imprisoned Antonio Gramsci used the word [subaltern] to
stand in for “proletarian”, to escape the prison censors».”

Se ora Spivak cita ampiamente il fondamentale § 5 del Quaderno
25 per insegnare a Chibber che il ruolo importantissimo della temati-
ca dei subalterni in Gramsci ¢ conseguenza «precisely of the fact that
the subaltern is not the proletariat»,”
non manca di una certa ironia. Non tanto per il fatto che cio sia in

alla luce di quanto appena detto

evidente contraddizione con quanto Spivak stessa ha affermato per
anni, quanto piuttosto perché proprio in questo punto le si puo rim-
proverare di non tenere conto del fatto che anche il proletariato puo
essere compreso nel concetto di subalternita. Questa constatazione
sposta I'intero discorso. Cio non sminuisce necessariamente le criti-
che mosse al libro di Vivek Chibber Postcolonial Theory and the Spectre
of Capital. Tuttavia, abbiamo a che fare con una nuova svolta nell’ar-
gomentazione di Spivak: se finora ha rivendicato anche per sé la li-
berta dei subalternisti «[to] use Gramsci and transform him some»,”
costruendosi un proprio concetto di “subalterno” che, proprio nella
questione della sua capacita di articolazione, ¢ in contraddizione con
cio che Gramsci ha elaborato, ora torna a cio che lei considera 'opera
“originale” e in un certo senso mette Gramsci stesso dalla sua parte —
con gli stessi malintesi e le stesse debolezze filologiche e teoriche del
suo precedente #so di Gramsci.

altern Studies, cit., pp. 324-40: 324.

% Ead., Negotiating the Structures of Violence, in The Post-Colonial Critic: Interviews, Strategies, Dia-
lognes, ed. by S. Harasym, New York, Routledge, 1990, pp. 138-51: 141.

% Ead., The New Subaltern, cit., p. 324.

% Bad., Postcolonial theory and the specter of capital, cit., p. 193.

7 Tbidem.

205






