
In
te

rn
at

io
na

l G
ra

m
sc

i J
ou

rn
al

 
Scientific Journal 
ISSN 1836-6554 (online)
Open access article licensed under CC-BY 4.0
DOI: https://doi.org/10.14276/igj.v6i2.5128

Vol. 6, n. 2 (2025)

«Deseo de plenitud» y límites del discurso. 
Una lectura de Hegemonía y estrategia socialista

a la luz de la teoría de la traducibilidad

Abstract
El presente artículo se propone desarrollar una comparativa entre la propuesta posfundacional de Ernesto 
Laclau y Chantal Mouffe en Hegemonía y estrategia socialista, y las reflexiones propiciadas por el 
tratamiento gramsciano de la cuestión de la metáfora y su desarrollo de una teoría de la traducibilidad. Para 
ello, defendemos dos tesis. En primer lugar, que el esquema posmarxista constituye una traducción lograda 
de la problemática antieconomicista en las coordenadas de una filosofía post-estructuralista. En segundo 
lugar, que el resto inherente a dicha traducción se halla en la incapacidad del esquema posmarxista para 
incorporar la teoría gramsciana de la traducibilidad, hecho del que se derivan los límites analíticos de su 
formalismo.

Keywords
Laclau y Mouffe, Posmarxismo, Totalidad, Gramsci, Traducibilidad

Anxo Garrido
Universidad Complutense de Madrid, anxogarr@ucm.es

Received: 07.07.2025  - Accepted: 05.10.2025  - Published: 31.12.2025

«Desire for plenitude» and the limits of Discourse. 
A reading of Hegemony and Socialist Strategy

from the Perspective of Translatability Theory.

Abstract
This article aims to develop a confrontation between the post-foundational proposal of Ernesto Laclau and 
Chantal Mouffe in Hegemony and Socialist Strategy, and the reflections prompted by Gramsci’s treatment of 
the question of metaphor and his development of a theory of translatability. To this end, we defend two 
theses. Firstly, that the post-Marxist framework constitutes a successful translation of the anti-economicist 
problematic into the coordinates of a post-structuralist philosophy. Secondly, that the remainder of this 
translation lies in the post-Marxist framework’s incapacity to incorporate Gramsci’s theory of translatability, 
a fact from which the analytical limits of its formalism derive.

Keywords
Laclau & Mouffe, Post-Marxism, Totality, Gramsci, Translatability



«International Gramsci Journal», Vol. 6, 2025, n. 2.

«Deseo de plenitud» y límites del discurso.
Una lectura de Hegemonía y estrategia 

socialista a la luz de la teoría de la 
traducibilidad

Anxo Garrido

A menudo, la discutible pretensión de convertir a Gramsci en un 
adalid del reduccionismo clasista ha sido criticada como un límite 
intrínseco de la lectura de los Cuadernos de la cárcel barruntada por 
Ernesto Laclau y Chantal Mouffe. Esta vía exegética, que hemos re-
construido en un artículo precedente consagrado al pensamiento de 
la autora belga,1 es sin duda uno de los itinerarios privilegiados para 
contextualizar las disruptivas tesis posmarxistas de Hegemonía y estra-
tegia socialista. En dicha obra, la figura límite de Gramsci pone de 
manifiesto el abandono de un marxismo de cuño althusseriano – en 
el que se trataba de reconciliar la «determinación en última instancia 
por la economía» con la tesis de la «autonomía relativa de las superes-
tructuras» – en favor de una posición posmarxista que se define por 
la deconstrucción de la metáfora arquitectónica que diferencia dos 
niveles necesarios de toda formación social. Caída esta distinción, la 
ontología de lo social posmarxista remitirá a un infinito juego de po-
siciones diferenciales, el cual se concretará históricamente en virtud 
de prácticas articulatorias contingentes que no conceden prioridad 
causal alguna a la estructura económica.

Dicho de forma extremadamente sintética, podríamos hablar de 
un paulatino rechazo de la determinación estructural de la ideología 
que se muestra solidario con el abandono de la solución gramsciana 
del problema vertebrada por el concepto de hegemonía. Así, duran-
te su periodo todavía marxista, en su intervención en el Seminario 
de Morelia (1980), Mouffe estaba en condiciones de sostener que la 
ideología es «el terreno de una lucha incesante entre dos principios 
hegemónicos, es un campo de batalla en el cual las clases principales 

1  A. Garrido, Del marxismo al posmarxismo. «Principio hegemónico» y exterioridad de la economía en el 
Gramsci de Chantal Mouffe, «Materialismo storico», 13, 2022, 2, pp. 109-28.



102

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

luchan por apropiarse de los elementos ideológicos fundamentales 
de su sociedad para articularlos a su discurso».2 Sin embargo, solo un 
año más tarde, en Working Class Hegemony and the Struggle for Socialism, 
la autora volverá sobre el mismo punto, abandonando la posición 
marxista y convirtiendo a Antonio Gramsci en el representante últi-
mo de dicha tradición: «la posición de Gramsci consiste en afirmar 
que solo la clase obrera puede ser el principio articulador de una vo-
luntad colectiva nacional-popular».3 Este cambio de postura se con-
solida definitivamente en el comentario de la posición gramsciana 
sito en Hegemonía y estrategia socialista:

El conjunto de la construcción gramsciana reposa sobre una concepción, en 
último término incoherente, que no logra superar plenamente el dualismo del 
marxismo clásico. Porque, para Gramsci, incluso si los diversos elementos socia-
les tienen una identidad meramente relacional, obtenida a través de la acción de 
prácticas articulatorias, siempre tiene que haber un único principio aglutinante en 
cada formación hegemónica, y este solo puede ser una clase fundamental.4

Vemos así que la noción de «principio hegemónico» – convertida 
en Hegemonía y estrategia socialista en la de «un único principio agluti-
nante» – será la clave del rechazo de la hegemonía gramsciana como 
caso límite del reduccionismo clasista. Dicho «principio hegemó-
nico» representa, en la perspectiva posmarxista, la expresión a ni-
vel superestructural de los «intereses fundamentales» de una «clase 
económica fundamental», comprendida esta como cada uno de los 
polos que se vinculan a través del antagonismo dentro de un siste-
ma sociológico bipartito.5 Sin embargo, si exploramos la concepción 
gramsciana del «principio hegemónico», nos daremos cuenta de que 
dicha noción comparece en una sola nota de los Cuadernos de la cárcel 
y de que en ningún caso cabe definirla como una realidad exhausti-
vamente clasista:

2  Ch. Mouffe, Hegemonía, política e ideología, en Hegemonía y alternativas políticas en América Latina, 
ed. por J. Labastida, México D.F., Siglo XXI, 1985, pp. 125-45: 131.

3  Ch. Mouffe, Working-Class Hegemony and the Struggle for Socialism, «Studies in Political Econo-
my», 12, 1983, 1, pp. 7-26: 7.

4  E. Laclau, Ch. Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista. Hacia una radicalización de la democracia, 
Madrid, Siglo XXI, 2001, p. 104.

5  Las clases sociales se definen como «polos antagónicos de las relaciones de producción 
dominantes» (Ch. Mouffe, Hegemony and Ideology in Gramsci, en Gramsci and Marxist Theory, ed. by 
Ead., London, Routledge, Kegan & Paul, pp. 168-203: 171).



103

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

un principio hegemónico (ético-político) triunfa después de haber vencido a 
otro principio […]. ¿Pero por qué lo vence? ¿Por sus intrínsecas dotes de carácter 
«lógico» y racional abstracto? Renunciar a buscar las razones de esta victoria si-
gnifica hacer historia exteriormente descriptiva, sin identificar los nexos nece-
sarios y causales. También el Borbón representaba un principio ético-político, 
personificaba una «religión» que tenía a sus fieles entre los campesinos y los 
lazzari ‹holgazanes›. Así pues, siempre ha habido lucha entre dos principios he-
gemónicos, entre dos «religiones», y no solo habrá que describir la expansión 
triunfal de una de ellas, sino justificarla históricamente.6

No hay duda, por lo dicho en la apretada síntesis esbozada hasta 
aquí, de que la lectura posmarxista de Gramsci aqueja notables límites 
hermenéuticos. No obstante, el presente artículo aspira a abordar la 
relación entre ambas tradiciones desde un ángulo diferente. Nuestra 
pretensión será más bien la de establecer ciertas convergencias entre 
la propuesta en positivo de los posmarxistas – planteada fundamen-
talmente en el capítulo tercero de Hegemonía y estrategia socialista – y 
el antieconomicismo del autor sardo. En este sentido, la primera tesis 
que quisiéramos sostener es que Laclau y Mouffe logran una traduc-
ción apurada del antieconomicismo en las coordenadas de la filosofía 
post-estructuralista,7 reconduciendo la interpretación gramsciana de 
la tradición marxista a la más amplia problemática metafísica de la 
pregunta por el fundamento.8

Sin embargo, si bien nuestro punto de partida será esta capacidad 
de traducir uno de los grandes leitmotiv del pensamiento gramsciano, 
habremos de incidir en que, como sucede con toda traducción por 
lograda que fuere, conserva la de Laclau y Mouffe un resto: la marca 
de la diferencia entre los distintos códigos en los que se expresa un 

6  Cfr. Cuaderno 10 I, § 13.iv: A. Gramsci, Cuadernos de la cárcel. Cuadernos 6-11 (1930-1935), 
ed. de A. J. Antón y A. Garrido, Madrid, Akal, 2023, p. 517.

7  J. Balsa, Ernesto Laclau e l’egemonia: concetti chiave e dialoghi con Gramsci, en Egemonia e modernità. 
Gramsci in Italia e nella cultura internazionale, a cura di F. Frosini e F. Giasi, Roma, Viella, 2019, pp. 
467-83, o S. Mazzolini, Populism is not Hegemony: Towards a Re-Gramscianization of  Ernesto Laclau, 
«Theory & Event», 23, 2020, 3, pp. 765-86, entre otros, han subrayado la estrecha afinidad entre 
los planteamientos de Laclau y los desarrollos originales de Gramsci. Desde una perspectiva 
crítica, Peter Ives ha llegado a conclusiones similares: Language, Agency and Hegemony: A Gramscian 
Response to Post-Marxism, «Critical Review of  International Social and Political Philosophy», 8, 
2005, 4, pp. 455-68.

8  En tal virtud, la lectura laclausiano-mouffeana ha sido justamente inscrita en el marco del 
pensamiento político post-fundacional o heideggerianismo de izquierdas: cfr. O. Marchart, El 
pensamiento político postfundacional. La diferencia política en Nancy, Lefort, Badiou y Laclau, Buenos Aires, 
FCE, 2009, pp. 14-15.



104

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

mismo contenido. Dicho resto inherente a la traducción no es sino 
el signo de que ninguna equivalencia puede llegar a ser identidad, de que 
la traducción perfecta no existe y de que el Esperanto como sistema 
neutro, como grado cero del lenguaje, sencillamente no resulta via-
ble.9 La segunda tesis que quisiera sostener en este artículo es que dicho 
resto, el elemento del pensar gramsciano inexpresable en términos 
post-estructuralistas (y que resulta intraducible por un marco cons-
truido en torno a la diferencia ontológica que separa la política insti-
tucional y lo político), es precisamente la teoría de la traducibilidad en 
su doble valencia: como traducción de teoría y práctica en el interior 
de una concepción del mundo, y como traducibilidad de los lengua-
jes científicos y filosóficos. Este límite, quizás, venga a confirmar el 
vaticinio gramsciano, a saber, que «sólo en la filosofía de la praxis la 
“traducción” es orgánica y profunda».10

9  Sobre la traducción y sus límites, específicamente en lo que respecta al caso de Gramsci y 
Laclau, remitimos a los trabajos de Fabio Frosini, más en concreto a Egemonia e verità: sulla critica 
de Laclau a Gramsci, en Id., Da Gramsci a Marx, Roma, DeriveApprodi, 2009, pp. 105-20; La reli-
gione dell’uomo moderno, Roma, Carocci, 2009, pp. 24-25; y Prólogo, en D. A. Aragón Moreno, Efecto 
Gramsci: fuerza, tendencia y límite, Ciudad de México, Universidad Iberoamericana, 2020. Sobre el 
rol de la traducibilidad como principio anti-esperantista, véase: R. Descendre, J. C. Zancarini, 
Dalla traduzione alla traducibilità: uno strumento di emancipazione teorica, «Materialismo storico», 5, 
2018, 2, pp. 98-129. Naturalmente, sobre el problema del esperantismo, la referencia obligada 
es el artículo La lingua unica e l’esperanto, publicado por Gramsci en «Il Grido del Popolo» el 16 
de febrero de 1918 (Scritti, vol. 3, pp. 159-63), que se suma a los artículos Contro un pregiudizio 
(24/1/1918, ibidem, pp. 71-73) y Ancora intorno all’esperanto (29/1/1918, ibidem, pp. 93-95).

10  Cuaderno 11, § 47: Gramsci, Cuadernos de la cárcel. Cuadernos 6-11, cit., p. 708. Dicha afirma-
ción, que a simple vista podría parecer un mero eslogan teórico, posee en cambio consecuencias 
filosóficas profundas que no podremos analizar en detalle en esta ocasión. Baste decir que, 
desde el punto de vista de lo estrictamente teórico, el posfundacionalismo de Laclau y Mouffe 
no gana una posición genuinamente post-metafísica, sino que el formalismo de su posición se 
ensambla un esquema trascendental siempre idéntico a sí mismo. Este, en realidad, traduce una 
fase muy concreta del desarrollo de las sociedades occidentales (la crisis de las formaciones 
sociales propias del fordismo atlántico) que a su vez opera como un lecho de procusto cuando 
se utiliza como grilla analítica en contextos diferentes. Cabría, pues, explorar las aportaciones 
posmarxistas desde la crítica que Gramsci había movilizado para la filosofía croceana: «no es 
posible traducir mutuamente filosofía tradicional y materialismo histórico. El mismo principio de 
traducibilidad recíproca es un elemento “crítico” inherente al materialismo histórico, en la medi-
da en que se presupone y postula que una determinada fase de la civilización tiene una expresión 
cultural y filosófica “fundamentalmente idéntica”» (ibidem, p. 145). En definitiva, las coordenadas 
de la filosofía gramsciana pueden traducir el planteamiento posmarxista, observándolo como 
abstracción determinada de una cierta fase de desarrollo social, mientras que el planteamiento 
posmarxista se muestra incapaz de dicha auto-historización, proponiendo una ontología de lo 
social que unas veces parece extensible a todo tiempo y lugar, y otras parece un marco explicativo 
de la modernidad política toda (Laclau y Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista, cit., pp. 197-98), 
pero que en ningún caso se pregunta por las condiciones sociales que se hallan en su origen. 



105

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

1. Totalidad y fundamento
Quizás un buen punto de partida para desarrollar nuestras tesis 

sea detenernos con uno de los nombres tradicionalmente atribuidos 
al fundamento, a saber, la totalidad. Laclau y Mouffe hablan con frui-
ción de «totalidad ausente»,11 «totalidad disuelta»,12 «deseo de plenitud 
permanentemente diferido»13 o de «totalidad imposible».14 Autores 
tan diversos entre sí como Toni Negri15 o José Luis Villacañas16 han 
señalado justamente que tras este modo de pensar la totalidad halla-
ríamos una cierta impronta neo-kantiana en la epistemología presu-
puesta por Laclau y Mouffe. Así, aunque los posmarxistas renuncien 
a cualquier unificación de la objetividad social con el recurso a sujeto 
transcendental alguno (como el del Tractatus wittgensteniano),17 re-
sulta evidente la isomorfía entre su argumentación relativa a la totali-
dad como un objeto al tiempo necesario e imposible – cuyos límites, 
además, coinciden con los del discurso relativamente literalizado, es 
decir, con validez descriptiva intersubjetiva18 – y la argumentación 
kantiana relativa al carácter necesario de las ilusiones trascendentales 
en la dialéctica de su primera Crítica.19

11  Ibidem, p. 31.
12  Ibidem, p. 71.
13  Ibidem, p. 163.
14  Ibidem, p. 164.
15  T. Negri, Multitud, clase, pueblo: hegemonía de Gramsci a Laclau, «Jacobin»; texto disponible en: 

https://jacobinlat.com/2023/05/08/multitud-clase-pueblo-hegemonia-de-gramsci-a-laclau/ 
(19 diciembre 2025).

16  J. L. Villacañas, Retórica populista y retórica republicana, «Revista internacional de pensamiento 
político», 12, 2017, pp. 283-304.

17  Laclau, Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista, cit. p. 163. Recordemos la célebre justifica-
ción del sujeto trascendental que Wittgenstein realiza en la proposición 5.641 del Tractatus: «… 
existe, pues, realmente un sentido en el que en filosofía puede tratarse no-psicológicamente del 
yo. / El yo entra en la filosofía por el hecho de que el “mundo es mi mundo” / El yo filosófico 
no es el hombre, ni el cuerpo humano, ni el alma humana, de la que trata la psicología, sino el 
sujeto metafísico, el límite – no una parte del mundo –» (L. Wittgenstein, Tractatus logico-philoso-
phicus, Madrid, Gredos, 2009, p. 107).

18  A mi parecer, la rápida pero significativa alusión al primer Wittgenstein cuando deben 
referirse a los límites del discurso, no hace sino confirmar el esquematismo neokantiano al que 
nos referimos: «… el antagonismo, lejos de ser una relación objetiva, es una relación en la que se 
muestran (en el sentido en el que Wittgenstein decía que lo que no se puede decir se puede mostrar) 
los límites de toda objetividad» (Laclau, Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista, cit., pp. 168-69).

19  «La ilusión trascendental no cesa […] aunque haya sido descubierta y se halla comprendido 
claramente su nulidad a través de la crítica trascendental […] se trata de una ilusión inevitable» (I. 
Kant, Crítica de la razón pura, Madrid, Taurus, 2010 p. 299). Y, en concreto, respecto a la naturaleza 
dialéctica de la idea del mundo como totalidad: «la totalidad absoluta de las series de condiciones 
en el mundo sensible se basa exclusivamente en un uso trascendental de la razón, la cual exige tal 



106

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Asimismo, el recurso a la exterioridad parcial de la práctica articu-
latoria es del todo afín con el doble uso kantiano de la razón, siendo 
que también aquí – como en la tercera antinomia kantiana20 – la dife-
rencia ontológica (regional) es condición de posibilidad de la irrup-
ción de la libertad en un espacio que, de otro modo, sería de deter-
minación exhaustiva.21 Así, la diferencia ontológica (entre «lo social» 
y la sociedad, entre el discurso y las condiciones de la discursividad) 
permite la irrupción de la contingencia, la dislocación y el relajamien-
to del tipo de determinismo al que daría lugar una totalidad que pu-
diese cerrarse definitivamente y convertir las leyes que describen sus 
tendencias en las pautas irresistibles de su mera reproducción o en la 
consecución de un télos dado de antemano.

Exactamente al contrario, para que permanezca abierto el hori-
zonte de la política, de la producción creativa de lo imprevisto y no 
garantizado a priori,22 ha de excluirse la posibilidad de cierre, de la 
consecución de una totalidad social clausurada.23 Ahora bien, para 
Laclau y Mouffe la política así entendida no se gesta en las entrañas 
de la hegemonía, como una crítica inmanente que los subalternos 
dirigen contra el orden dado, sino que exige suponer un afuera (rela-

completud incondicionada de aquello que considera de antemano como cosa en sí misma; que el 
mundo sensible no contiene, empero, tal completud, entonces nunca podemos ya hablar de una 
magnitud absoluta de las series existentes en este mundo sensible, de si son limitadas o de si son 
en sí ilimitadas» (ibidem, p. 453). Sobre la dialéctica kantiana conserva todo su interés: P. Chiodi, La 
dialéctica en Kant, en N. Abbagnano et al., La evolución de la dialéctica, Barcelona, Ediciones Martínez 
Roca, 1971, pp. 164-96.

20  Kant, Crítica de la razón pura, cit., pp. 409-12.
21  «El sujeto hegemónico como el sujeto de toda práctica articulatoria, debe ser parcialmente 

externo a lo que articula (de lo contrario no habría articulación alguna)» (Laclau, Mouffe, Hege-
monía y estrategia socialista, cit., p. 178). De igual modo, Kant dice: «… aun cuando se conceda una 
facultad trascendental de la libertad capaz de iniciar los cambios del mundo, tal facultad debería, 
en cualquier caso, hallarse solo fuera de él» (Crítica de la razón pura, cit., p. 411). Conviene señalar 
que Laclau y Mouffe añaden inmediatamente a continuación una apostilla que parece querer 
salvar su solapamiento con el modelo kantiano («… no cabe concebir esa exterioridad como la 
existente entre dos niveles ontológicos diferentes», Laclau, Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista, 
cit., p. 178). Ahora bien, para quien escribe, no resulta fácil concebir en qué sentido la distinción 
entre «discurso» y «plano general de la discursividad» logra alejarse del trascendentalismo del fi-
lósofo de Königsberg. De igual modo, cabría sostener que la idea de una exterioridad consistente 
en ubicar la práctica articulatoria en un discurso otro, permite reafirmar el paralelismo con la 
distinción entre ontologías regionales que es propia del pensamiento de Kant.

22  «La política, en tanto que práctica de creación, reproducción y transformación de las relaciones sociales, 
no puede ubicarse a un nivel determinado de lo social, ya que el problema de lo político es el 
problema de la institución de lo social» (Laclau, Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista, cit., p. 195).

23  Ibidem, p. 163.



107

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

tivo) del discurso hegemónico.24 Esta idea, motivo de divorcio entre 
el historicismo absoluto gramsciano y el (cuasi)trascendentalismo de 
Laclau, se radicalizará en 1990 con la publicación de New Reflections on 
the Revolution of  Our Time. En dicha obra, Laclau identifica el afuera, el 
lugar de la diferencia ontológica, con una negatividad radical irrecu-
perable por ningún discurso óntico, esto es, por la pauta de reproduc-
ción que describe el funcionamiento de una determinada hegemonía 
en unas condiciones sociales dadas:

En tanto que el exterior que hemos intentado definir es un exterior radical 
y constitutivo, la negatividad dialéctica no constituye un verdadero exterior, ya 
que su presencia es sólo el anticipo de su necesaria recuperación por el sistema. 
Pero si la negatividad de la que hablamos muestra el carácter contingente de toda 
objetividad, si es realmente constitutiva, en tal caso no puede ser recuperada por 
ninguna Aufhebung. Es aquello que manifiesta, simplemente, el límite en la con-
stitución de la objetividad y no es, por lo tanto, dialectizable.25

Con ello, el momento de lo político, aquello que se contrapone a la 
mera reproducción del diagrama hegemónico, deviene un otro inefa-
ble, el lugar de la mística ante el que la teoría debe, simplemente, ca-
llar. Esto excluye cualquier intento de pensar la propuesta de Laclau 
como una filosofía de la praxis fundada sobre la traducción recíproca 
de teoría y práctica, pues lo inexpresable – en este caso la praxis, la 
acción productora de acontecimientos – no puede ser traducido. En 
tal virtud, se arriba a un modelo en el que lo político irrumpe como 
Acontecimiento – decisionistamente26– para desestructurar el orden 

24  Para una reconstrucción de esta alternativa, en la que se establece una genealogía de la po-
sición gramsciana hasta el secundo ensayo sobre el materialismo histórico de Antonio Labriola, 
remitimos a: A. Garrido, (Pos)hegemonía y subalternidad. Entre la crítica inmanente y el asedio fantasmal, 
«Res publica. Revista de historia de las ideas políticas», 25, 2022, 3, pp. 301-8.

25  No por casualidad, este momento de la argumentación laclausiana ha sido ampliamente 
reivindicado por los adalides de la poshegemonía, in primis por A. Moreiras, The Exhaustion of  
Difference. The Politics of  Latin American Cultural Studies, Durham-London, Duke University Press, 
2001, p. 307. H. Legrás, Subalternity and Negativity, «Dispositio», 22, 1997, 49, pp. 83-102: 95, antes 
que Moreiras, ha subrayado justamente como este concepto de negatividad implica la ruptura de 
la tradicional relación entre teoría y práctica, a la que nos referiremos a continuación.

26  En el año 2000, en el contexto de su diálogo con Slavoj Žižek y Judith Butler, Laclau se 
confrontará directamente con la cuestión del decisionismo, matizando mucho, en un modo no 
del todo compatible con las premisas teóricas de su planteamiento precedente, su postura inicial: 
«… esta es la forma en que yo establecería las distancias con el “decisionismo”: el sujeto que 
toma la decisión es solo parcialmente un sujeto; él es también un fondo de prácticas sedimentadas 
organizadoras de un marco normativo que opera como una limitación del horizonte de opcio-
nes» (J. Butler, E. Laclau, S. Žižek, Contingencia, hegemonía, universalidad. Diálogos contemporáneos en la 



108

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

y refundarlo, sin que haya modo de pensar la transición entre órdenes 
más que como un interregno de anomia en el que colapsan los de-
terminismos estructurales. En otras palabras, el post-estructuralismo 
que anima la reflexión de Laclau no puede reunificar langue y parole 
– o sincronía y diacronía, o prácticas y estructura – si no es en el 
momento de la irrupción innovadora del afuera constitutivo cuya ex-
clusión permitía cerrar la estructura. Es decir, la práctica transforma-
dora solo resulta posible como la ocurrencia de aquel acontecimiento 
que resultaba impensable e indecible – intraducible, en definitiva – desde 
las coordenadas simbólicas de las que se había dotado el orden que 
resulta desestructurado.

2. Totalidad ausente y metaforicidad
Corresponde a Hegemonía y estrategia socialista el mérito de haber lle-

vado a cabo el primer acercamiento a la obra de Gramsci – y más es-
pecíficamente a la cuestión del economicismo – utilizando como una 
de las claves de su interpretación la dupla literal-metafórico. La apro-
ximación de los autores opera movilizando una serie de oposiciones 
destinadas a deconstruirse recíprocamente. Del lado de la literalidad 
caerían la estructura económica, la categoría de necesidad, lo material, 
la determinación, las leyes económicas, la lógica diferencial, lo social, 
la inmediatez o la dimensión sintagmática del lenguaje.27 Lo metafó-
rico, por su parte, se correspondería en el esquema posmarxista con 
la eficacia de las superestructuras políticas e ideológicas, la contin-
gencia, lo simbólico, la sobredeterminación, la lógica equivalencial, 
lo político, el ámbito de la representación o el polo paradigmático 
del lenguaje. Desde esta óptica se hace evidente que la finalidad de su 
esquemática reconstrucción-deconstrucción de la tradición socialista 
sería demostrar la imposibilidad de ganar una literalidad última capaz 
de ser expresada en la objetividad de una estructura económica o de 
unas leyes de la historia. A falta de estas, como hemos dicho, resulta 
imposible fijar a priori el devenir de los acontecimientos históricos o 
la constitución de las identidades políticas.

izquierda, Bogotá, FCE, 2017, p. 91). Para una lectura del decisionismo schmittiano por parte de 
Laclau, cfr. E. Laclau, Debates y combates, Buenos Aires, FCE, 2011, p. 115.

27  Sirva de ejemplo la siguiente cita: «… la lógica de la necesidad es una lógica de lo literal: 
opera a través de fijaciones que, justamente por ser necesarias, establecen un significado que eli-
mina cualquier variación contingente» (Laclau, Mouffe, Hegemonía y estrategia socialista, cit., p. 38).



109

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

En definitiva, la crítica al esencialismo que encontramos en Hege-
monía y estrategia socialista aspira a conquistar una autonomía de lo po-
lítico plena, socavando cualquier determinación que pueda ser asu-
mida como un límite necesario de la contingencia radical. Con ello, 
los autores cuestionan también, y quizás ante todo, que la economía 
– como ámbito de leyes que podrían condicionar lo político – pue-
da desempeñar ese rol de determinación apriorística, ofreciendo un 
baluarte último en condiciones de servir como cierre no contingen-
te de la totalidad social.28 A fin de garantizar esto, asistimos a una 
deconstrucción de la vieja metáfora arquitectónica marxista, pronta 
a disolver la estructura económica en un infinito juego de las dife-
rencias. Pero, al mismo tiempo, a resultas del mismo movimiento, el 
formalismo posmarxista será incapaz de dotarse del utillaje analítico 
en condiciones de decir nada concreto sobre los fenómenos eco-
nómicos, más allá de la afirmación genérica de su politicidad y su 
discursividad.

Sea como fuere, del carácter radicalmente abierto y contingente de 
toda totalidad social se sigue su incapacidad para constituir a los ele-
mentos que la componen como momentos estructurales plenamente 
diferenciados, toda vez que cada uno de ellos, dada la diferencia y 
asimetría entre cada discurso y el espacio de lo discursivo como tal, 
será siempre susceptible de ser rearticulado en un proyecto hegemó-
nico alternativo.29 Así, cada elemento social resulta intrínsecamente 
indecidible, pues oscila siempre entre su existencia como (cuasi)mo-
mento de una (cuasi)totalidad que casi le otorga un significado pleno 
(lógica de la diferencia) y su carácter flotante entre varios discursos 
que pugnan por articulárselo (lógica de la equivalencia entre los ele-
mentos de un discurso y el equivalente general):

Este conjunto no es la expresión de ningún principio subyacente externo a 
sí mismo […], pero constituye una configuración a la que, en ciertos contextos 
de exterioridad, puede atribuirse un significado de totalidad […] En una totalidad 
discursiva articulada, en la que cada elemento ocupa una posición diferencial 
(dicho en nuestros términos: en la que todo elemento ha sido reducido a momento 
de esa totalidad).30

28  Ibidem, pp. 112-24. 
29  Ibidem, pp. 153-54.
30  Ibidem, pp. 143-44.



110

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Este carácter indeterminado muestra una afinidad electiva con el 
concepto de sobredeterminación. Expandiendo el uso de la lógica 
de la sobredeterminación en detrimento de la brida que suponía la 
«determinación en última instancia», la primera se convertirá para 
los autores en una fuerza deconstructiva de todo esencialismo.31 Así, 
partiendo de una interpretación post-estructuralista del signo que 
equipara sobredeterminación y polisemia,32 es decir, que piensa la 
sobredeterminación como un exceso de significado inherente a cada 
significante, Laclau y Mouffe llegan a sostener el carácter simbólico 
del vínculo social. O lo que es lo mismo, cada elemento, en tanto que 
se halla escindido, porta una carga metafórica que lo vincula con la 
totalidad, ya que de un lado se representa a sí mismo y, de otro, guar-
da una relación de analogía con el equivalente general, relación sobre la 
que descansa la capacidad representativa de este último.

Significa esto, por todo lo dicho, que ningún elemento de la for-
mación social puede considerarse como literal. Y, con ello, que la 
dupla literal-metafórico deviene, como anticipábamos, equivalente a 
la alternativa entre necesidad/determinación y contingencia/articu-
lación. Por ende, la imposibilidad de construir una totalidad plena, 
en la que se determine exhaustiva y unívocamente el significado de 
cada uno de sus elementos, equivale a la imposibilidad de extirpar el 
carácter metafórico o sobredeterminado de cualquier discurso.33

En este último punto, los posmarxistas concuerdan con una de las 
tesis centrales de la reflexión lingüística de Antonio Gramsci: la natu-
raleza metafórica de todo lenguaje.34 Para analizar dicha convergencia 
conviene traer a colación el artículo de Peter Ives titulado Language, 
Agency and Hegemony: A Gramscian Response to Post-Marxism,35 pues este 
ha sido uno de los intentos más acabados de llevar a cabo una con-
frontación entre las tesis de Laclau y Mouffe, y las del propio Gramsci 
usando la metáfora como clave interpretativa. Conviene señalar, sin 
embargo, que el artículo de Ives construye su argumentación solo a 
partir de los textos de segunda redacción (es decir, de Q 11, § 24 y Q 

31  Ibidem, pp. 33-39.
32  Ibidem, p. 36. 
33  «Todo discurso de la fijación pasa a ser metafórico: la literalidad es, de hecho, la primera de 

las metáforas» (ibidem, p. 151).
34  Cfr. Gramsci, Cuadernos de la cárcel. Cuadernos 6-11, cit., p. 672.
35  Ives, Language, Agency and Hegemony, cit.



111

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

11, § 28), obviando el significado de ciertas transformaciones en el 
pensamiento de Gramsci que resultan visibles solo para una lectura 
diacrónica que coteje Q 11, § 24 (julio-agosto de 1932) con su texto 
A, Q 7, § 36 (escrito entre febrero y noviembre de 1931).36

Dicha comparativa es importante, pues en la primera redacción 
Gramsci escribe que

todo el lenguaje es metáfora, y lo es en dos sentidos: es metáfora de la «cosa» 
u «objeto material y sensible» indicados, y es metáfora de los significados ide-
ológicos que han recibido las palabras a lo largo de los periodos civilizatorios 
anteriores.37

En cambio, en la segunda redacción leemos:

Si no se puede decir exactamente que todo discurso es metafórico con re-
specto a la cosa u objeto material y sensible indicados (o respecto al concepto 
abstracto) para no ampliar demasiado el concepto de metáfora, quizá pueda de-
cirse entonces que el lenguaje actual es metafórico con respecto a los significa-
dos y al contenido ideológico que las palabras han tenido en anteriores periodos 
de la civilización.38

Vemos así que entre febrero-noviembre de 1931 y julio-agosto de 
1932 Gramsci reconsidera su concepción de la metáfora. De una acep-
ción doble, en la que un valor referencialista (el lenguaje es metafórico 
por su remisión a la cosa) convive con la concepción de la metáfora 
como gozne privilegiado de la semántica histórica, se pasa a una con-
cepción en la que se renuncia explícitamente a la primera acepción, 
haciendo de la metáfora únicamente un puente entre estratos semán-
ticos sedimentados sucesivamente en un mismo significante.

Poco antes o contemporáneamente a la primera redacción Gramsci 
había escrito las notas § 64 y § 71 del Q 6 (diciembre de 1930-13 de 

36  Uno de los evaluadores del presente artículo señala acertadamente que la reconstrucción 
del problema que ensayamos recurre a una base textual limitada. No podemos sino reconocer 
la objeción y asumir que existen lecturas alternativas posibles y apoyos textuales en el texto de 
Gramsci que pueden contradecir nuestra aproximación de su obra a un marco posfundaciona-
lista. Hemos, no obstante, de señalar que, por lo que hace a la cuestión de la metaforicidad del 
lenguaje, nuestra reconstrucción es prácticamente exhaustiva, siendo que notas como Q 11, § 
50, titulada, Historia de la terminología y de las metáforas, si bien podrían relacionarse con nuestro 
argumento, no nos parece que lo alteren en lo esencial.

37  Gramsci, Cuadernos de la cárcel. Cuadernos 6-11, cit., p. 178.
38  Ibidem, pp. 671-72.



112

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

marzo de 1931), notas en las que, respectivamente, sostenía que «las 
superestructuras no generan superestructuras», es decir, que estas no 
se generan «por partenogénesis»,39 y que «en la lengua no hay parte-
nogénesis, esto es, una lengua produciendo otra lengua».40 Por consi-
guiente, parece obvio que en 1931, como atestigua la reflexión sobre 
la metaforicidad del lenguaje en Q 7, § 36, Gramsci piensa todavía la 
instancia lingüística como delimitada por un afuera extralingüístico 
que la condiciona, de igual modo que apunta a la existencia de un 
afuera del ámbito superestructural, de la ideología.

En cambio, contemporáneas a la segunda redacción – a aquella 
antirreferencialista que sostiene un significado unívoco de la «me-
táfora» – son las notas en las que Giancarlo Schirru41 ha cifrado 
el definitivo giro lingüístico gramsciano: Q 10 II, § 44 (agosto-di-
ciembre de 1932)42 y Q 11, § 12 (junio-julio de 1932).43 En estas 
notas, Gramsci equipara lenguaje con cultura, filosofía y concepción 
del mundo. Y en ellas desaparece la referencia a una exterioridad 
ante-discursiva que pudiera hacer las veces de un afuera capaz de 
condicionar la ideología-concepción del mundo. Todo cuanto acon-
tece se halla recogido y preconfigurado por un cierto discurso: toda 
práctica traduce ya una cierta concepción del mundo al tiempo que 
toda concepción del mundo es la expresión teórico-ideológica de 
un haz de prácticas sociales. Estamos ante un marco antiempirista 
que encuentra su culminación en las tesis sobre la «objetividad» del 
mundo externo.44

39  Ibidem, pp. 48-49.
40  Ibidem, p. 52.
41  Cfr. G. Schirru, La categoria di egemonia e il pensiero linguistico di Antonio Gramsci, en Egemonie, a 

cura di A. d’Orsi e F. Chiarotto, Napoli, Dante & Descartes, 2008, pp. 397-444: 420.
42  «Lenguaje significa también cultura y filosofía (aunque sea en el grado de sentido común), 

y por tanto el hecho «lenguaje» es en realidad una multiplicidad de hechos más o menos orgáni-
camente coherentes y coordinados: como mucho puede decirse que todo ser hablante tiene su 
propio lenguaje personal, o sea, su propio modo de pensar y de sentir. La cultura, en sus diversos 
grados, unifica una mayor o menor cantidad de individuos en estratos numerosos, que tienen 
más o menos contacto expresivo, que entre sí se comprenden en diferente grado, etc. Son estas 
diferencias y distinciones histórico-sociales las que se reflejan en el lenguaje común y producen 
esos «obstáculos» y «causas de error» de las que se han ocupado los pragmatistas» (Gramsci, 
Cuadernos de la cárcel. Cuadernos 6-11, cit., p. 592).

43  «Todo lenguaje contiene elementos de una concepción del mundo y de una cultura» (ibidem, 
p. 631).

44  Frente al materialismo vulgar, Gramsci sostendrá que la «creencia» en la objetividad del 
mundo externo es en realidad un residuo del sentido común católico que enseña que «el mundo, 
la naturaleza, el universo han sido creados por dios antes de la creación del hombre» (ibidem, p. 



113

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Por todo lo dicho, parece evidente que la evolución lingüística de 
Gramsci hacia el antirreferencialismo se halla entrelazada con su ten-
dencia general a relativizar la centralidad de la metáfora arquitectónica 
base-superestructura45 en favor de aquel otro modelo basado en la 
circularidad de los diferentes lenguajes científicos y filosóficos recí-
procamente traducibles. En esta última imagen las relaciones econó-
micas no gozarían de privilegio ontológico alguno, siendo solo uno 
de los lenguajes en los que resultarían expresables las prácticas de una 
sociedad determinada: el «acto “impuro”».46 Así, cada uno de los len-
guajes teóricos no es sino una abstracción determinada de una cierta 
situación práctica,47 abstracción que, en tanto que científica, se produ-
ce mediante la intervención de procesos metodológicamente reglados 
a partir de los cuales se logran describir las leyes abstractas que rigen 
las regularidades que son propias de un cierto automatismo social.48

El itinerario de lectura propuesto muestra un Gramsci que no pos-
tula un afuera del que derivar la literalidad del discurso teórico. Y 
dicho afuera tampoco puede ser el mentado «acto “impuro”», pues 
en esta acción se traducen ya siempre las coordenadas de una deter-
minada concepción del mundo. Es decir, el «acto “impuro”» es ya 
el fruto de un determinado enlace entre teoría y práctica, es acción 
en el mundo que reproduce y se guía por una cierta concepción del 
mundo: «se es siempre hombre-masa u hombre-colectivo».49

En este sentido, la falta de restricciones a priori que caracteriza 
al «historicismo absoluto» gramsciano, unida a la reflexión sobre la 
exterioridad del mundo externo y sobra la metaforicidad del lengua-
je restringida a la semántica histórica, nos sitúan frente a un plan-
teamiento tan posfundacional y anti-empirista como podría serlo el 

659). Por el contrario, el sardo defiende una concepción subjetivista que a menudo le ha valido la 
acusación de idealismo: «¿Parece que pueda existir una objetividad extrahistórica y extrahumana? 
¿Pero quién juzgará tal objetividad? ¿Quién podrá ponerse bajo esta especie de «punto de vista 
del cosmos en sí», y qué significará tal punto de vista? […] Objetivo significa siempre «humana-
mente objetivo», lo que puede corresponder con exactitud a «históricamente subjetivo», es decir, 
que objetivo significaría “universal subjetivo”» (ibidem, p. 662).

45  Para la reconstrucción somera de dicho proceso, cfr. G. Cospito, Struttura e superstruttura, en 
Le parole di Gramsci. Per un lessico dei «Quaderni del carcere», a cura di F. Frosini e G. Liguori, Roma, 
Carocci, 2004, pp. 227-46.

46  Cfr. Cuaderno 11, § 64: Gramsci, Cuadernos de la cárcel. Cuadernos 6-11, cit., p. 728.
47  Cfr. Cuaderno 10 II, § 32: ibidem, p. 549.
48  Cfr. Cuaderno 10 II, § 8: ibidem, p. 526.
49  Cfr. Cuaderno 11, § 12: ibidem, p. 630.



114

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

defendido por Laclau y Mouffe. Sin embargo, se trata en el caso de 
Gramsci de un posfundacionalismo que «no fía la apertura de lo so-
cial a la dicotomía entre infinita significatividad y significaciones da-
das cada vez, según una ontología de la diferencia», sino que se apoya 
en «la inmanencia de la teoría a la práctica».50

3. El resto
Sin embargo, la teoría de la traducibilidad, y con ello volvemos 

sobre el resto que diferencia a Gramsci del posmarxismo, no postula 
la imposibilidad de totalización de los distintos discursos, de los di-
versos lenguajes científicos en los que cabe traducir la práctica social. 
Antes bien, cada uno de los lenguajes científicos y filosóficos ha de 
ser ya total, completo: ha de decir todo lo que puede decir cualquier 
otro discurso, pues solo así podrá traducirlo exhaustivamente y ser 
traducido por él de forma igualmente exhaustiva. En otras palabras, 
ambos han de ser totalidades en condiciones de decir lo mismo en una 
forma diferente. Esta es la condición de que los lenguajes que compo-
nen la concepción del mundo de la filosofía de la praxis, sus partes 
integrantes,51 puedan ser traducibles recíprocamente:

Si estas tres actividades son elementos constitutivos necesarios de una misma 
concepción del mundo, necesariamente ha de darse, en sus principios teóricos, 
la convertibilidad de la una a la otra, traducción recíproca en el lenguaje propio 
y específico de cada elemento constitutivo: uno está implícito en el otro, y todos 
juntos forman un círculo homogéneo.52

Sin embargo, la idea de una concepción del mundo formada por la 
coexistencia de totalidades teóricas plenas no debe llevarnos a pensar 
el marxismo de Gramsci como una recaída en la metafísica de la pre-
sencia. Como supo ver tempranamente Badaloni en su reseña crítica 
de Hegemonía y estrategia socialista, no debemos obviar que Gramsci 
introduce una «fuerza deconstructiva de la presencia» que podemos 
identificar en «lo molecular».53 Asimismo, Frosini ha rastreado en las 

50  F. Frosini, La religione dell’uomo moderno Politica e verità nei «Quaderni del carcere» di Antonio 
Gramsci, Roma, Carocci, 2010, p. 25.

51  Cfr. Cuaderno 10 II, § 9: Gramsci, Cuadernos de la cárcel. Cuadernos 6-11, cit. pp. 527-28.
52  Cuaderno 11, § 65: ibidem, pp. 728-29.
53  N. Badaloni, Il problema dell’immanenza nella filosofia politica di Antonio Gramsci, Venezia, Arse-

nale Editrice, 1988, pp. 91-92. Sobre la problemática de “lo molecular” remitimos al excepcional 
trabajo de Antonio Di Meo, Processi molecolari, psicologia e storia, en Id., Decifrare Gramsci. Una lettura 



115

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Tesis sobre Feuerbach la idea de una «paradójica totalidad abierta» que 
podría encontrar una marca terminológica en el uso del galicismo 
ensemble en la VI Tesis, en detrimento de los habituales Das Ganze o 
Die Totalität.54

Permítasenos añadir aquí la idea de «resto» como garante del ca-
rácter abierto de la circularidad de discursos totales que componen la 
concepción del mundo marxista. El resto o desajuste entre la práctica 
social y su expresión en términos universales – en las leyes abstractas 
de los distintos lenguajes – garantiza que la relación entre universal y 
particular, entre teoría y práctica, esté dislocada. Con ello, el vínculo 
de lo universal y lo particular rehúye la forma de una circularidad 
determinista que considere la agencia particular como mera repro-
ducción de una ley histórica, postulando la necesidad de prever en 
el propio nivel teórico la necesidad de reajustes, de reintegrar los 
desvíos en las regularidades sociales que producen innovaciones en 
el universal.

Asimismo, la idea de resto en la traducción recíproca de los distin-
tos lenguajes científicos garantiza que política e ideología no pueden 
ser una mera expresión mecánica de la economía. Pero, a diferencia 
de lo que sucedía en el planteamiento de Laclau y Mouffe, el marco 
gramsciano no evapora la específica capacidad determinante de las 
distintas instancias, pues, para que haya traducibilidad, lo descrito en 
cada lenguaje ha de ser compatible con lo descrito en los demás. Los 
distintos lenguajes han de remitir a la misma práctica o, como lo ex-
presa Gramsci, estos serán traducibles entre sí si remiten a una mis-
ma fase de desarrollo histórico: «dos estructuras fundamentalmente 
similares tienen superestructuras “equivalentes” y recíprocamente 
traducibles, cualquiera que sea el lenguaje particular nacional».55

Las relaciones económicas – susceptibles de ser descritas y estu-
diadas en su autonomía gracias al lenguaje de la economía política 
– conservan aquí su capacidad causal, esto es, su capacidad para aco-
tar las traducciones legítimas en los otros lenguajes en un momento 
determinado, o lo que es lo mismo, solo serán compatibles en cada 

filologia, Roma, Bordeaux, 2020, pp. 134-202.
54  Frosini, La religione dell’uomo moderno, cit., p. 48. Y antes: E. Balibar, La filosofia di Marx, 

Roma, manifestolibri, 1994, p. 36.
55  Cuaderno 11, § 49: Gramsci, Cuadernos de la cárcel. Cuadernos 6-11, cit., p. 712. Sobre la 

posibilidad de la traducción fundada sobre la «igualdad de realidad efectiva», cfr. ibidem, p. 412.



116

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

configuración concreta con un número limitado de discursos políti-
cos e ideológicos. Esto no significa que la economía devenga un deus 
absconditus o un arché capaz de totalizar sin resto el ensemble de las re-
laciones sociales convirtiéndolas en simples expresiones suyas, pues 
su capacidad de determinación por vía negativa es idéntica a la que 
puede ser propia de la política o de la ideología.

El modelo de la traducibilidad implica la coherencia entre los dife-
rentes lenguajes, el hecho de que una determinada práctica expresada 
en un discurso político dado no puede resultar coherente con cualquier 
expresión de la misma práctica en el lenguaje de la filosofía o de la 
economía. Así, cada discurso regional puede ser coherente con una 
pluralidad de discursos expresados en los demás lenguajes regiona-
les, pero no puede resultar coherente con cualquier discurso. De este 
modo, la economía (como la política o la ideología) conserva una 
cierta capacidad causal, aunque solo sea por vía negativa, aunque solo 
se exprese en el hecho de que no puede ser incoherente con los de-
más discursos que están en condiciones de traducir teóricamente un 
mismo estadio de desarrollo práctico.56

4. Una coda práctica para un marxismo posfundacional
Todo lo dicho no niega – aunque tampoco lo exige a priori – la 

posibilidad de dar una prioridad causal a la estructura económica 
como rasgo característico de un programa estratégico-normativo de 
corte marxista, esto es, del programa de autogobierno de las clases 
subalternas. Dicha prioridad resultaría compatible, por ejemplo, con 
el modelo sostenido por Giovanni Vailati en el texto Sull’applicabilità 
dei concetti di causa ed effetto nelle scienza storiche y con su definición de la 
idea de causa como «antecedente constante».57

La relación entre estructura y superestructura, según su argumen-
tación, no sería entonces de causa-efecto, sino de influencia recíproca 
entre ambas esferas, lo cual permitiría a los adalides del materialismo 
histórico afirmar el predominio de lo económico sin que esto signifi-
case negar eficacia a las superestructuras como «causas modificado-

56  Sobre el concepto gramsciano de «coherencia», cfr. P. D. Thomas, The Gramscian Moment. 
Philosophy, Hegemony and Marxism, Leiden-Boston, Brill, 2009, pp. 362-80.

57  G. Vailati, Sull’applicabilità dei concetti di causa ed effetto nelle scienze storiche, en Id., Scritti (1863-
1909), Firenze, B. Seeber, 1911, pp. 459-64.



117

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

ras de la estructura y de la vida económica misma».58 Según Vailati, 
la inclinación por los factores económicos «para aplicarle a ellos, ex-
cluyendo al resto, el nombre de “causas”»59 responde en las ciencias 
históricas «a una distinción de índole esencialmente práctica» y que, 
en realidad, tiene que ver con «la representación que nos hacemos del 
modo y del orden en el que deberemos, o querremos, proceder para 
modificar la tendencia de los hechos de los que se trata».60

Así, si leemos simultáneamente la reflexión de Gramsci sobre la 
traducibilidad de los lenguajes científicos y filosóficos y la argumen-
tación de una de sus fuentes reconocidas en este filón teórico, Gio-
vanni Vailati, estaremos en condiciones de ganar un modelo que, 
desde el momento mismo de su exposición, pueda dar una primacía 
práctica a lo económico sin que esto signifique convertir dicha esfera 
en un fundamento de lo social. Asimismo, el posfundacionalismo 
gramsciano que, aún tentativamente, hemos tratado de perfilar per-
mitiría abordar como dos partes orgánicas de una misma grilla de 
análisis el momento de la práctica transformadora y el del marco 
teórico que la define, de un modo tal que «lo sedimentado», la for-
ma específica de la coyuntura, las contingentes regularidades prác-
ticas que gozan de una existencia que produce efectos, se conciban 
como ya siempre condicionando el juego infinito de lo social.61 Es 
decir, Gramsci puede ofrecer una solución al punto de llegada de la 
argumentación laclausiana, al problema del carácter desnivelado (une-
venness) de lo social frente al que hubo de detenerse el formalismo de 
su planteamiento.62

58  Ibidem, p. 463.
59  Ibidem.
60  Ibidem.
61  E. Laclau, ¿Por qué los significantes vacíos son importantes para la política?, en Id., Emancipación y 

diferencia, Buenos Aires, Ariel, 1996, p. 81.
62  F. Frosini, Sobredeterminación: una pieza suelta en el puzle populista, en Efecto Gramsci. De la reno-

vación del marxismo al populismo contemporáneo, ed. por J. L. Villacañas y A. Garrido, Madrid, Lengua 
de trapo, 2021, pp. 411-28: 425.


