
In
te

rn
at

io
na

l G
ra

m
sc

i J
ou

rn
al

 
Scientific Journal 
ISSN 1836-6554 (online)
Open access article licensed under CC-BY 4.0
DOI: https://doi.org/10.14276/igj.v6i2.5113

Vol. 6, n. 2 (2025)

Il disagio della dialettica.
 Gramsci, il nazionale-popolare e la critica operaista

Abstract
Questo saggio esamina il concetto gramsciano di nazionale-popolare, evidenziandone il ruolo centrale 
all’interno della filosofia della prassi, come categoria sia culturale che politica. Lungi dall’essere una nozione 
meramente letteraria, il nazionale-popolare viene mostrato come parte integrante della formazione di un 
soggetto rivoluzionario e del superamento dialettico della frattura storica tra popolo e nazione, una 
separazione rafforzata dall’egemonia borghese postunitaria in Italia. Attraverso un confronto critico con le 
traiettorie teoriche dell’operaismo e del post-operaismo italiani – in particolare gli scritti di Mario Tronti e 
Toni Negri – il saggio contrappone l’enfasi gramsciana sulla mediazione, l’egemonia e la lotta culturale a una 
visione dell’antagonismo radicata nell’immediatezza e nella spontaneità. Queste posizioni post-hegeliane e 
anti-dialettiche, si sostiene, riflettono in ultima analisi tratti chiave dell’ideologia neoliberista, nonostante le 
loro pretese di radicalità. Riprendendo l’elaborazione gramsciana del nazionale-popolare come processo di 
elevazione culturale e unificazione politica, il saggio propone un quadro di riferimento per la comprensione 
della lotta di classe che evita sia le concezioni economiciste sia quelle mitiche della resistenza. Il 
nazionale-popolare emerge così come un concetto capace di informare la politica emancipatrice 
contemporanea, fondata sulla produzione dialettica della volontà collettiva e orientata alla costruzione di una 
nuova civiltà comunista.

Keywords
Nazionale-popolare, Dialettica, Filosofia della praxis, Operaismo, Post-operaismo, Moltitudine

Paolo Desogus
Sorbonne Université, paolodesog@yahoo.it

Received: 30.06.2025  - Accepted: 20.10.2025  - Published: 31.12.2025

The Discomfort of Dialectics. 
Gramsci, the National-Popular, and Workerist Critique

Abstract
This essay examines the Gramscian concept of the national-popular, highlighting its central role within the 
philosophy of praxis as both a cultural and political category. Far from being a merely literary notion, the 
national-popular is shown to be integral to the formation of a revolutionary subject and to the dialectical 
overcoming of the historical divide between people and nation, a separation reinforced by post-unification 
bourgeois hegemony in Italy. Through a critical engagement with the theoretical trajectories of Italian 
workerism and post-workerism – especially the writings of Mario Tronti and Toni Negri – the essay contrasts 
the Gramscian emphasis on mediation, hegemony, and cultural struggle with a vision of antagonism rooted in 
immediacy and spontaneity. These post-Hegelian and anti-dialectical positions, it is argued, ultimately reflect 
key features of neoliberal ideology, despite their claims to radicalism. By returning to Gramsci’s elaboration 
of the national-popular as a process of cultural elevation and political unification, the essay proposes a 
framework for understanding class struggle that avoids both economist and mythic conceptions of resistance. 
The national-popular thus emerges as a concept capable of informing contemporary emancipatory politics, 
grounded in the dialectical production of collective will and oriented toward the construction of a new 
communist civilization.

Keywords
National-popular, Dialectic, Philosophy of Praxis, Workerism, Post-Workerism, Multitude



«International Gramsci Journal», Vol. 6, 2025, n. 2.

Il disagio della dialettica. Gramsci, il 
nazionale-popolare e la critica operaista

Paolo Desogus

1. Nazionale-popolare e filosofia della praxis
Questo intervento prende le mosse dal tema del nazionale-popo-

lare, fra le nozioni del periodo carcerario più citate di Gramsci, ma 
forse anche una delle più fraintese a causa della trasformazione che 
questa coppia di termini ha subito rispetto al suo impiego originario. 
«Nazionale-popolare» o come più spesso capita di leggere «nazional-
popolare» ha assunto nel corso degli anni un’accezione quasi sempre 
negativa, che tradisce la lettera dei Quaderni e che il più delle volte si 
riferisce a quella parte della produzione culturale aderente ai senti-
menti più plebei e provinciali attribuiti alle masse popolari italiane. 
Non c’è dunque nulla di innocente nella caduta dell’ultima vocale 
di “nazionale”.1 A questa distorsione impostasi nell’uso corrisponde 
infatti una vera e propria manipolazione ideologica, ovvero il ritorno, 
sotto mentite spoglie, del vecchio spirito elitario, sempre pronto a 
giustificare la divisione di classe e a confinare i sentimenti popolari ai 
margini, nel novero di quelle espressioni culturali «inferiori», prive di 
legittimità estetica e di qualsiasi valore civile.

Lo spostamento di senso dal «nazionale-popolare» al «nazionalpo-
polare» è in questo senso la traccia di un’esclusione politica. Mette su 
uno stesso piano la cultura leggera di grande consumo, che va dalla 
canzone alla fiction sino ai riti sportivi, e le manifestazioni espressive 
nate dal basso, che resistono alla colonizzazione del capitale e che 
custodiscono un sentimento del mondo popolare da cui occorre eli-
minare ogni traccia di effettualità storica. Completamente opposta era 
invece la pregnanza di senso espressa nei Quaderni del carcere. In Gram-
sci «nazionale-popolare» rimanda infatti alla grande cultura europea, 
al romanzo di Balzac o di Dostoevskij, cioè a quegli autori di opere 

1  Sull’apocope di “nazionale” cfr. G. Schirru, Nazionalpopolare, in Pensare la politica. Scritti per 
Giuseppe Vacca, a cura di F. Giasi, R. Gualtieri e S. Pons, Roma, Carocci, 2009, pp. 239-53. Sul 
concetto di nazionale-popolare vedi inoltre L. Durante, Nazionale-popolare, in Le parole di Gramsci, 
Roma, a cura di F. Frosini e G. Liguori, Roma, Carocci, 2004, pp. 150-69.



56

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

capaci di calarsi nel vivere e sentire il mondo delle classi popolari per 
elevarne i sentimenti e le aspirazioni e sottrarle dai margini della storia.

Occorre nondimeno precisare che il significato di questa nozio-
ne esprime una valenza non riducibile al discorso culturale, né tan-
to meno alla sola letteratura del canone. Gramsci è del resto molto 
interessato alla nascente società di massa, alla funzione dei giornali 
e delle riviste. Non meno significativa è poi la sua attenzione al «bre-
scianesimo»2 e al romanzo d’appendice, da cui ha tratto importanti 
considerazioni sul superomismo, che trovano ancora oggi interesse 
nella critica.3 Non è dunque in discussione il rilievo di Gramsci nello 
studio dei problemi sovrastrutturali. Ma questo merito è stato tanto 
più grande quanto più letto in un senso intimamente dialettico con 
la base strutturale. Il nazionale-popolare si riferisce infatti a qualcosa 
di più ampio e complesso, che ha certamente a che fare con i temi 
letterari e culturali, non separabili anche da interrogativi sul valore 
artistico,4 ma che nell’ottica gramsciana si saldano al tema della lotta 
di classe e della formazione del soggetto rivoluzionario.

In questo senso il nazionale-popolare è in tutto e per tutto tra le 
principali categorie della filosofia della praxis. La sua elaborazione è 
radicata nell’analisi storico-politica che Gramsci ha svolto sulla vi-
cenda italiana e in particolare sul ruolo dei suoi intellettuali e sulle 
contraddizioni del Risorgimento. Mentre sul piano più strettamente 
filosofico partecipa al superamento di ogni residuo positivistico e 
meccanicistico del marxismo allo scopo di saldare teoria ed esigenza 
di trasformazione della realtà. Proprio per questo lo studio del nazio-
nale-popolare è parte integrante del lavoro di costruzione della «vo-
lontà politica».5 Nasce dell’idea gramsciana secondo cui «gli uomini 
prendono coscienza della loro posizione sociale e quindi dei loro 
compiti sul terreno delle ideologie».6 In quest’ottica, attraverso la giu-

2  Sul «brescianesimo» cfr. M. Paladini Musitelli, Brescianesimo, ivi, pp. 35-54.
3  Ad aver restituito vita al tema del superomismo è stato Umberto Eco nel suo Il superuomo 

di massa. Retorica e ideologia nel romanzo popolare, Milano, Bompiani, 1976. Cfr. inoltre R. Morden-
ti, De Sanctis, Gramsci e i pro‑nipotini di padre Bresciani. Studi sulla tradizione culturale italiana, Roma, 
Bordeaux, 2019; R. Descendre, «Surhomme», «bas romantisme», fascisme: Antonio Gramsci et le roman 
populaire français, in La France d’Antonio Gramsci, éd. par R. Descendre et J.-C. Zancarini, Lyon, 
ENS Éditions, 2021, pp. 113-52.

4  Di significativa importanza è in particolare Quaderno 23, § 7: QC, pp. 2193-95.
5  Quaderno 13, § 1: QC, in particolare pp. 1559-61.
6  Quaderno 10 II, § 41: QC, pp. 1318-19.



57

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

stapposizione dei termini di «nazionale» e «popolare», Gramsci indica 
il progetto di convergenza e di integrazione tra popolo e nazione che 
l’egemonia liberale e borghese postunitaria ha tenuto invece separati 
con ricadute sulla produzione culturale e sulla posizione degli intel-
lettuali e delle forze egemoni rispetto alle masse popolari, confinate a 
un ruolo marginale e passivo.

In opposizione al tentativo di leggere il nazionale-popolare come 
una nozione minore, essenzialmente letteraria e scorporabile dal pen-
siero di Gramsci, e soprattutto in opposizione all’interpretazione che 
considera il suo contenuto come un residuo populistico di ascendenza 
«giobertiana» – secondo la ricostruzione di Asor Rosa7 – occorre fare 
luce soprattutto sulla sua natura intimamente dialettica, strettamente 
legata ai principali nodi teorici dei Quaderni. Il nazionale-popolare 
non è l’espressione delle masse disgregate, colte nella loro oggettiva 
spontaneità: questa categoria chiama in causa l’insieme dei gruppi 
sociali capaci di elevarsi a soggetto della storia e di far coincidere, 
per mezzo del lavoro culturale e politico, il proprio punto di vista e 
le proprie aspirazioni con il punto di vista e le aspirazioni dell’intera 
nazione. Lo statuto del nazionale-popolare è pertanto culturale, ma 
è allo stesso tempo storico-politico: è strettamente calato nella lotta 
per l’egemonia e definisce l’area di formazione del soggetto rivolu-
zionario portatore della «nuova civiltà» comunista. Prefigura infatti 
un modo nuovo di vivere e sentire il mondo fondato su un orizzonte 
di senso che riflette la prima tappa verso la condizione materiale libe-
rata dallo sfruttamento e dal dominio di classe.

Tornerò in modo più circostanziato sulla specificità del naziona-
le-popolare gramsciano, ma nell’economia di queste pagine vorrei 
farlo alla luce di alcuni sviluppi teorici sorti in Italia negli anni Ses-
santa e facenti capo alla traiettoria filosofica che ha preso le mosse 
dall’operaismo e da quei suoi intellettuali che, seppure da posizio-
ni non sempre assimilabili, hanno individuato proprio nel naziona-
le-popolare l’elemento di maggiore debolezza dell’impianto teorico 
dei Quaderni e della linea politica a essi ispirata, cioè quella del Partito 
comunista italiano. Mi riferisco in particolare a Mario Tronti, limi-

7  A. Asor Rosa, Scrittori e popolo (1965) – Scrittori e massa (2015), Torino, Einaudi, 2015. La 
ricostruzione è stata contestata da M. B. Luporini, Alle origini del «nazionale-popolare», in Antonio 
Gramsci e il “progresso intellettuale di massa”, a cura di G. Baratta e A. Catone, Milano, Unicopli, 1995, 
pp. 43-51.



58

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

tatamente agli scritti raccolti nel suo Operai e capitale, e a Toni Negri, 
di cui si prenderanno in esame anche gli sviluppi successivi alla fine 
dell’operaismo e al distacco da Tronti. A loro andrebbe poi affiancato 
il nome di Asor Rosa, soprattutto per il suo Scrittori e popolo. Ma dato 
che l’obiettivo del mio intervento è quello di mettere in risalto gli 
aspetti filosofico-politici del nazionale-popolare, non mi soffermerò 
sulla sua lettura, di cui del resto mi sono occupato altrove.8

Come in parte anticipato, il nesso di problemi che in queste pagi-
ne desidero approfondire riguarda i temi della dialettica, della tota-
lità e della formazione del soggetto politico, tutti argomenti a mio 
avviso ancora oggi centrali per comprendere e agire sul presente 
attraverso Gramsci e attraverso le sue categorie. Il confronto con 
l’interpretazione operaista e post-operaista, alla luce del naziona-
le-popolare mi pare infatti che consenta di individuare una delle 
principali trame del pensiero antidialettico che, in anni più recenti, 
ha condotto all’elaborazione di un’idea di antagonismo – l’anta-
gonismo delle moltitudini – incapace non solo di sfidare l’ideolo-
gia neoliberale, ma incapace persino di rendersi autonomo dal suo 
dominio, finendo di fatto complice della sua egemonia e della sua 
rivoluzione passiva.

2. Tronti e il rifiuto radicale della mediazione e del concetto di cultura
Come è noto, la parabola antigramsciana dell’operaismo e poi 

del post-operaismo prende le mosse da Tronti, il quale già nel con-
vegno del 1958, sulla spinta della lettura di Galvano Della Volpe,9 
si distanzia dalle letture più vicine al Pci e intravede nello stretto 
legame a Hegel la fragilità del materialismo dei Quaderni. Tronti 
ravvisa in quest’ottica una prossimità di Gramsci a Lukács. Il mar-
xismo sarebbe infatti da entrambi concepito come la realizzazione 
del pensiero hegeliano: cioè la sua «conclusione».10 La posizione 
di Tronti, comune ad altri giovani marxisti degli anni Cinquanta, è 

8  P. Desogus, Cultura, mediazione e popolo in Gramsci, in Il presente di Gramsci. Letteratura e ideologia 
oggi, a cura di P. Desogus, M. Cangiano, M. Gatto e L. Mari, Giulianova, Galaad, 2018, pp. 60-89.

9  Sul legame tra Tronti e Della Volpe cfr. G. Liguori, Gramsci conteso. Interpretazioni, dibattiti e 
polemiche (1922‑2012), seconda edizione riveduta e accresciuta, Roma, Editori Riuniti University 
Press, 2012, pp. 159-61.

10  M. Tronti, Alcune questioni intorno al marxismo di Gramsci, in Studi gramsciani. Atti del convegno 
tenuto a Roma nei giorni 11-13 gennaio 1958, Roma, Editori Riuniti, 19732, p. 311 (ora anche in 
Id. Scritti su Gramsci, a cura e con saggio introduttivo di P. Serra, Bologna, DeriveApprodi, 2024).



59

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

però diversa. Secondo Tronti, occorre valorizzare l’elemento di rot-
tura da Hegel compiuto da Marx: «Hegel non ha bisogno di essere 
concluso; Hegel è già la conclusione. È proprio la conclusione che 
Marx rifiuta».11

Questa affermazione, molto netta e perentoria, è di poco succes-
siva ai fatti d’Ungheria del 1956 e certamente risente del contesto 
politico successivo all’VIII congresso del Pci e alla relazione di To-
gliatti sulla «via italiana al socialismo», dove il segretario comunista 
ribadisce la propria continuità con Gramsci12 e dove riafferma l’anco-
raggio italiano alle istituzioni nate dopo la Resistenza e la Costituente 
(«la democrazia di tipo nuovo»).13 Non meno significative sono però 
anche le preoccupazioni teoriche dovute alla sempre più sentita esi-
genza di tornare a Marx, talvolta anche contro Gramsci e contro il 
suo reclutamento nel cammino lungo «la via italiana al socialismo». 
Seppure da posizioni talvolta diverse, Della Volpe e numerosi altri 
intellettuali, alcuni dei quali interni al Psi, si fanno promotori della 
rilettura del Capitale orientata a restituire al marxismo la sua scienti-
ficità invece minata da un umanesimo ancora troppo idealistico, che 
proprio in Gramsci, e in particolare nel Gramsci promosso dal Pci, 
trovava una sponda e una giustificazione.14

Come emerge più nettamente negli scritti poi raccolti in Operai e ca-
pitale, la linea gramsciana di Togliatti non sarebbe in grado di cogliere 
le novità dello sviluppo industriale italiano e la posizione che assume 
la classe operaia nel contesto capitalista del miracolo economico. Il 
marxismo di Gramsci, per Tronti, sarebbe ancora troppo legato a 
Hegel e alla totalità che intrappola il punto di vista operaio e che lo 
assoggetta a quello dei ceti dominanti.

A partire da queste conclusioni, sempre in Operai e capitale, Tronti 
critica lo storicismo e dunque «la maledetta tesi politica controrivo-
luzionaria che vuole far ripercorrere agli operai tutta quanta la storia 
della borghesia». Nella sua lettura non c’è filosofia, né cultura di cui 
la classe operaia sarebbe erede: «La cultura infatti […] è sempre bor-

11  Ivi, pp. 312-13.
12  P. Togliatti, La via italiana al socialismo, rapporto al comitato centrale del Pci, 24 giugno 1956, 

in Id., Opere, Vol. VI: 1956-1964, a cura di L. Gruppi, Roma, Editori Riuniti, 1984, pp. 152-53.
13  Ivi, pp. 169-70.
14  G. Vacca, Storiografia e vita nazionale. Liberalismo e marxismo nell’Italia del Novecento, Roma, 

Treccani, 2022, pp. 137-76.



60

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

ghese: è sempre cioè rapporto tra intellettuali e società, intellettuali 
e popolo, intellettuali e classe; e sempre per questa via mediazione dei 
contrasti e loro soluzione in altro».15

Il termine «mediazione», come sarà poi nel pensiero operaista 
di Toni Negri, è qui interpretato come sinonimo di compromesso, 
anzi si direbbe di compromissione con le istituzioni borghesi, da cui 
discenderebbe il principio della rinuncia al conflitto e dunque delle 
aspirazioni rivoluzionarie. Prosegue subito dopo Tronti: «Se cultura 
è ricostruzione della totalità dell’uomo, ricerca della sua umanità nel 
mondo, vocazione a tenere unito ciò che è diviso, – allora è un fatto 
per sua natura reazionario e come tale va trattato».16

La polemica ha evidentemente come bersagli la filosofia della pra-
xis, il suo portato umanistico insieme alla prospettiva di costruzione 
del soggetto politico su cui Gramsci riflette nelle pagine dei Quaderni 
dedicate alla «connessione sentimentale», al passaggio dall’in sé al per 
sé e dunque alla presa di coscienza delle contraddizioni del reale, 
che nell’ottica della filosofia della praxis conducono al superamento 
del momento economico-passionale in quello etico-politico.17 L’ope-
raismo di Tronti (e successivamente di Negri) rifiuta in toto questi 
passaggi dialettici. A suo avviso stare dentro la mediazione di tipo 
gramsciano, sposata dal Pci, non consente di cogliere il ruolo della 
classe operaia rispetto allo sviluppo capitalistico. Attraverso una for-
mula che poi è diventata celebre, tanto da essere ripresa ripetutamen-
te anche per definire uno dei concetti chiave dell’operaismo, ovvero 
quello dell’«autonomia operaia», Tronti afferma che occorre pren-
dere atto di quella che altrove ha definito come una vera e propria 
«rivoluzione copernicana»18 e cioè l’idea che lo sviluppo capitalistico 
è determinato dalle lotte sociali e non il contrario. Pertanto la classe 
operaia, che ne è protagonista, «deve presentarsi come componente 
interna dello sviluppo e al tempo stesso come sua interna contraddi-

15  M. Tronti, Operai e capitale, Roma, DeriveApprodi, 20134, p. 247 (corsivo mio).
16  Ibidem.
17  Qui faccio riferimento in particolare alla celebre nota sulla catarsi: Quaderno 10 II, § 6: 

QC, p. 1244.
18  L’idea di «rivoluzione copernicana» ha trovato sviluppo in Operai e capitale, ma è stata fissata 

con questa formula da Tronti successivamente per poi essere ripresa in diverse circostanze, an-
che in anni più recenti nell’ambito post-operaista. Cfr. M. Tronti, [La rivoluzione copernicana], 1963, 
in Id., Il demone della politica. Antologia di scritti (1958‑2015), a cura di M. Cavalleri, M. Filippini e J. 
M. H. Mascat, Bologna, il Mulino, 2018, pp. 123-36.



61

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

zione».19 Ecco che dunque lo studio dei rapporti di produzione va de-
mistificato, deideologizzato allo scopo di liberare l’iniziativa operaia, 
che così può appropriarsi consapevolmente della propria facoltà di 
determinare la modernità capitalistica e di scandire il ritmo della sua 
razionalizzazione tecnologica e burocratico-politica.

Tale opera di demistificazione e di deideologizzazione, per liberare 
il processo di «soggettivazione», altra categoria chiave dell’operaismo, 
deve rivolgersi proprio contro quelle forze sociali che si ostinano a 
leggere la lotta di classe in termini dialettici dentro la cornice delle 
alleanze democratiche. A questo proposito Tronti è esplicito nel met-
tere sotto accusa Togliatti e la sua «volgarizzazione […] del partito 
nuovo».20 Nel quadro della democrazia progressiva e della via italiana 
al socialismo «[l]a tensione tra capitale e lavoro diventa […] una “isti-
tuzione legale della società”»21 che spegne le speranze rivoluzionarie 
e cala sulla classe operaia il punto di vista dei ceti dominanti.

Alla classe operaia spetta al contrario il compito di recuperare il 
proprio punto di vista di fabbrica sciogliendo tutte quelle mediazioni 
ideologiche e culturali che la legano al potere del capitale e che conti-
nuano a configurarla sotto un piano ad esso subordinato.22 In questo 
senso deve dunque liberarsi di tutte le incrostazioni populistiche che 
la tengono ancorata alla rappresentazione di sé come classe subalter-
na. Lo stesso marxismo non deve essere più concepito come «andata 
al popolo», secondo la formula dei Quaderni. Secondo Tronti, in uno 
dei passaggi di Operai e capitale più antigramsciani, la classe operaia 
viene dal popolo, ma non è popolo:

[C]hi – come noi – si mette dal punto di vista operaio non ha più bisogno di 
«andare verso il popolo». Noi stessi infatti veniamo dal popolo. E come la classe 
operaia si emancipa politicamente dal popolo stesso nel momento in cui non 
si pone più come classe subalterna, così la scienza operaia rompe con l’eredità 
della cultura borghese nel momento in cui non assume più il punto di vista della 
società, ma quello della parte che vuole rovesciarla.23

19  Id., Operai e capitale, cit., p. 54.
20  Ivi, p. 115.
21  Ivi, p. 69.
22  Secondo Tronti occorre adottare «la forma di lotta del rifiuto, la forma di organizzazione 

del no operaio: rifiuto di collaborare attivamente allo sviluppo capitalistico, rifiuto di proporre 
positivamente un programma di rivendicazioni» (ivi, p. 249).

23  Ivi, p. 247



62

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Per dare luogo a questo rovesciamento occorre allora «l’urto vio-
lento di un colpo distruttivo: qui la critica dell’ideologia deve consapevolmen-
te porsi dal punto di vista operaio come critica della cultura»,24 definita nelle 
stesse pagine come «lavoro di dissoluzione di tutto quanto già c’è, 
rifiuto di continuare a costruire sul solco di questo passato». Un’ulte-
riore spinta espressa in chiave antiumanistica chiude il ragionamento 
trontiano:

L’Uomo, la Ragione, la Storia, queste mostruose divinità vanno combattute 
e distrutte, come fossero il potere del padrone. Non è vero che il capitale ha 
abbandonato questi suoi antichi dei. Ne ha solo fatto la religione del movimento 
operaio: è così che continuano a governare attivamente il mondo degli uomini.25

Tronti, che più tardi avrebbe di molto rivisto le sue posizioni, sino 
a riprendere la militanza nel 1967 nel Pci, tende tuttavia a precisare 
che la sua riflessione non si colloca propriamente nella prospettiva 
dell’antiumanesimo. Il suo è piuttosto il rifiuto di esser parte anche 
solo polemica di qualcosa che irretisce le aspirazioni rivoluzionarie, 
dal momento che la negazione dell’umanesimo legherebbe ancora la 
classe operaia alla radice borghese.26 Il risultato, come sarà poi chiaro 
nella vicenda intellettuale di coloro i quali hanno raccolto l’eredità 
di Operai e capitale, è in realtà molto diversa e ha trovato forma pro-
prio nelle varie forme ostili all’umanesimo, sino alle convergenze tra 
postoperaismo dissoltosi nel postrutturalismo (Negri e Hardt) e il 
pensiero postumano.27

Stando almeno alle intenzioni la posizione di Tronti all’altezza di 
Operai e capitale è in ogni caso di radicale sottrazione, di estraneità, di 
rottura volta a porre un solco con la tradizione umanistica e dunque 
con qualsiasi prospettiva nazionale-popolare o che ancora aspira a 
una cultura d’opposizione. Non c’è terreno comune tra operai e ca-
pitale. La loro contrapposizione, secondo Tronti, deve essere netta, 
senza mediazioni di sorta che non derivino direttamente dall’espe-

24  Ibidem.
25  Ibidem.
26  «Così l’antiumanesimo, l’irrazionalismo, l’antistoricismo, da armi pratiche che potevano es-

sere nelle mani della lotta operaia, diventano prodotti culturali in mano alle ideologie capitalistiche. 
In questo modo la cultura – non per i contenuti che momentaneamente assume nell’epoca con-
temporanea, ma proprio per la sua forma permanente, cioè proprio in quanta cultura – si fa me-
diatrice del rapporto sociale del capitalismo, funzione della sua conservazione» (ivi, pp. 247-48).

27  R. Braidotti, Il postumano, trad. it. di A. Balzano, Roma, DeriveApprodi, 2014.



63

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

rienza di fabbrica.28 Non è quindi configurabile in termini gram-
sciani né come una guerra di movimento, né come una guerra di 
posizione: dalle pagine di Tronti la lotta per il rovesciamento del ca-
pitale si presenta come una sorta di duello: «La continuità della lotta 
è semplice: gli operai hanno bisogno solo di se stessi e del padrone 
di fronte a se stessi».29

Molti anni più tardi anche Negri e Hardt giungeranno a conclu-
sioni simili, seppure nel contesto neoliberale e di esaltazione della 
disintermediazione.

3. Le radici storico-politiche del nazionale-popolare
È sorprendente che nella sua riflessione sulla fabbrica sul lavoro ri-

voluzionario Tronti non tenga minimamente conto dell’esperienza di 
lotta di Gramsci e de «L’Ordine Nuovo» durante il biennio 1919-20 
e che non consideri che i Quaderni nascano, tra le tante ragioni, anche 
dalla riflessione sulla sottovalutazione degli apparati egemonici del 
capitalismo nella nascente società di massa. Certo, le forze produttive 
e i rapporti di produzione dei primi anni Sessanta studiati da Tronti 
erano enormemente più sviluppati, come lo erano però anche le ca-
pacità egemoniche e dunque il potere di neutralizzare le più radicali 
ambizioni di autonomia operaia. L’esperienza del biennio rosso e la 
meditazione carceraria degli anni successivi avrebbero dunque potu-
to ugualmente fornire elementi di riflessione proprio su quel deficit 
di dialettica che impedisce di decifrare i mutamenti egemonici di cui 
anche la classe operaia italiana è stata vittima negli anni Sessanta con 
l’affermarsi della società dei consumi.

Sul piano più filosofico-politico stupisce allora la rapidità con la 
quale Tronti affronta il tema dell’ideologia e del suo nesso con la 
totalità, per Gramsci decisivo proprio per una piena comprensione 
della relazione tra base economica e processi sovrastrutturali. Con-
trariamente a quanto affermato dagli operaisti, la filosofia della praxis 
«non è – scrive Gramsci – lo strumento di governo di gruppi domi-
nanti per avere il consenso ed esercitare l’egemonia su classi subalter-

28  Secondo Tronti: «quando si tratta della classe operaia dentro il sistema del capitale, la 
medesima forza produttiva si può contare davvero due volte: una volta come forza che produce 
capitale, un’altra volta come forza che si rifiuta di produrlo; una volta dentro il capitale, un’altra 
volta contro il capitale» (Operai e capitale, cit., p. 180).

29  Ivi, p. 93.



64

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

ne».30 Non è, contrariamente a quello che dice Tronti, «la ceralacca»31 
che tiene insieme struttura e sovrastruttura. La filosofia della praxis 
«è l’espressione di queste classi subalterne che vogliono educare se stesse all’arte 
di governo e che hanno interesse a conoscere tutte le verità, anche le 
sgradevoli e ad evitare gli inganni [...] della classe superiore e tanto più 
di se stesse».32 La filosofia della praxis non si preoccupa in altre parole 
di costruire l’egemonia nei semplici termini del consenso passivo, 
ovvero di adesione esteriore a una data visone del mondo. Aspira 
all’elevazione dei gruppi sociali a soggetto attivo, incarnato nella sto-
ria. È in tal senso l’espressione del lavoro pedagogico-politico di co-
struzione della loro volontà, capace di farsi movimento dialettico ed 
espressione di nuova civiltà.

La proposta trontiana sembra invece del tutto trascurare la fatica 
della mediazione, fino a spingersi a un gesto liquidatorio di ogni dato 
culturale e simbolico, considerato intimamente nemico, portatore di 
un’intrinseca logica di subordinazione delle forze antagoniste. In re-
altà la filosofia della praxis non intende affatto lasciarsi assoggettare 
dalla visione del mondo dei dominanti, ma intende al contrario sfida-
re tutte le falsificazioni che non consentono di pervenire alla totalità. 
Non solo, si propone anche di sottoporre a critica la falsa coscienza 
che nasce all’interno del proprio stesso punto di vista. Gramsci per 
questo motivo non nega che la filosofia della praxis e il marxismo 
siano un’ideologia; riconosce anzi che le determinazioni di senso so-
vrastrutturali che le consentono di essere operativa sono storicamen-
te situate, ma risolve questa loro parzialità con un continuo richiamo 
alla totalità e alla necessità di superare le resistenze corporativistiche 
ed egoistiche che impediscono la formazione del soggetto rivoluzio-
nario. Potremmo per questo dire che la filosofia della praxis è partecipe 
della storia in cui è calata, ma ne è allo stesso tempo la contraddizione. Come si 
legge nel Quaderno 11:

[L]a filosofia della prassi è una riforma e uno sviluppo dello hegelismo, è una 
filosofia liberata (o che cerca di liberarsi) da ogni elemento ideologico unilaterale 
e fanatico, è la coscienza piena delle contraddizioni, in cui lo stesso filosofo, in-
teso individualmente o inteso come intero gruppo sociale, non solo comprende 

30  Quaderno 10 II, § 41: QC, p. 1320.
31  Tronti, Operai e capitale, cit., p. 115.
32  Quaderno 10 II, § 41: QC, p. 1320.



65

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

le contraddizioni ma pone se stesso come elemento della contraddizione, eleva 
questo elemento a principio di conoscenza e quindi di azione.33

Il soggetto rivoluzionario non è dunque mai qualche cosa di dato 
che perviene al proprio statuto rivoluzionario per la semplice posi-
zione nei rapporti di produzione. Né è il risultato di semplici alleanze 
politiche, come talvolta rimproverato sia da Negri che da Tronti. Il 
soggetto rivoluzionario è l’esito di un processo. La stessa nozione di 
popolo-nazione non è una sommatoria di gruppi sociali diversi, ma 
è una costruzione culturale e politica. È l’esito del lavoro dialettico 
che permette alle singole istanze particolari di fare un salto qualita-
tivo. Diversamente da quanto si osserva nella tradizione operaista, 
per Gramsci non c’è mai sovrapposizione tra classe intesa in senso 
sociologico in sé e classe intesa in senso politico per sé. La classe diven-
ta soggettività rivoluzionaria per sé se è portatrice di una visione del 
mondo organica, orientata a superare i residui corporativistici di chi 
la compone e a porre continuamente se stessa nella contraddizione 
allo scopo di rafforzare la propria presa sulle traiettorie della storia.

In questo senso Gramsci supera un elemento di arretratezza che 
persiste in molto marxismo, come ad esempio in Tronti e Negri, e 
che concepisce la produzione delle idee e della cultura come luogo 
della falsa coscienza e della contraffazione dell’unica realtà che conta 
nella lotta di classe, ovvero la realtà della prassi materiale e dei rap-
porti di produzione. Secondo Gramsci, senza idee, valori, tradizioni 
e in definitiva senza una visione del mondo che aspiri a porsi come 
«nuova civiltà» è invece impossibile superare quella che sembra la 
legge immutabile del capitale e delle sue agenzie egemoniche.

Il concetto composito di nazionale-popolare nasce da questa esi-
genza di costruzione di una coscienza che tenga conto del concreto 
contesto italiano in cui dare vita a questo processo di trasformazione. 
Il richiamo al «popolo», inteso mai astrattamente, ma sempre legato 
a una determinata specificità culturale, sociale e storica, si inserisce 
nella tradizione del marxismo italiano di Labriola34. Su questa stessa 
linea anche il riferimento al «nazionale» rifugge dalle generalizzazioni 
retoriche e si collega alla meditazione gramsciana sul Risorgimento, 

33  Quaderno 11, § 62: QC, p. 1487.
34  Su questo punto cfr. N. Badaloni, Il marxismo di Gramsci. Dal mito alla ricomposizione politica, 

Torino, Einaudi, 1975.



66

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

da cui le classi popolari, secondo la lettura dei Quaderni, sono sta-
te emarginate, deprivate di un ruolo attivo. Relativamente a questa 
riflessione non deve inoltre sfuggire anche il riferimento ad alcune 
celebri pagine di Marx ed Engels sul tema della nazione, del resto 
centrale anche per Lenin. Nel Manifesto affermano che «gli operai 
non hanno patria» per cui «non si può togliere loro quello che non 
hanno». Proprio in quest'ottica poco oltre aggiungono però che «la 
prima cosa che il proletariato deve fare è di conquistarsi il dominio 
politico, di elevarsi a classe nazionale», anche se naturalmente «non certo 
nel senso della borghesia».35

In Gramsci queste parole acquisiscono un senso tutto particola-
re, che unisce alla riflessione sul Risorgimento uno dei temi capitali 
del suo pensiero, ovvero la «quistione meridionale». È anzi proprio 
a partire da tale questione che prende le mosse la problematizzazio-
ne del concetto di «gruppo sociale» poi affinato nei Quaderni,36 riferi-
mento strategico per Gramsci anche nell’ottica di costruzione di un 
soggetto popolare composto da elementi di classe non del tutto omo-
genei. Ecco un noto passo dalle Note sul problema meridionale del 1926:

Il proletariato, per essere capace di governare come classe, deve spogliarsi di 
ogni residuo corporativo, di ogni pregiudizio o incrostazione sindacalista. [...] Il 
metallurgico, il falegname, l’edile, ecc. devono non solo pensare come proletari e non più 
come metallurgico, falegname, edile, ecc., ma devono fare ancora un passo avanti: [da classe in 
sé devono diventare classe per sé - P. D.] devono pensare come operai membri 
di una classe che tende a dirigere i contadini e gli intellettuali, di una classe che 
può vincere e può costruire il socialismo solo se aiutata e seguita dalla grande 
maggioranza di questi strati sociali.37

Le radici del nazionale-popolare stanno qui: nell’esigenza di su-
peramento dialettico del momento disgregato e corporativo che nella ri-
flessione successiva dei Quaderni trova forma nel momento etico-politico, 
ovvero nel processo di ricomposizione dei gruppi sociali verso l’unità 
politica, verso la costruzione della «nazione», qui intesa naturalmente 
in senso marxiano.

35  K. Marx, F. Engels, Manifesto del Partito Comunista, Torino, Einaudi, 19706, p. 154 (corsivo mio).
36  Sul problema teorico relativo ai passi in cui la nozione di «gruppo sociale» talvolta prende 

il posto della nozione di «classe», cfr. G. Liguori, Nuovi sentieri gramsciani, Roma, Bordeaux, 2024, 
pp. 235-36.

37  NPM, p. 61 (corsivo mio).



67

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Negli scritti carcerari questa riflessione ha poi trovato sbocco nelle 
note sulla letteratura e in particolare nel Quaderno 21, in cui Gramsci 
riflette maggiormente sul nazionale-popolare. In queste pagine, per 
nulla estranee o laterali rispetto alla filosofia della praxis, il lavoro 
letterario si innesta nel processo di costruzione del nuovo soggetto 
della storia. Nella prospettiva di Gramsci la letteratura è infatti il cata-
lizzatore del sentire popolare, il luogo in cui affiorano le sue istanze, 
le sue differenze entro un processo di elaborazione estetica e cultu-
rale che le iscrive nell’orizzonte di senso nuovo, inedito, che pone le 
base per l’edificazione della nuova civiltà comunista.

4. Negri e la sfida antidialettica
Soprattutto da parte di Negri, prima ancora dell’incontro con De-

leuze, la soggettività è invece intesa in senso orizzontale e magma-
tico, ovvero come un flusso vitale, come una forza tanto più effica-
cemente antagonista quanto più capace di sbarazzarsi delle forme e 
degli abiti che la vincolano. Lo Stato, il partito e, più tardi, persino 
la Costituzione rappresentano delle trascendenze che imbrigliano la 
forza operaia nella logica del «compromesso» e delle «rivendicazioni 
gramsciane o populiste».38 L’idea di autonomia del sociale – che Ne-
gri articola intorno al principio della cooperazione e della soggettivi-
tà intese come forze produttive primarie, irriducibili alla mediazione 
istituzionale – nasce in contrapposizione alla verticalità del «politi-
co», radicata nella forte ostilità verso la vicenda del Partito comunista 
italiano da Togliatti a Berlinguer, dalla «via italiana al socialismo» al 
«compromesso storico», senza soluzione di continuità.39

Nonostante il costante riferimento al Pci e alle sue figure di riferi-
mento – Gramsci, Togliatti e Berlinguer – non compare in Negri una 
vera trattazione sistematica del loro pensiero, anche solo in vista di 

38  A. Negri, Dall’operaio massa all’operaio sociale. Intervista sull’operaismo, Verona, Ombre Corte, 
2007, p. 108.

39  I commenti polemici di Negri verso Togliatti sono innumerevoli, qui mi limito a ricordare 
la descrizione proposta in una lunga intervista dove riconnette il pensiero del segretario comu-
nista allo storicismo giobertiano, lo stesso a cui Asor Rosa, come è stato osservato, riconduceva 
il pensiero di Gramsci: «Il togliattismo era l’ideologia del compromesso e della sintesi e del 
compromesso ad ogni costo. Sulla base di un pensiero che era essenzialmente lo storicismo 
giobertiano, molto più che lo storicismo Gramsci, le forze popolari, queste erano il soggetto; il 
termine classe era completamente sparito dalla circolazione, tranne che in occasioni liturgiche. Il 
togliattismo ha come referenti le forze popolari» (ivi, p. 44).



68

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

una serrata critica per ribadire le ragioni operaiste o post-operaiste. I 
toni sono anzi di netto disprezzo, salvo qualche concessione al rivolu-
zionario sardo, verso il quale Negri ondeggia tra timide aperture – nel 
corso del tempo divenute più forti senza tuttavia mai trovare sbocco 
teorico chiaro – e persistenti ostilità che adombrano per i soggetti in 
lotta un percorso alternativo «al di là della zuppa dell’impostazione 
togliattiana, dell’impostazione gramsciana e via di questo passo».40

Le numerose cadute nell’invettiva, se non nell’insulto vero e pro-
prio,41 sono in ogni caso un segno di difficoltà dovuta a ragioni poli-
tiche. Lasciando da parte la retorica autocelebrativa presente in molta 
letteratura operaista e post-operaista, il Pci ha comunque rappresen-
tato il movimento operaio italiano in modo incomparabilmente più 
esteso, profondo e articolato di quanto abbiano fatto le forze margi-
nali dell’operaismo, anche nei loro momenti più fortunati. La pole-
mica ha una funzione più che altro propagandistica dietro la quale è 
possibile individuare un atteggiamento costantemente preoccupato 
di ciò che accade sul campo comunista. Nonostante la ribadita di-
stanza, a uno sguardo più attento, si osserva infatti che Negri non 
ha del tutto rinunciato a misurarsi su questioni di ordine teorico. Per 
molti versi la polemica col Pci e con i suoi pensatori – tra i quali, 
seppure in una posizione defilata, subentra anche Tronti42 – prosegue 
in molte pagine in cui le riflessioni sull’autonomia confluiscono nella 
concezione dell’antagonismo attraverso una chiave sociologica che 
conserva la valenza antiumanistica e antistoricistica della fine degli 
anni Cinquanta.

Ancora nella seconda metà degli anni Settanta, sulla scia del primo 
Tronti, ma contro il Tronti dell’«autonomia del politico», Negri si 
propone di portare alle estreme conseguenze la dialettica marxiana 
allo scopo di rimuovere ogni legame hegeliano insieme a qualsiasi 
idea di movimento ricompositivo e di conciliazione. I toni liquida-
tori non cancellano dunque l’esigenza teorica di misurarsi con un 

40  Ivi, p. 58.
41  «Il togliattismo rappresenta una ideologia estranea e nemica al movimento operaio» (ivi, p. 44). 

Cfr. inoltre i numerosi documenti raccolti in A. Negri, I libri del rogo, Milano, DeriveApprodi, 2006.
42  Sono numerosissime le pagine critiche che Negri ha dedicato a Tronti dopo il distacco. 

Anche nei momenti di maggiore polemica si percepisce tuttavia un fondo irriducibile di amicizia 
e di riconoscimento. Cfr. A. Negri, L’autonomia del politico di Mario Tronti, in É. Balibar, A. Negri, 
M. Tronti, Anatomia del politico, a cura di J. Mascat, Macerata, Quodlibet, 2022, pp. 45-56.



69

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

pensiero di cui il Pci, attingendo soprattutto da Gramsci, era stato il 
promotore nella traiettoria del nuovo umanesimo socialista legato a 
un’idea di dialettica fortemente debitrice di Hegel. Lo si osserva so-
prattutto negli anni di crisi e superamento dell’operaismo, quando si 
consolida l’idea di un antagonismo che ribadisce il vecchio principio 
di autonomia del punto di vista operaio rompendo con ogni aspira-
zione di ricomposizione, con ogni dialettica che non si arresti alla 
separazione.43 Proprio per questo, infatti, riferimenti a Gioberti, al 
populismo e al compromesso debbono essere intesi come le imma-
gini che schermano un’altra serie di problemi teorici, ovvero come la 
forma sublimata che, al di là delle apparenze, rimanda a Hegel, all’u-
manesimo e alla dialettica.

Questa attitudine compare anche in Marx oltre Marx, dove la furia 
polemica porta Negri a cercare le proprie pezze d’appoggio in Al-
thusser e in particolare nelle pagine contro l’umanesimo marxista che 
avevano come principale oggetto di discussione critica Gramsci.44 
Nessun riferimento al pensatore sardo compare in questo scritto di 
svolta del pensiero negriano. Il suo nome resta nondimeno implicito 
nel tentativo di rimozione della dialettica compiuta in una variante 
del pensiero negativo, a cui in fondo l’operaismo era votato sin dai 
tempi di Tronti e di Asor Rosa: «L’antagonismo non è più una forma della 
dialettica: la sua negazione».45

Alla luce di questa impostazione e attraverso la riflessione sulla 
composizione di classe Negri traduce la sua svolta antidialettica nello 
studio della società italiana degli anni Settanta. In questa nuova fase 
analizza la terziarizzazione del lavoro e il progresso del capitalismo 
per sviluppare il concetto di «fabbrica», che allarga l’opera di valoriz-
zazione all’intera società.46 Da qui ha poi preso le mosse per rinnova-
re ulteriormente l’antagonismo in una soggettività più ampia, quella 

43  Alla fine degli anni Settanta, accantonato l’operaismo, Negri si fa promotore di una «dialet-
tica antagonistica» da intendersi come «logica della separazione contro dialettica onnirisolutiva» 
(A. Negri, Marx oltre Marx. Quaderno di lavoro sui «Grundrisse», Milano, Feltrinelli, 1979, p. 141).

44  La critica althusseriana rivolta a Gramsci compare nel capitolo Il marxismo non è uno storicismo 
pubblicato in L. Althusser, É. Balibar, Lire le capital, Paris, Éditions Maspero, 1965, tr. it. Leggere il 
capitale, Milano Feltrinelli, 1968, pp. 126-51. Queste pagine sono state oggetto di un’attenta analisi 
da parte di A. Crézégut, Althusser, étrange lecteur de Gramsci. Lire «Le marxisme n’est pas un historicisme», 
1965-2015, «Décalages», vol. 2, https://decalagesjournal.org/wp-content/uploads/2024/09/deca-
lagesvol2iss1_14.pdf  (25 dicembre 2025).

45  Negri, Marx oltre Marx, cit., p. 198.
46  Id., La fabbrica della strategia. 33 lezioni su Lenin, Padova, Collettivo Editoriale Librirossi, 1977.



70

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

dell’operaio sociale e delle masse dei lavoratori che vivono la logica 
della fabbrica anche al suo esterno. Da questo cambiamento emerge 
come la lotta non è più solo appannaggio dell’operaio massa, ma an-
che dei proletari del terziario, della scuola, fino a includere le figure 
della marginalità prodotte dal capitalismo avanzato.

Come si può facilmente osservare, la soggettività articolata e com-
posita che Negri ora riconosce era già ben presente in Gramsci sin 
dalle riflessioni precarcerarie nate dall’esperienza consiliarista e dal-
le lotte per contadine per il Mezzogiorno. Non c’è tuttavia identità 
tra «operaio sociale» negriano e «popolo-nazione». L’operaio sociale, 
categoria che indubbiamente pone questioni di ordine politico im-
portanti, deve il suo statuto ancora una volta ai rapporti di produzio-
ne, riconfigurati in un’ottica più avanzata di quella studiata da Tronti 
negli anni Sessanta, ma pur sempre orientata a definire la funzione 
dell’antagonismo a partire dalla sua autonomia, che precede, anzi ec-
cede e in larga misura determina le trasformazioni del capitalismo. Il 
popolo-nazione è invece una costruzione che nasce dal lavoro di cen-
tralizzazione delle istanze. Descrive il movimento dal sociale al «poli-
tico» lungo il processo scandito dal conflitto di classe in direzione del 
superamento della subalternità, verso la prospettiva della «nuova ci-
viltà» comunista. Indica in questo senso lo sforzo di ricomposizione 
tra le classi popolari e la storia, l’uscita dalla passività e l’assunzione 
di una funzione determinate sul terreno politico.

5. Disintermediazione e antropologia neoliberale
L’inconciliabilità tra l’operaio sociale e il popolo-nazione, l’antiu-

manesimo e la svolta antidialettica non hanno impedito a Negri di 
compiere comunque qualche tentativo di avvicinamento a Gramsci, 
il principale dei quali compare in quello che è forse il suo lascito teo-
rico più importante prima del definitivo passaggio al post-struttura-
lismo. Mi riferisco a Potere costituente del 1992, in cui fanno capolino 
alcune riflessioni sul «moderno Principe» gramsciano, che Negri as-
sume in modo entusiastico e che interpreta come una «soggettività 
nuova, che nasce sul nulla di ogni determinazione o destino preco-
stituito e precostituisce collettivamente ogni determinazione e ogni 
destino!».47

47  Id., Il potere costituente. Saggio sulle alternative del moderno, Roma, Manifestolibri, 2015, pp. 365-66.



71

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

In realtà, come si legge già alla nota 1 del Quaderno 13 il «moderno 
Principe» è anch’esso inquadrato da Gramsci nel processo dialettico 
di costruzione del popolo-nazione, dunque nell’ottica di una compe-
netrazione tra il sociale e il politico o, se vogliamo, tra l’orizzontalità 
del conflitto e la verticalità del partito inteso come soggetto collettivo 
centralizzato. Dunque non nasce dal nulla, ma dal terreno concreto 
dei rapporti storici per effetto del processo di mediazione e ricompo-
sizione. Nulla di tutto questo compare in Negri. La sua attenzione è 
tutta concentrata sull’elemento mitico e soreliano di questa figura. Il 
«moderno Principe» è nella sua lettura l’espressione del «pensiero del 
potere costituente come crisi e potenza, come moltitudine e soggetto».48 Le 
determinazioni del «moderno Principe» sfuggirebbero dunque alla 
forma, all’istituzionalizzazione del potere costituito, e permangono 
nell’immanenza a uno stadio che probabilmente Gramsci conside-
rerebbe prepolitico o comunque inchiodato allo stadio economi-
co-passionale.

Ora, non è il caso di soffermarsi troppo sugli equivoci di questa 
lettura negriana, dal momento che la loro causa è ancora una volta 
dovuta al deficit di dialettica e alle sempre più profonde ipoteche 
antiumanistiche del post-operaismo. Le criticità dell’avvicinamento a 
Gramsci sono state presto sciolte nella riflessione teorica successiva, 
quella che ha condotto Negri a Impero, nelle cui pagine la forza costi-
tuente della moltitudine ha perso anche quel fragile tratto di prossi-
mità che col «moderno Principe» aveva consentito l’accostamento a 
Gramsci.

Il concetto di moltitudine costituisce in effetti la principale regres-
sione teorica della riflessione negriana dopo gli studi sull’operaio so-
ciale. Non è un caso che in Impero Negri e Hardt recuperino persino i 
vecchi motivi asorrosiani contro il nazionale-popolare gramsciano49. 
Sulla scorta di Deleuze, di Foucault, nonché di nuove acquisizioni, 
come il pensiero di Donna Haraway e altre fascinazioni del postu-
mano, queste pagine vedono il soggetto antagonista sbriciolarsi, anzi 
polverizzarsi su di un piano reticolare che non ammette alcuna forma 

48  Ivi, p. 363 (corsivo mio).
49  In nota a un passaggio in cui sul carattere «reazionario» del concetto di nazione quando 

impiegato in termini rivoluzionari Negri e Hardt ritornano proprio ad Asor Rosa di Scrittori e 
popolo per la sua critica al concetto gramsciano di nazionale-popolare (M. Hardt, A. Negri, Impero. 
Il nuovo ordine della globalizzazione, Milano, Rizzoli, 2002, p. 402).



72

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

di centralizzazione e in cui la pratica politica tramonta sulla spinta 
dello stesso capitalismo, su cui Negri e Hardt evidentemente confi-
dano molto più di quello che può apparire. Leggo da Impero:

Una volta raggiunto il livello globale, lo sviluppo capitalistico ha a che fare di-
rettamente con la moltitudine, senza che si interponga più alcuna mediazione. A 
questo punto, la dialettica, in quanto scienza del limite e della sua organizzazio-
ne, si dissolve completamente. La lotta di classe, determinando l’abolizione dello 
stato-nazione e superandone i confini, pone all’ordine del giorno la costituzione 
dell’Impero come punto di riferimento dell’analisi e del conflitto. Senza quei 
confini, il contesto della lotta di classe è completamente aperto. Capitale e lavoro 
si fronteggiano in una forma direttamente antagonistica. Questa è la premessa 
imprescindibile di qualsiasi teoria politica del comunismo.50

Il perché la globalizzazione debba porre fine alla mediazione è 
un fatto presentato in modo apodittico, a meno di non considerare 
questa conclusione in stretta continuità con «la fine della storia» di 
Fukuyama. Quello che comunque è interessante della citazione è che 
anche in Negri e Hardt, come nel primo Tronti, ritorna il momento 
mitico dello scontro «duale», anzi del duello: moltitudine contro ca-
pitale. Se però Tronti aveva avuto il merito di rilevare un momento 
di contraddizione reale della classe operaia nel rapporto tra forze 
produttive e modi di produzione, in Impero questa contraddizione 
è presupposta fatalisticamente nell’orizzonte della globalizzazione, 
data come inevitabile. Niente di tutto questo ha avuto luogo. Oggi 
non solo la profezia dell’«Impero» è stata smentita dai fatti geopoliti-
ci più recenti, ma è emerso un contesto multipolare del tutto opposto 
allo spazio liscio – cioè senza le striature che impongono la necessità 
della mediazione – immaginato da Negri e Hardt.

Il dato più radicalmente antigramsciano si registra nondimeno 
nell’insistenza imperitura alla frammentazione e nella fiducia verso le 
singolarità capaci di autodeterminarsi e di divenire agenti molecolari 
di trasformazione della società. Nei primi anni Duemila in Moltitu-
dine, i due pensatori rinnovano il rifiuto di tutte le organizzazioni 
politiche in cui possa emergere la forma più elementare di gerarchia, 
di vincolo o di segmentazione: dal partito popolare di massa togliat-
tiano fino ai focos boliviani di Che Guevara.51 Nello schema teorico di 

50  Ivi, p. 224.
51  M. Hardt, A. Negri, Moltitudine. Guerra e democrazia nell’età dell’Impero, Milano, Rizzoli, 2004, 



73

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Negri e Hardt prevale unicamente il modello reticolare della molti-
tudine, definito da singolarità dotate di identità mobili, rizomatiche, 
guidate da flussi di desiderio che non ammettono contrasti e interdi-
zioni e che continuano a presupporre lo spazio liscio dell’«Impero». 
Il loro scopo non è la conquista del Palazzo d’inverno, ma è quello di 
farsi contropotere che si risolve nel sociale in opposizione al potere 
costituito: «Oggi – avevano del resto scritto nel 2000 Negri e Hardt 
– il militante non pretende neanche di essere rappresentativo, neppu-
re dei fondamentali bisogni umani degli sfruttati. Oggi, la militanza 
politica rivoluzionaria deve riscoprire quella che è sempre stata la sua 
forma originaria: un’attività costituente e non rappresentativa».52 In 
Assemblea questa riflessione si è poi tradotta nella frase: «mai parlare a 
nome degli altri»,53 slogan quanto mai indicativo dell’impasse indivi-
dualistica del pensiero di Negri e Hardt.

Il risultato è comunque identico: nessuna consentimentalità, nes-
sun movimento dialettico di elaborazione delle istanze, nessuna 
«nuova civiltà». A dispetto dei proclami rivoluzionari la mistica aspet-
tativa che dalla libertà dell’individuo disintermediato si giunga alla 
trasformazione del mondo porta fatalmente a un modello politico 
incapace di pensare la processualità storica e di collocare la lotta nei 
grandi rapporti di forza. L’esito è un pensiero che nella sua traduzio-
ne politica si rivela confermativo dell’esistente.

Non per nulla le pratiche di lotta evocate da Hardt e Negri sono 
ancora una volta legate al sabotaggio, all’insubordinazione, allo scon-
tro di piazza e a vaghe ipotesi di istituzioni non gerarchiche e de-
centralizzate. Le questioni della grande politica, dell’economia così 
come i conflitti globali sono abbandonati a un altrove, e dunque alle 
decisioni dei mercati, delle potenze egemoni e della governance. L’in-
fluenza di Foucault, tra gli autori di riferimento di Negri e Hardt, ha 
del resto spostato il problema del conflitto dalla necessità di contra-
stare e superare lo sfruttamento dell’uomo sull’uomo – per il quale 
tra comunisti italiani e operaisti ci si poteva comunque ancora inten-
dere – alla lotta contro i dispositivi disciplinari che impediscono alle 
singolarità di essere se stesse nella propria rizomatica diversità e dif-

pp. 97-98.
52  Iid., Impero, cit., p. 381.
53  Iid., Assemblea, Milano, Ponte alle Grazie, 2018, p. 36.



74

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

ferenza. Stato, scuola, partito, famiglia e persino la lingua divengono 
luoghi di contenzione da deterritorializzare e non spazi in cui i singoli 
fanno esperienza del negativo, dell’altro da sé e dunque della dialet-
tica che consente al soggetto individuale di costituirsi nel processo, 
sul terreno politico-sociale concreto, stringendo legami, istituendo 
vincoli e organizzandosi in «social catena» per resistere e creare un’al-
ternativa al dominio neoliberale.

Questa fortissima ipoteca antidialettica non scompare nemmeno 
nei testi più recenti, come Comune e Assemblea, dove tuttavia si regi-
stra un riavvicinamento di Negri e Hardt a Gramsci, e in particolare 
alle pagine carcerarie sulla «rivoluzione passiva» e nuovamente sul 
«moderno Principe». Si tratta in realtà solo di prelievi strumentali che 
mettono ancora una volta tra parentesi l’elemento dialettico in nome 
di un ideale democratico ostile alla rappresentanza, all’organizzazio-
ne partitica e in definitiva ai processi di mediazione etico-politica. In 
Assemblea la stessa dialettica di «classe in sé» e «classe per sé» è esplici-
tamente liquidata come un residuo hegeliano del moderno.54 Difficile 
trovare qualcosa di più distante dal marxismo dei Quaderni del carcere.

Anche in questi ultimi scritti persiste il modello antropologico 
fondato sulla singolarità, in direzione nettamente opposta alla pro-
spettiva gramsciana, soprattutto alle note in cui insiste sul concetto di 
«catarsi» e sul lavoro di superamento dei particolarismi nel momento 
etico-politico. In Negri e Hardt l’ossessione moltitudinaria esalta sino 
all’eccesso la disintermediazione e assegna al singolo facoltà autopo-
ietiche in grado di generare un antagonismo dal basso che rifugge da 
qualsiasi verticalità del politico. È per questo curioso che il naziona-
le-popolare di Gramsci sia stato accusato di populismo e di restituire 
un’immagine edificante e artefatta delle classi subalterne, funzione 
che invece svolge benissimo e in modo attualissimo la moltitudine 
di Negri e Hardt, privata della dialettica tra l’«in sé» e il «per sé», ma 
nella loro teorizzazione ugualmente dotata di un’innata e ineffabile 
virtù rivoluzionaria.

È esattamente questo rifiuto, questa negazione della dialettica che 
rende le formulazioni di Negri e Hardt coerenti con l’antropologia 
neoliberale. Di fatto la lotta della moltitudine è una lotta eminen-
temente orizzontale, incapace di districarsi nei rapporti di forza. È 

54  Ivi, pp. 99-100.



75

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

il frutto di quella che gramscianamente potremmo definire «rivolu-
zione passiva»,55 intesa fedelmente come rivoluzione-restaurazione 
che il capitale, in nome dell’emancipazione senza dialettica, realizza 
attraverso la contrapposizione del singolo individuo ai corpi inter-
medi e a tutto ciò che centralizza e ostacola i suoi flussi di desiderio, 
felicemente precari e non di rado espressione di classi privilegiate che 
confondono la politica con l’estetica, la lotta di classe con l’autopoie-
si. Nella moltitudine le singolarità sono già date «in sé», devono solo 
trovare il modo di potersi esprimere contro le segmentazioni della 
dialettica e del vecchio umanesimo gramsciano e nazionale-popolare 
che aspira invece al «per sé», all’etico-politico e all’unificazione dell’u-
manità in nome del comunismo.

55  Questo impiego della nozione gramsciana di «rivoluzione passiva» riprende in larga parte 
le considerazioni di R. Finelli, Il disagio della “totalità’’ e i marxismi italiani degli anni Settanta, in La 
crisi del soggetto. Marxismo e filosofia in Italia negli anni Settanta e Ottanta, a cura di G. Vacca, Roma, 
Carocci, 2015, pp. 15-28.


