
In
te

rn
at

io
na

l G
ra

m
sc

i J
ou

rn
al

 
Scientific Journal 
ISSN 1836-6554 (online)
Open access article licensed under CC-BY 4.0
DOI: https://doi.org/10.14276/igj.v6i2.5038

Vol. 6, n. 2 (2025)

Il «profeta del diagramma biopolitico». 
Il Gramsci di Antonio Negri

Abstract
L'obiettivo di questo articolo è ricostruire il percorso di avvicinamento e recupero della teoria gramsciana 
compiuto da Antonio Negri. A tal fine, si prenderà in considerazione la traiettoria del filosofo dagli anni 
Sessanta fino agli scritti con Michael Hardt. Lo studio mostrerà la progressiva appropriazione di alcune 
categorie gramsciane (egemonia, rivoluzione passiva, Moderno Principe) per comprendere la 
contemporaneità e organizzare una pratica antagonista rispetto a quella esistente.

Keywords
Egemonia, Rivoluzione passiva, Moderno principe, Impero, Assemblea

Pietro Maltese
Università di Palermo,  pietromaltesepalermo@gmail.com 

Received: 26.05.2025  - Accepted: 05.10.2025  - Published: 31.12.2025

The «Prophet of the Biopolitical Diagram». 
Antonio Negri’s Gramsci

Abstract
The aim of this paper is to reconstruct Antonio Negri’s path of approach and recovery of Gramsci’s theory. 
To this end, the trajectory of the philosopher will be taken into consideration from the 1960s up to his 
writings with Michael Hardt. This study will show the progressive appropriation of some Gramscian 
categories (hegemony, passive revolution, modern Prince) to understand contemporaneity and organize an 
antagonistic practice with respect to the existing one.

Keywords
Hegemony, Passive Revolution, Modern Prince, Empire, Assembly



«International Gramsci Journal», Vol. 6, 2025, n. 2.

Il «profeta del diagramma biopolitico».
Il Gramsci di Antonio Negri

Pietro Maltese

Introduzione
In questo intervento, si ricostruirà il percorso di avvicinamento e 

recupero, da parte di Negri, della teoria di Gramsci. Rispetto all’in-
comprensione dei Quaderni di una fetta non piccola della sinistra 
rivoluzionaria degli anni ’60 e ’701 e alle stroncature talora ancora 
riproposte da parte della galassia post o neo-operaista,2 Negri ha 
infatti progressivamente esibito aperture verso la filosofia della pra-
xis. La qual cosa non s’è tradotta in un’attenzione al ritmo del pensiero 
in isviluppo di Gramsci, né in un approfondito interesse, con alcune 
eccezioni, ai risultati degli studi sorti a partire dall’edizione Gerra-
tana o a quelli legati all’Edizione Nazionale. Motivo per cui, ove 
dovesse formularsi un giudizio basato su parametri quali la corret-
tezza filologica, esso non potrebbe che essere negativo. Qui, però, 
né si ha questo intento, né quello di sollevare Negri dall’onere del 
rigore nell’interpretare i testi. Si tratterà piuttosto di vedere come e 
perché, per decifrare la postmodernità3 e definire un progetto istituente 
comunista,4 egli abbia alfine fatto proprie interrogazioni gramsciane 

1  Cfr. F. Frosini, Beyond the Crisis of  Marxism: Gramsci’s Contested Legacy, in Critical Companion to 
Contemporary Marxism, ed. by J. Bidet and S. Kouvelakis, Leiden-Boston, Brill, 2008, pp. 663-78: 665.

2  A titolo esemplare, cfr. W. Montefusco, M. Sersante, Dall’operaio sociale alla moltitudine. La 
prospettiva ontologica di Antonio Negri (1980-2015), Roma, DeriveApprodi, 2016, p. 14, i quali – 
continuando a citare dall’edizione Platone-Togliatti – accostano «crocianesimo, cattolicesimo e 
gramscismo», il cui «tratto comune» risiederebbe nella costruzione del «progetto di una forma di 
cultura a carattere nazionale». Gramsci sarebbe «un campione della continuità», al pari di «tutto 
lo storicismo nostrano», e con lui scomparirebbe «l’internazionalismo socialista e comunista del 
primo Novecento».

3  Cfr. A. Negri, Alle origini del biopolitico. Un seminario, in Id., Il comune in rivolta. Sul potere co-
stituente delle lotte, Verona, ombre corte, 2012, pp. 78-96: 94, dove Negri afferma essere, la post-
modernità, caratterizzata dal passaggio «dal politico al biopolitico». Emersa in concomitanza 
dell’apparizione di un general intellect riottoso, essa si contraddistinguerebbe per forme di dominio 
(neoliberali) da intendersi quali controrisposte al ’68, alle lotte anti-coloniali e anti-imperialiste, 
alle eterogenee «forme di rifiuto della disciplina e del controllo capitalistico»: M. Hardt, A. Negri, 
Assemblea, trad. it. Milano, Ponte alle Grazie, 2018, p. 97 (Assembly, New York, Oxford University 
Press, 2017).

4  Sull’idea di comunismo in Negri, cfr. E. Zaru, Antonio Negri. Costituzione. Impero. Moltitudine. 



78

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

a dispetto di premesse che le rifiutavano5 e dopo una lunga sotto-
valutazione.6

1. Operai senza alleati
Il primo, importante, scritto in cui si rintracciano riferimenti a 

Gramsci (meglio: a quello che negli anni Negri definirà gramscismo 
o gramscianesimo) è del 1964. Trattasi dell’editoriale del terzo nume-
ro di «classe operaia», che rivela come, di fatto, allora egli vedesse nel 
Sardo il nume tutelare di un Pci impegnato a veicolare l’ipotesi della 
funzione nazionale della classe operaia e accogliesse l’idea del Gram-
sci populista.7 Nell’articolo, si tematizzano lotte che, congiungendosi, 
avrebbero investito «l’intera […] società» e palesato l’assurdità di una 
politica delle alleanze a rischio di rifluire «nel discorso dell’avversa-
rio». All’altezza del ’64, il tema delle alleanze apparterebbe al capitale, 
che, per realizzare politiche di programmazione, proverebbe a creare 
«il suo nuovo equilibrio nell’integrazione della classe operaia». Ecco 
perché il «“blocco storico”» antagonista da costruire sarebbe dovuto 

Democrazia. Comunismo, Roma, DeriveApprodi, 2024.
5  Sul rapporto Gramsci-Negri, cfr. M. Landy, Gramsci beyond Gramsci. The Writings of  Toni Negri, 

«Boundary 2», 1994, 2, pp. 63-97. Per uno studio più recente, cfr. F. Di Blasio, Letture operaiste 
di Gramsci. Il caso Negri, «Shift. International Journal of  Philosophical Studies», 2020, 1-2, pp. 
215-27. Cfr. infine le considerazioni di Casarino, il quale, conversando con Negri, gli esprime 
la convinzione che Gramsci abbia giocato un ruolo nella sua elaborazione teorica: C. Casarino, 
A. Negri, In Praise of  the Common. A Conversation on Philosophy and Politics, Minneapolis-London, 
University of  Minnesota Press, 2008, pp. 160-61.

6  Gramsci ha un ruolo marginale nella formazione di Negri. Stando all’autobiografia, negli 
anni ’50 lui e il suo gruppo di amicizia intellettuale erano, sì, affascinati dalla figura del militante or-
dinovista del biennio rosso (cfr. T. Negri, Storia di un comunista, Milano, Ponte alle Grazie, 2015, pp. 
40-43), nondimeno leggendolo a spizzichi. Per lungo tempo, Gramsci è del resto percepito quale 
padre di una nuova Chiesa da abbattere. Nel 2005, lo stesso Negri dirà: «su Gramsci e sui sacri 
testi del comunismo italiano […] arrivo molto tardi»: intervista in Gli operaisti. Autobiografie di cattivi 
maestri, a cura di G. Borio, F. Pozzi e G. Roggero, Roma, DeriveApprodi, 2005, pp. 235-54: 248. 
Nella conversazione con Casarino, a fronte d’una domanda interessata a sapere quando avesse per 
la prima volta letto Gramsci, Negri risponde: «I always read Gramsci! And always badly! There 
was no way to get rid of  him. There wasn’t a film you could watch without having already been 
told by the critics: “This is a classic example of  the hegemony usage of  such and such a concept!” 
There wasn’t a play you could go to without having been given twenty pages of  Gramsci to read in 
advance! It was all really suffocating and terribly dogmatic. But what was most absurd was the fact 
that somehow Gramsci had inevitably foreseen and approved of  each and every political move of  
the communist party!» (Casarino, Negri, In Praise of  the Common, cit., p. 47).

7  Si tratta di un Gramsci non dissimile da quello dei «Quaderni rossi». A titolo esemplare, cfr. 
A. Asor Rosa, Il punto di vista operaio e la cultura socialista, «Quaderni rossi», 1962, 2, pp. 117-30 e U. 
Coldagelli, G. De Caro, Alcune ipotesi di ricerca marxista sulla storia contemporanea, «Quaderni rossi», 
1963, 3, pp. 102-8. Meno drastico il giudizio degli operaisti sul Gramsci ordinovista: G. De Caro, 
L’esperienza torinese dei consigli di fabbrica, «classe operaia», 1964, 1, pp. 17-18. 



79

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

essere, per Negri, il «blocco della classe operaia su se stessa […] contro» i suoi 
nemici, sì da potenziare prassi già in corso, agite da una compagine 
in grado di ridurre «a sé la massa sociale dei produttori».8 Che qui si 
equipari blocco storico e politica delle alleanze9 – rilanciando l’ipotesi 
di un blocco facente a meno di queste ultime – è evidente e tale sarà, 
presso gli intellettuali operaisti, l’interpretazione più diffusa di questa 
categoria.

Detto ciò, una data importante è il 1967. In quell’anno, vanno 
segnalate la partecipazione, da spettatore, al Convegno di Caglia-
ri e l’organizzazione, a Padova, di un seminario nel quale Negri 
affrontava «problemi di tipo “gramsciano” senza espliciti rinvii ai 
concetti di Gramsci».10 A proposito dell’assise sarda, l’autobiografia 
si concentra sulla relazione di Bobbio, con cui nei primi anni ’70 
Negri consente, adoperandola per mostrare l’estraneità di Gramsci 
e del PCI al marxismo.11 In Storia di un comunista, essa è, invece, con-
dannata e si retrodata al ’67 un giudizio, invero, divenuto negativo 
solo in seguito: «il ’67 sta fra la falsificazione togliattiana di Gram-
sci e» quella «sociologico-politica che debuttava con il patrocinio 
di […] Bobbio», consistente nella «riconduzione del concetto di 

8  A. Negri, Operai senza alleati, «classe operaia», 1964, 3, pp. 1, 18. Due anni dopo, Negri 
leggerà l’unità della classe quale risultato d’una «massificazione delle lotte» tale da costringere la 
controparte a elaborare strategie di controllo funzionali a incanalare istituzionalmente il conflitto 
e a «far funzionare riformisticamente» la «forza sociale e politica rappresentata dai movimenti 
della classe operaia»: T. Negri, DC e socialdemocratici. Due proposte di gestione del sistema, «classe ope-
raia», 1966, 1, pp. 18-20: 18. Cfr. pure non firmato (attribuibile a Negri, Donati e Greppi), Tessili 
e chimici una sola battaglia, «classe operaia», 1964, 1, pp. 2-4, dove s’afferma l’«omogeneità politica 
della classe dei produttori», che sfuggirebbe al controllo del capitale e oltrepasserebbe le divisioni 
«di categoria economica» (p. 3).

9  Sul concetto di blocco storico cfr. P. Sotiris, Gramsci and the Challenge for the Left. The Historical 
Bloc as a Strategic Concept, «Science&Society», LXXXII, 2018, 1, pp. 94-119.

10  G. Guzzone, Tra marxismo senza Capitale e “post-operaismo negativo”. Un dilemma (in)evitabile? 
Appunti e spunti sull’ultimo libro di Roberto Finelli, «Syzetesis», VII, 2020, pp. 437-68: 445. Negri 
decifrava il taylorismo e il fordismo quali tentativi, per il tramite della «via tecnologica della re-
pressione», di rompere il fronte operaio, dequalificando la forza lavoro e immettendone di nuova 
e auspicabilmente meno turbolenta; poneva, inoltre, un nesso stringente tra il ’29 e il ’17, il pri-
mo, in particolare, assunto a «contraccolpo delle tecniche repressive antioperaie» ripercuotentesi 
«sull’intera struttura dello stato capitalistico»: John M. Keynes e la teoria capitalistica dello stato nel ’29, 
in S. Bologna et al., Operai e Stato. Lotte operaie e riforma dello stato capitalistico tra Rivoluzione d’ottobre e 
New Deal, Milano, Feltrinelli, 1972, pp. 69-101: 71-72.

11  Nei primi anni ’60 Negri intrattiene un rapporto di amicizia intellettuale con Bobbio (cfr. 
Negri, Storia di un comunista, cit., p. 201) e ancora nel ’76 lo definisce «maestro» del «parlar chiaro»: 
A. Negri, Esiste una dottrina marxista dello Stato? (1976), in Id., La forma Stato. Per la critica dell’econo-
mia politica della Costituzione, Milano, Feltrinelli, 1977, pp. 273-87: 286.



80

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

“egemonia” a sovrastruttura politico-culturale della “società civi-
le”. Gramsci era stato comunista, […] leninista – tutto ciò era can-
cellato dalla faciloneria […] con cui Bobbio condiva i suoi pasticci 
di storiografia delle idee politiche»12 funzionali alla «trasformazione 
socialdemocratica del comunismo italiano», per la cui realizzazione 
occorreva strappare Gramsci «alla lotta di classe» e tramutare l’ege-
monia in «feticcio centrista», in un ideologico «spazio di confronto 
nella “società civile”». Al pari di quello togliattiano, il Gramsci di Bob-
bio sarebbe un «autore della “società borghese”», il Gramsci vero un 
suo «distruttore».13 A questa supposta mistificazione e nonostante, 
stando a un’epistola del 15 ottobre 1981 stesa a Rebibbia e pubbli-
cata in Pipe-Line, alla fine degli anni ’60 stesse leggendo Gramsci 
comprendendone la potenza sino ad allora per certi aspetti igno-
rata,14 Negri afferma di avere deciso di non opporsi, persuaso non 
solo dell’impossibilità di liberare Gramsci dalla camicia di forza del 
togliattismo, ma dell’inutilità di farlo e, invece, dell’urgenza di li-
berarsi «dall’“egemonia” come da una prigione».15 Come si legge 
nell’autobiografia, solo in seguito reputerà opportuno compiere 
tale passaggio.

2. Il gramscismo e l’operaio sociale
Nella prima parte degli anni Settanta, allorquando prende avvio la 

teorizzazione dell’operaio sociale che si preciserà qualche anno dopo, 
non si rintracciano recuperi di Gramsci, ma tentativi, accennati, di 
storicizzarne le categorie, denunciandone le riprese in chiave rifor-
mista. Nella seconda metà del decennio, inizia, invece, una ripresa 
culminata nei lavori recenti.

12  Negri, Storia di un comunista, cit., p. 304.
13  Id., Da Genova a domani. Storia di un comunista, Milano, Ponte alle Grazie, 2020, pp. 340-41.
14  Cfr. pure Casarino, Negri, In Praise of  the Common, cit., p. 161: «I never read Gramsci […] 

systematically. I was so annoyed by the dogmatic way in which he was interpreted and presented 
that I never took the time to read him carefully. […] The problem was that Gramsci was used 
so as to avoid the very possibility of  actually having a debate: I despised the fact that whenever 
he was mentioned or quoted, he was invoked biblically so as to put an end to all discussion». 
Nella medesima conversazione, Negri afferma: «my first attempts to get to know Gramsci in the 
1960s clashed with the radicalism of  my comrades at the time, who shunned him because they 
thought of  him as a populist, while my later attempts clashed with [the] Gramscian reformism of  
the 1980s and 1990s» (Laclau e Mouffe), «in which the concept of  hegemony was reduced to a 
sociological concept of  consensus» (p. 164).

15  Negri, Da Genova a domani, cit., p. 342.



81

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Quanto alla prima metà degli anni Settanta, va considerato Partito 
operaio contro il lavoro. Lì, Negri attacca «chi insiste» sull’«“egemonia” 
di classe operaia», legando ciò al «riformismo comunista», al «gram-
scianesimo», tacciato di decifrare «gli obiettivi […] più o meno so-
cialisti» dei produttori quali «elementi di un cammino […] di mo-
difica dei rapporti di forza», ma non del «carattere di classe della 
società»16. Di gramscianesimo, Negri parla pure in un pezzo del ’73 
su «aut-aut», commentando un convegno dell’Istituto Gramsci tori-
nese17 e analizzando un punto del sommario del Quaderno 22 (citato 
nella relazione generale di Berlinguer e Minucci) in cui Gramsci si 
chiede se l’americanismo possa evolversi nella forma delle rivolu-
zioni passive ottocentesche o «rappresenti […] l’accumularsi mole-
colare di elementi destinati a produrre un’“esplosione” […] di tipo 
francese».18 Ebbene, per Negri, Berlinguer e Minucci – a suo dire 
esponenti di un «gramscianesimo di maniera» aduso a un’«obsoleta 
apologia del lavoro» – deformerebbero tale «interrogativo», esibendo 
«due tipi di processo rivoluzionario, passivo ed attivo, a seconda che 
la trasformazione tecnologica sia subita o attivata dalla coscienza di 
classe», e operando una doppia falsificazione: 1) «letterale», non no-
minando, Gramsci, alcuna rivoluzione attiva e, rispetto a quella passiva, 
delineando «l’accumulazione molecolare di contraddizioni esplosive 
dentro» cui «agisce […] la classe operaia»; 2) politica, giacché sarebbe, 
sì, secondo Negri, probabilmente vero (benché rintracciabile in altri 
testi dei Quaderni) che Gramsci immaginasse di sostituire la borghesia 
con la classe operaia «nella gestione dello sviluppo», ciò, però, in una 
situazione che autorizzava la pensabilità d’una mediazione del rap-
porto tra processo lavorativo e processo di valorizzazione da parte di 
«un funzionamento normale della legge del valore».19

Ora, riferendosi al gramscianesimo, Negri sta parlando degli epi-
goni o di Gramsci? E se si dovesse propendere per la prima ipotesi, 
quanto le pagine gramsciane avrebbero, comunque, contribuito a 

16  Id., Partito operaio contro il lavoro (1974), ora in Id., I libri del rogo, Roma, DeriveApprodi, 1997, 
pp. 69-133: 108.

17  Si tratta di Scienza e organizzazione del lavoro, a cura di F. Ferri, Roma, Editori Riuniti, 1973. 
A essere, in particolare, commentata è la relazione generale di Giovanni Berlinguer e Adalberto 
Minucci (Scienza e organizzazione del lavoro).

18  Quaderno 22, § 1: QC, p. 2140.
19  A. Negri, Ultimo tango a Mirafiori: note sul convegno del Gramsci, «aut aut», 1973, 138, pp. 77-83: 

78-79.



82

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

produrre il gramscianesimo? Al proposito, giova tornare alle sue 
lezioni su Lenin. Ritenendo le opzioni del capo bolscevico delle 
risposte collocate in una data formazione sociale, Negri ne lamen-
ta le adozioni canonizzanti. A fronte dell’«isolamento oggettivo» 
del proletariato industriale, Lenin avrebbe compreso l’urgenza di 
«rovesciare» l’«isolamento in avanguardia»,20 tentando di riunificare 
«una serie diversa […] di forme di lavoro». Negli anni ’70, però, si 
registrerebbero la «caduta delle divisioni oggettive della forza lavo-
ro» e la «ricomposizione […] della classe operaia nei confronti degli 
altri strati proletari».21 Di qui la necessità di ripensare la funzione di 
avanguardia della classe e del suo partito, non abbisognando, l’uni-
ficazione dei produttori, di alleanze non «riconducibili a identità di 
interesse operaio»,22 dandosi, fra «organizzazione e composizione 
di classe», un rapporto «immanente» e modificando, ogni «passo 
in avanti» della prima, le dinamiche conflittuali.23 Bersaglio sono, 
quindi, le riprese immediate di istanze tattiche leniniane.24 Nella quar-
ta lezione, poi, è evocato il dibattito Sereni-Luporini sul concetto 
di formazione sociale determinata e si sottolinea l’adesione del primo a 
uno «storicismo pacificatore e ingenuo», «nei termini tradizionali 
del gramscianesimo».25 Resta da capire se Negri già concettualizzi 
uno scarto significativo tra Gramsci e gramscismo equiparabile a 
quello tra elaborazioni leniniane e loro ripresa. Non aiuta a scioglie-
re il dilemma un saggio del ’74 in cui, affrontando le (allora) recenti 
teorie comuniste dello Stato, egli discute di Miliband e Poulantzas, 
derubricandone i contributi entro un filone detto variante neogram-
sciana e scorgendovi un limite nel non indirizzare il conflitto «con-
tro lo Stato», bensì nel mediarlo «sul livello della società civile».26 

20  Id., Trentatre lezioni su Lenin (1976), Roma, Manifestolibri, 2004, p. 21.
21  Ivi, pp. 87-88.
22  Ivi, p. 91.
23  Ivi, p. 246.
24  Come Negri affermerà anni dopo: «Ogni volta […] che cambia il contesto storico cambia anche 

il metodo. Non c’è un metodo “per sempre”, universale […]: ci sono metodi universali concre-
tamente determinati, […] che valgono “generalmente” in certe situazioni e in certi tempi. La 
determinazione è tanto importante quanto l’universalità» (Cinque lezioni di metodo su Moltitudine e 
Impero, Soveria Mannelli, Rubbettino, 2003, p. 31).

25  Negri, Trentatre lezioni su Lenin, cit., p. 55.
26  Id., Su alcune tendenze della più recente teoria comunista dello Stato: rassegna critica (1974), in Id., La 

forma Stato, cit., pp. 196-232: 207. Di Miliband, Negri cita: Lo Stato nella società capitalistica, Bari, 
Laterza, 1970 (The State in Capitalist Society, New York, Basic Books, 1969); Marx e lo Stato, «Cri-



83

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Ampiamente attingendo da un articolo di Serafini,27 Negri critica 
l’uso milibandiano del concetto di società civile poiché, a suo dire, 
non riferito ai «rapporti […] di produzione», ma a quelli «ideologici 
ed istituzionali». Il problema sarebbe l’adozione di uno «schema 
[…] gramsciano», non «marxiano».28 Neppure l’altra variante risulte-
rebbe, secondo Negri, marxiana, individuando, Poulantzas, la «fon-
dazione dello Stato» nella società civile. Ne verrebbe un «cocktail 
storicistico e idealistico della teoria gramsciana della società civi-
le».29 Una netta bocciatura, con l’intervento di Bobbio richiama-
to in nota quale utile «critica “dal punto di vista marxiano” della 
teoria gramsciana della società civile».30 La «tematica gramsciana 
dell’“egemonia”», continua Negri, rappresenterebbe una «chiave di 
interpretazione sociologica delle strutture del potere borghese», ma 
in Poulantzas si ipostatizzerebbe, fissandosi «su un terreno […] la 
cui dialettica» si offrirebbe «in termini di idee e di mere rappresen-
tazioni» e facendo un «pessimo servizio alla concezione gramsciana 
dell’“egemonia”».31 Critica di Gramsci e degli epigoni sembrano so-
vrapporsi, con quella ai secondi più aspra, in Italia individuati negli 
intellettuali organici al Pci. Si veda un passaggio di Proletari e Stato 
sul compromesso storico, a parere di Negri figlio d’«una curiosa 
concezione dell’egemonia»,32 coltivata da un movimento operaio 
ufficiale «revisionista nell’ideologia, riformista nel progetto, tecno-
cratico nella pratica». Tale revisionismo avrebbe una «storia» che 
si vorrebbe «gramsciana». Ancora aderendo a Bobbio, il filosofo 
padovano ammette le innovazioni di Gramsci relative alla «conce-
zione dell’egemonia nella e sulla società civile», intravedendovi una 

tica Marxista», 1966, 2, pp. 91-112 (Marx and the State, in The Socialist Register, ed. by R. Miliband 
and J. Savill, London, Merlin Press, 1965, pp. 278-96). Di Poulantzas: Il concetto di «egemonia» e la 
teoria dello Stato, in Studi gramsciani nel mondo. Gramsci in Francia, a cura di R. Descendre, F. Giasi 
e G. Vacca, Bologna, il Mulino, 2020, pp. 92-129 (Préliminaires à l’étude de l’hégemonie dans l’État, 
«Les Temps modernes», 1965, 234-235, pp. 862-1069); The Problem of  the Capitalist State, «New 
Left Review», 1969, 58, pp. 67-78; Potere politico e classi sociali, Roma, Editori Riuniti, 1975 (Pouvoir 
politique et classes sociales de l’État capitaliste, Paris, Maspero, 1968).

27  Cfr. A. Serafini, Gramsci e la conquista dello Stato, «Compagni», 1970, 2-3, pp. 39-40. 
28  A. Negri, Su alcune tendenze della più recente teoria comunista dello Stato, cit., p. 205.
29  Ivi, p. 206.
30  Ivi, p. 208 nota.
31  Ivi, p. 207.
32  T. Negri, Proletari e Stato. Per una discussione su autonomia operaia e compromesso storico (1976), ora 

in Id., I libri del rogo, cit., pp. 137-94: 156.



84

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

proposta storicamente giustificabile, sebbene negli anni ’70 irrecu-
perabile per l’assunzione «nello sviluppo capitalistico» della società 
civile, che toglierebbe credibilità a ogni «progetto egemonico» su di 
essa.33 Donde l’urgenza di «distruggere fonemi come […] “guerra 
di posizione”», «“compromesso storico”», «”egemonia”»,34 «con-
cetto», questo, ammette Negri, potenzialmente utile, ma da evitare 
in quanto «legato» a una «concezione gradualistica».35

Il primo lavoro in cui non solo si storicizza Gramsci, ma se ne 
apprezzano i nodi concettuali è Il dominio e il sabotaggio. Lì, il Sar-
do diviene un intellettuale afferente a una tradizione meritevole per 
avere scorto il «senso dell’autovalorizzazione proletaria» destruttu-
rante l’ordine costituito – questo il tratto del suo «insegnamento» 
da conservare – e che, tuttavia, lo declinerebbe «in senso dialettico 
rispetto alla totalità» a motivo della preferenza della «corrispondenza» 
tra «interesse particolare operaio e […] generale» rispetto all’«opposi-
zione» e alla «separatezza».36 Negri rintraccia, inoltre, nel discorso eu-
rocomunista un uso del lemma egemonia funzionale a sopprimere «la 
classe nella società»37 e in un’intervista si riferisce polemicamente alla 
«versione togliattiana del gramscismo». Da un lato, quindi, Gramsci, 
dall’altro la sua declinazione presuntivamente deformata, che non 
adotta una terminologia marxiana e veicola un’«ideologia […] della 
sintesi del compromesso ad ogni costo», figlia dello «storicismo gio-
bertiano» e abituata a individuare il «soggetto» di riferimento in ge-
neriche «forze popolari».38

Nello stesso periodo, Negri è invitato da Althusser a tenere un 
corso sui Grundrisse39 e, aiutato da Paris,40 nel ’79 ne principia uno 

33  A. Negri, Stato, spesa pubblica e fatiscenza del compromesso storico (1975), in Id., La forma Stato, 
cit., pp. 233-69: 260-61. L’idea dell’egemonia sulla società civile sarebbe frutto di un «gramscia-
nesimo», scrive l’anno successivo, affetto da un «limite di esegesi marxiana»: cfr. Esiste una dottrina 
marxista dello Stato? (1976), ivi, pp. 273-87: 274 nota.

34  Id., Dal “Capitale” ai “Grundrisse” (1977), ivi, pp. 13-24: 22.
35  T. Negri, Per la critica della costituzione materiale (1977), ora in Id., I libri del rogo, cit., pp. 197-

244: 221.
36  Id., Il dominio e il sabotaggio. Sul metodo marxista della trasformazione sociale (1977), ora ivi, pp. 

247-301: 256.
37  Ivi, p. 269.
38  A. Negri, Dall’operaio massa all’operaio sociale (1979), a cura di P. Pozzi e R. Tomassini, Verona, 

ombre corte, 2007, pp. 40-42.
39  Cfr. Id., Marx oltre Marx. Quaderno di lavoro sui Grundrisse, Milano, Feltrinelli, 1979.
40  Paris è stato il curatore, in Francia, dei Quaderni e degli Scritti politici, nonostante le frizioni 

con l’Istituto Gramsci e il Pci. Cfr. A. Natta, Gramsci tradotto e «interpretato», «Rinascita», 1974, 50-



85

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

intitolato Il problema della transizione e il PCd’I, interrotto, per l’arresto, 
dopo la terza lezione su Gramsci. Diverse le ricostruzioni rintraccia-
bili in una conversazione con Casarino del 2001 e nell’autobiografia. 
Nella prima, Negri ricorda come lui e Paris fossero in completo ac-
cordo nel criticare Gramsci,41 nella seconda, il racconto suggerisce 
che il corso nascesse dall’urgenza di sottrarre all’eurocomunismo la 
fonte primaria di legittimazione: Gramsci. Anche per questo avrebbe 
«cominciato a» leggerlo, «tutto», «alla [sua] maniera» e ad apprezzar-
ne la «grandezza». Alla fine degli anni ’70 si poteva, scrive, studiare 
Gramsci «in maniera nuova» e rivendicarlo contro ogni transizione 
«evoluzionista, lineare, positivista».42

3. Svolta ontologica
Dopo il 7 aprile, si dà una trasformazione concettuale, ma non 

una vera e propria «rottura».43 In tal senso, la svolta ontologica negriana 
non va esclusivamente intesa quale conseguenza di una sconfitta. 
Essa è, tra l’altro, sì, letteralmente anticipata in passaggi degli anni 
’70,44 nondimeno è chiaro come oramai, in questa fase, si dia una 
differente funzione dell’ontologia all’interno della politica. Per in-
tenderci: negli anni ’60, antagonismo e autonomia di classe fungono 
da «chiave metodologica» per capire lo «sviluppo storico»; con la sco-
perta dell’operaio sociale il core diviene un’autonomia della classe de-
clinata (e radicalizzata) in chiave di autovalorizzazione. Quest’ultima 
si fa «principio ontologico-costituente» e l’antagonismo «effetto […] 
dell’azione a posteriori del capitale sulle forze produttive autonome»; 
la produzione si dà quale terreno separato dai rapporti di capitale;45 
lo sfruttamento eccede ogni misura economica per configurarsi in 
guisa di un «vuoto ontologico» che stabilisce «forzosamente il vin-

51, pp. 21-22 e F. Lussana, L’edizione critica, le traduzioni e la diffusione di Gramsci nel mondo, «Studi 
Storici», 1997, 4, pp. 1051-86.

41  Cfr. Casarino, Negri, In Praise of  the Common, cit., p. 163.
42  Negri, Storia di un comunista, cit., pp. 305-6.
43  I. Viparelli, Antonio Negri. La necessità della svolta ontologica, «Cahiers du GRM», 2016, 10, pp. 

1-11: 1.
44  Cfr. Negri, Dal “Capitale” ai “Grundrisse”, cit., p. 23: «Se mai il marxismo voleva confermarsi 

in un’ontologia, l’ipotesi oggi sarebbe verificata. Certo, […] una ben strana ontologia […] tutta 
giocata sulla potenza della prassi collettiva del proletariato che rovescia il mondo dei valori di 
scambio in costruzione della propria potenza». Cfr. pure Negri, Per la critica della costituzione materia-
le, cit., p. 217, dove si parla d’una «positività radicale, ontologica del rifiuto del lavoro».

45  Viparelli, Antonio Negri, cit., pp. 8-9.



86

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

colo di classe» per il tramite del «blocco dei processi produttivi».46 
Ecco i presupposti della svolta, la cui cifra sono gli studi su Spino-
za. La linea Machiavelli-Spinoza-Marx – «“altro” corso», all’insegna 
dell’immanentismo radicale, «del pensiero filosofico» – adesso rap-
presenta, per Negri, un’«alternativa irriducibile a ogni concezione 
della mediazione borghese dello sviluppo», alla «subordinazione 
delle forze produttive ai rapporti di produzione».47 Tale architetto-
nica si riverbera nel lavoro su Leopardi, pubblicato nel 1987 ma in 
gestazione a Rebibbia,48 in cui l’intellettuale di Recanati è presentato 
come un «Machiavelli lirico»49 e del testo interessano, qui, le pagine 
sul Discorso sopra lo stato presente dei costumi degli italiani. In Italia – così 
Negri – la rivoluzione avrebbe distrutto la «tradizione» e l’ordine so-
ciale vivrebbe «di abitudini [,] non di eticità». In altri paesi, il sociale 
raccoglierebbe «valori egemonici» corrispondenti alle classi dirigen-
ti, funzionanti «attraverso la “pubblica opinione”» e tali da costitu-
ire un’«illusione […] vera». Nel Discorso, si tematizzerebbe, insom-
ma, il «concetto di società civile [,] quindi di egemonia».50 In nota, 
è chiamato, peraltro, in causa certo «“gramscismo” leopardiano»51 e 
sono stigmatizzati i tentativi di paragonare «l’impostazione socio-
logica del Discorso» al «discorso politico gramsciano». Nondimeno, 
appaiono aperture relative a un’«analogia fra il pensiero politico del 
Discorso» e quello di Gramsci, ciò ove si pervenisse al «punto nel qua-
le in entrambi […] la società civile» (ontologicamente produttiva) 
si ergesse «contro lo Stato», «in questo caso» fornendo di Gramsci 
un’interpretazione estranea al «“gramscismo”».52 Non solo, quindi, 
registrazione di uno scarto tra il gramscismo (contenitore in cui Ne-

46  Ead., Tra operaismo e biopolitica. Genesi e sviluppo del concetto negriano di produzione, «Etica & 
Politica», 2018, 1, pp. 53-75: 56. Per un’analisi delle ambiguità dei testi negriani dei primi anni 
’80, cfr. Ead., L’operaio sociale. Tra “residuo dialettico” e “costituzione ontologica”, «Cahiers du GRM», 
2016, 9, pp. 1-14. Sul rapporto antagonismo-autonomia in Negri cfr. M. Modonesi, Subalternità 
antagonismo autonomia. Marxismi e soggettivazione politica, Roma, Editori Riuniti, 2015.

47  A. Negri, L’anomalia selvaggia. Potenza e potere in Baruch Spinoza (1981), ora in Id., Spinoza, 
Roma, DeriveApprodi, 1998, p. 187.

48  Cfr. T. Negri, Galera ed esilio. Storia di un comunista, Milano, Ponte alle Grazie, 2017, p. 161.
49  A. Negri, Lenta Ginestra. Saggio sull’ontologia di Giacomo Leopardi, Milano, Sugarco, 1987, p. 

399 nota.
50  Ivi, pp. 141-43.
51  Ivi, p. 358 nota. Sono citati: U. Carpi, Il poeta e la politica, Napoli, Liguori, 1978; S. Gensini, 

Linguistica leopardiana, Bologna, il Mulino, 1984; F. Lo Piparo, Lingua, intellettuali, egemonia in Gram-
sci, Roma-Bari, Laterza, 1979.

52  Negri, Lenta ginestra, cit., pp. 358-59 nota.



87

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

gri inserisce autori diversi tra loro) e Gramsci, ma spendibilità di 
pezzi del suo armamentario.

Quanto alla prima postura, si veda la prefazione alla seconda edi-
zione de I libri del rogo (1997), in cui si polemizza con gli «opportuni-
sti» rei di travisare Gramsci,53 o la nuova introduzione alle lezioni su 
Lenin (2003), dove si rammenta l’uso del «gramscismo» quale «teoria 
riformista della trasformazione» e si biasima l’interpretazione dell’«e-
gemonia […] come dispositivo di consenso», aggredendo la tesi bob-
biana. Tanto quest’ultima, quanto la lettura del Pci, annullerebbero 
«la volontà di potenza e l’indicazione leninista della dittatura del pro-
letariato». Ecco perché Negri scrive: «Povero Gramsci, due volte tra-
dito, […] in quanto pensatore […] leninista e […] come autore di una 
improbabile teoria democratica del comunismo».54

Quanto al ricupero e alla rivendicazione dell’eredità, si veda uno 
scritto parigino che descrive l’intervento degli operaisti in fabbrica 
come uno sviluppo delle intuizioni gramsciane55 ed evoca la rivolu-
zione passiva;56 oppure l’introduzione a Labor of  Dyonisus, in cui si 
chiama in causa Gramsci quale autore di riferimento per l’imposta-
zione della relazione base-superstrutture e per i concetti di egemonia 
e, ancora, di rivoluzione passiva,57 sette anni dopo detta rivoluzione 
dall’alto e considerata un contributo di fondamentale importanza per 

53  Negri, 1997: vent’anni dopo. Prefazione alla seconda edizione, in Id., I libri del rogo, cit., pp. 5-15: 7.
54  Negri, Trentatre lezioni su Lenin, cit., p. 7. Il leitmotiv del povero Gramsci sarà più volte propo-

sto. Cfr. Negri, Da Genova a domani, cit., p. 341; M. Hardt, A. Negri, Impero. Il nuovo ordine della 
globalizzazione, tr. it. Milano, Rizzoli, 2002, pp. 418-19 nota (Empire, Cambridge-London, Harvard 
University Press, 2000).

55  A. Negri, The Politics of  Subversion. A Manifesto for the Twenty-First Century, Cambridge, Polity 
Press, 1989, p. 75.

56  Ivi, p. 186: «In the Italian tradition of  Gramscism, one speaks of  “passive revolution” in 
the sense of  a revolution from above which the masses undergo passively. Today, it is perhaps 
appropriate to use the expression “passive revolution” to indicate a passive process of  sectional 
movements of  the masses which imposes a revolution from below».

57  Cfr. M. Hardt, A. Negri, Labor of  Dionysus, Minneapolis-London, University of  Minnesota 
Press, 1994, p. 17. Sull’egemonia, Negri s’interroga altresì in un testo del 1997: The Constitution 
of  Time, in Id., Time for Revolution, New York-London, Continuum, 2003, pp. 19-126 (pp. 280-
81 nota): «That the concept of  hegemony of  Gramscian origin had been considered potentially 
democratic, constitutes a paradox of  political science. Leaving aside the obvious fact that to 
be hegemonic one must act among the masses, no one has wanted to question whether this is 
sufficient to characterize the concept of  hegemony. Since this is not sufficient, one must decide 
whether hegemony comes before or after legitimation. It is here that the sophism is revealed. The 
capitalist response and that of  the theory of  the autonomy of  the political and of  the revolution 
from above have no doubt that hegemony is exerted first, over legitimation. But hegemony, is it isn’t 
put in question, constitutes the icy condition of  dictatorship».



88

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

la scienza politica.58 Addirittura, ne Il potere costituente, sono commen-
tati con entusiasmo alcuni passaggi gramsciani su Machiavelli.59 Non 
meno interessante la nuova prefazione a Descartes politico (2004), con 
numerose occorrenze del lemma egemonia e delle aggettivazioni 
egemonico o egemonica.60

Un anno dopo, in un breve opuscolo, Negri vede in Gramsci un 
pensatore che illumina una biopolitica affermativa rintracciabile «nella 
vita e nelle lotte della gente comune».61 Il testo è scritto durante un ri-
covero contrassegnato da una prostrazione fisica e spirituale ed ex post 
reputato espressione di una «mancanza di prospettiva»: «Solo dentro 
questa crisi intellettuale, favorita dalla depressione, ho potuto scrivere 
quelle sciocchezze».62 Non è questa la sede per dire se di sciocchezze 
si trattasse. Certo, esse non si comprenderebbero senza Empire.

4. Da Empire a Commonwealth
In Empire, s’afferma che la modernità sarebbe stata «definita dalla 

crisi […] nata dal conflitto […] tra forze immanenti […] creative e 
un potere trascendente concepito per ristabilire l’ordine».63 Lo Stato 
moderno andrebbe compreso quale macchina funzionale a depoten-
ziare dette forze e tale scontro si reitererebbe nelle attuali e postmo-
derne società del controllo,64 sorte per l’insufficienza dei «dispositivi della 
sovranità moderna […] a governare le nuove soggettività» emerse 
negli anni ’60 e ’70,65 esprimenti un «rifiuto del regime disciplina-
re»66 e una serie di lotte, sì, non sfociate in un’«unificazione politica glo-

58  Cfr. Casarino, Negri, In Praise of  the Common, cit., pp. 164-65: «Gramsci […] introduced the 
concept of  revolution from above, which constituted an immensely important contribution to 
political science, and which enabled him to understand fascism as a phenomenon of  negative 
hegemony. Gramsci was perhaps the only eyewitness who saw fascism exactly for what it was, 
who described fascism precisely as a revolution from above – and this alone already suffices to 
make him a political thinker of  enormous importance».

59  Cfr. A. Negri, Il potere costituente. Saggio sulle alternative del moderno (1992), Roma, manifesto-
libri, 2002, p. 394.

60  Id., Prefazione alla nuova edizione (2004), in Id., Descartes politico o della ragionevole ideologia (1970), 
Roma, manifestolibri, 2007, pp. 7-22. La prefazione è pubblicata pure quale saggio indipendente: 
Descartes politico: metafisica e biopolitica, «Scienza & Politica», 2004, 31, pp. 21-37.

61  Id., La differenza italiana, Roma, nottetempo, 2005, p. 11.
62  Id., Da Genova a domani, cit., p. 178.
63  Hardt e Negri, Impero, cit., p. 84.
64  Ivi, pp. 38-39. 
65  Ivi, p. 237.
66  Ivi, p. 246.



89

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

bale», eppure generative di «un complesso di effetti» che avrebbero 
costretto il capitale a ristrutturarsi.67 Revisionando Foucault,68 Hardt 
e Negri propongono, nello specifico, una declinazione positiva della 
biopolitica e negativa del biopotere69 e veicolano l’idea d’una «dis-
simmetria ontologica»70 tra general intellect, interpretato quale «potenza 
della vita»,71 e biopotere ontologicamente improduttivo. Quanto ai 
richiami all’autore dei Quaderni, discutendo di Lenin, rimarcano la 
comprensione del capo bolscevico della necessità dello Stato di «in-
corporare la moltitudine e le forme spontanee della lotta di classe» 
nelle sue «strutture ideologiche». Tale analisi costituirebbe la «prima 
articolazione del concetto di egemonia», poi «centrale» in «Gram-
sci».72 Da tenere, altresì, in considerazione la nota relativa a tale pas-
saggio, in cui viene criticato lo svolgimento del tema dell’egemonia 
di Laclau e Mouffe, che non lascerebbe «spazio a una politica mar-
xiana».73 Gramsci è, poi, tirato in ballo per le letture del fordismo. 
Hardt e Negri ritengono, infatti, che abbia scorto negli Usa «l’unica 
prospettiva possibile dello sviluppo» e scrivono: «Per Gramsci si trat-
tava […] di sapere dove quella rivoluzione sarebbe stata attiva (come 
nella Russia sovietica) o passiva (come nel fascismo […])».74 Infine, 
discutono contraddittoriamente del «nazional-popolare» (sic!), per un 
verso descrivendolo come un «potente strumento per la costruzione 
di un’egemonia popolare», per l’altro rimandando a Scrittori e popolo, 
considerato «un’eccellente analisi critica» di questa nozione.75

Empire ha provocato un vasto dibattito, attirandosi critiche talo-
ra richiamanti Gramsci,76 e alcuni dei nodi problematici evidenziati 

67  Ivi, p. 259.
68  Ivi, p. 43.
69  Sul tema, cfr. A. Negri, Guide. Cinque lezioni su Impero e dintorni, Milano, Raffaello Cortina, 

2003, pp. 81-82; Id., Quando e come ho letto Foucault (2011), trad. it. in Id., Il comune in rivolta, cit., 
pp. 68-77: 70.

70  Id., Fabbrica di porcellana. Per una nuova grammatica politica, trad. it. Milano, Feltrinelli, 2008, p. 
34 (Fabrique de porcelaine. Pour une nouvelle grammaire du politique, Paris, Stock, 2006).

71  Id., Quando e come ho letto Foucault, cit., p. 71.
72  Hardt, Negri, Impero, cit., p. 221.
73  Ivi, pp. 418-19 nota.
74  Ivi, p. 355.
75  Ivi, p. 402 nota.
76  Cfr. T. Brennan, The Empire’s New Clothes, «Critical Inquiry», 2003, 2, pp. 337-67. Contro-ri-

spondendo e negando quanto scritto nella Prefazione a Labor of  Dyonisus, Hardt e Negri giungono 
a sostenere che Gramsci non sarebbe stato tra i loro autori prediletti: The Rod of  the Forest Warden: 
a Response to Timothy Brennan, «Critical Inquiry», 2003, 2, pp. 368-73: 372. Cfr. pure, benché suc-



90

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

in letteratura riguardano la moltitudine, le sue forme organizzative, 
il suo dispiegarsi quale soggetto politico dotato di una credibile li-
nea di condotta. Al proposito, va esaminata una recensione di Laclau, 
dove questi nota, nel testo, l’assenza di spazio per la politica a causa 
dell’assunzione di un’universalità immanente, propria d’una moltitu-
dine non bisognosa di mediazioni e votata alla distruzione dei prodot-
ti moderni delle istanze trascendenti. Qui, in particolare, importa la 
sottolineatura laclausiana della necessità di pensare ogni universalità 
quale esito di un’articolazione egemonica che all’esterno la costruisca. 
Sic stantibus rebus, la scelta per un’universalità immanente sarebbe op-
posta alla logica dell’egemonia di Gramsci, pensatore «comprensibil-
mente» oggetto, evidenzia l’intellettuale argentino, di scarse simpatie 
da parte degli autori di Empire. Il concetto di egemonia diviene, in 
sintesi, il discrimine per elaborare un giudizio su Hardt e Negri. Man-
cando in Empire in ragione della presupposizione di un’«unità della 
moltitudine»77 non necessitante di essere articolata, la loro prospettiva 
sarebbe da rigettare. Essi penserebbero la convergenza di «lotte di-
sperse» verso «l’assalto a un ipotetico centro», in grado di agglutinarsi 
senza un «intervento politico» esterno, senza bisogno di egemonia.78 
Sennonché, le rivendicazioni della moltitudine espresse nell’ultimo 
capitolo di Empire (il diritto alla cittadinanza mondiale, a un salario 
sociale, alla riappropriazione) sposterebbero «il campo dell’immanenza 
del sociale alla trascendenza del politico»;79 ciò non solo perché ogni 
pratica rivendicativa presuppone un’entità disposta a riconoscere le 
istanze rivendicate, ma pure perché le rivendicazioni discusse da Har-
dt e Negri implicherebbero «considerazioni strategiche» sui «muta-
menti […] dello Stato […], le alleanze […] e l’inclusione nell’arena 
della storia di settori sociali precedentemente esclusi. In altri termini», 
ci si troverebbe «sul terreno» della «“guerra di posizione”» e «questo 

cessivo a Moltitudine, F. Fukuyama, An Antidote to Empire, «New York Times», 25/7/2004: «Hardt 
and Negri should remember the old insight of  […] Gramsci […]: progress is to be achieved not 
with utopian dreaming, but with a “long march through institutions”». Da segnalare, nell’au-
tobiografia, l’accostamento di Fukuyama e Laclau, entrambi visti come rappresentanti d’una 
«cattiva lettura» di Gramsci (Da Genova a domani, cit., p. 230).

77  E. Laclau, L’immanenza può spiegare le lotte sociali?, in Crisi dell’immanenza. Potere, conflitto, istitu-
zione, a cura di M. Di Pierro e F. Marchesi, Macerata, Quodlibet, 2019, pp. 271-83: 276-77 (Can 
Immanence Explain Social Struggles?, «Diacritics», 2001, 4, pp. 3-10).

78  Ivi, p. 278.
79  E. Zaru, La postmodernità di «Empire». Antonio Negri e Michael Hardt nel dibattito internazionale 

(2000-2018), Milano-Udine, Mimesis, 2019, p. 139.



91

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

gioco» risulterebbe «incompatibile» con l’ipotesi d’«una pluralità di 
lotte […] disarticolate, tutte dirette […] verso un supposto centro».80 
Quel che fa problema è l’immanentismo:81 per Laclau, il politico è 
«tentativo […] di strutturare le segmentazioni e le fratture sociali»,82 
non momento interno al sociale che articola; l’egemonia è questo ten-
tativo e la politica non potrebbe che essere autonoma.

Questa critica ha un impatto notevole, con essa Negri si con-
fronterà a più riprese, alfine ricuperando Gramsci e il concetto di 
egemonia su un piano di totale immanenza. Così, in alcune lezioni 
parigine svolte tra il 2004 e il 2005, si scaglierà contro Laclau e Mouf-
fe, colpevoli di proporre «un’interpretazione puramente sociologica» 
dell’egemonia quale «maggioranza dell’opinione pubblica», raffigurata 
come se il suo «funzionamento potesse essere organizzato in maniera 
trascendentale all’interno della società civile».83 È, comunque, in Com-
monwealth che il confronto con Laclau conduce a una sorprendente 
lettura. Per respingere l’idea della «pre-politicità della moltitudine»84 
e squalificare quella di un’«istanza egemonica al di sopra del piano di 
immanenza» incaricata di rappresentare «la pluralità delle singolarità 
come un’unità»,85 Hardt e Negri segnalano l’analogia tra produzione 
biopolitica e «azione politica»86 e chiariscono la natura di «programma 
di organizzazione» della moltitudine, invitando a dislocare la «discus-
sione» al «piano» del suo «divenire».87 Al pari del popolo evocato da 
Laclau, la moltitudine sarebbe «l’esito di un processo costituente»; 
mentre, però, il primo verrebbe «forgiato come un soggetto unita-
rio […], la moltitudine si» articolerebbe «su un piano di immanenza 
[…] non […] sussunto da un’egemonia».88 Hardt e Negri vogliono 

80  Laclau, L’immanenza può spiegare le lotte sociali?, cit., p. 283.
81  Cfr. Ch. Mouffe, Agonistics. Thinking the World Politically, London-New York, Verso, 2013.
82  Zaru, La postmodernità di «Empire», cit., p. 142.
83  Negri, Fabbrica di porcellana, cit., p. 104. Nel lessico negriano, il «trascendentalismo» si iden-

tifica con ogni «posizione che, muovendo da un’istanza previa d’unità e […] misura, controllo 
e gerarchizzazione, duplichi il reale in una mistificante ma gestibile illusorietà; da un punto di 
vista storiografico […], designa sia in senso tecnico la filosofia trascendentale kantiana e le sue 
diramazioni, sia l’idealismo, le sue […] filiazioni sino alle varianti fenomenologiche» (G. Boffi, G. 
Clemente, Sul concetto di metafisica per Toni Negri, «Etica & Politica», 2018, 1, pp. 11-41: 13).

84  Zaru, La postmodernità di «Empire», cit., p. 143.
85  M. Hardt, A. Negri, Comune. Oltre il privato e il pubblico, tr. it. Milano, Rizzoli, 2010, p. 172 

(Commmonwealth, Cambridge, Belknap Press, 2009).
86  Ivi, p. 179.
87  Ivi, p. 174.
88  Ivi, p. 175.



92

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

dire che in generale l’egemonia si collochi su un piano trascendente 
o stanno riferendosi alla sua particolare versione laclausiana? È, nel 
merito, utile esaminare il modo in cui essi affrontano il problema del-
la transizione dopo un «evento insurrezionale», considerata proces-
so non spontaneo e da governare. La questione inerisce al soggetto 
autorizzato a tracciare la «diagonale politica che indirizza la transizio-
ne»89 e alla scommessa di pensare una leadership che non sopprima la 
«democrazia» e, al proposito, gli autori propongono di «riportare la 
diagonale politica al diagramma biopolitico», radicandola nella «vita quoti-
diana»,90 e richiamano il concetto di rivoluzione passiva, il quale, «no-
nostante […] i […] limiti», aiuterebbe «a capire come la relazione tra 
la diagonale politica e il diagramma biopolitico riguardi l’enigma della 
transizione». Da Gramsci, per Hardt e Negri, applicata a un «pluralità 
di contesti» con «significati altrettanto differenti», nella «prima e più 
importante occorrenza»91 dei Quaderni la rivoluzione passiva indiche-
rebbe il «contrasto tra le regressioni della borghesia italiana del XIX 
secolo e i processi rivoluzionari» di quella «francese»; ovverosia una 
«trasformazione delle strutture politiche e istituzionali senza […] un 
vasto e forte processo di produzione di soggettività». Sicché, i suoi 
«protagonisti» non sarebbero «gli attori sociali, ma i fatti».92 Come si 
può vedere nelle note dell’edizione originale, Hardt e Negri – che usa-
no le Selections – ricavano questo primo uso dai §§ 11, 15, 17, 25, 59, 
62 del Quaderno 15 e dalla quasi-totalità del § 62 del Quaderno 10. 
Vi sarebbe, poi, una «seconda occorrenza» collegata alla «mutazione 
delle strutture dello sviluppo capitalistico» nei primi del Novecento. 
Si darebbe, perciò, identificazione tra rivoluzione passiva e america-
nismo-fordismo, «denominazioni» per mezzo delle quali Gramsci ab-
brevierebbe il «passaggio» marxiano «dalla sussunzione formale alla 
sussunzione reale del lavoro sotto il […] capitale». Dovrebbe, infine, 
registrarsi un terzo «uso», indicante «una prospettiva di lotta» e desi-
gnante una processualità rivoluzionaria dalle fattezze della guerra di 
posizione «in una società sussunta sotto il capitale».93 Identificandola 
con la guerra di posizione – pur trattandosi di concetti intrecciati, ma 

89  Ivi, p. 361.
90  Ivi, p. 362.
91  Ivi, p. 363. Nel testo originale: «first and primary usage» (Iid., Commonwealth, cit., p. 365).
92  Iid., Comune, cit., p. 363.
93  Ibidem.



93

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

non equivalenti –, Hardt e Negri fanno della rivoluzione passiva una 
strategia pensata da Gramsci per il Movimento operaio – quantun-
que egli ammonisca dall’accoglierla «come programma, come fu nei 
liberali italiani del Risorgimento»94 – e vedono la guerra di posizione 
quale frutto di una «critica leninista del leninismo»95 – sebbene, nei 
Quaderni, Lenin sia indicato come il teorico della guerra di posizio-
ne;96 una critica, cioè, della guerra di movimento in nome di una 
strategia alternativa che non uscirebbe «dal cerchio del leninismo» 
– nel senso che, per il Sardo, la «strada maestra» resterebbe la guerra 
di movimento e la rivoluzione passiva-guerra di posizione rappresen-
terebbe «un’alternativa» in mancanza di un «soggetto politicamente 
attivo» in grado di guidare il «processo rivoluzionario». In sintesi, 
«le idee guida […] di Gramsci» costituirebbero i «momenti in cui si 
articola una ricerca volta a» concepire «un’attività rivoluzionaria per 
tempi non rivoluzionari». «Per molti aspetti», Gramsci sarebbe «un 
profeta del diagramma biopolitico», che avrebbe colto l’impossibilità, 
da parte dell’«avanguardia degli operai dell’industria», di espletare «il 
ruolo di soggetto rivoluzionario attivo» e, grazie allo scavo sul fordi-
smo, compreso il mutamento della composizione tecnica della classe 
operaia conseguente alla tracimazione, «entro il diagramma biopoli-
tico», della «produzione […] al di là dei muri della fabbrica», così af-
ferrando l’emergere di un’inedita soggettività – il nuovo tipo umano sco-
perto anche in virtù dell’abbandono della «distinzione tra struttura e 
sovrastrutture»97 e del riconoscimento della «mutua interrelazione», 
propria di ogni «affermazione egemonica», tra «rapporti di produzio-
ne e rapporti ideologici».98 Sennonché, anche perché non ne avrebbe 
avuto «la possibilità», Gramsci non sarebbe riuscito a vedere la «nuo-
va traiettoria politica trasversale» determinata dalle trasformazioni 
del diagramma biopolitico. Scrivono, così, Hardt e Negri:

94  Quaderno 15, § 62: QC, p. 1827.
95  Hardt, Negri, Comune, cit., p. 364.
96  Cfr. Quaderno 7 [b], § 16: QC, p. 866.
97  Hardt, Negri, Comune, cit., p. 364. Cfr. pure T. Negri, Comunismo: qualche riflessione sul concetto 

e la pratica, in L’idea di comunismo, a cura di C. Douzinas e S. Žižek, trad. it. Roma, DeriveApprodi, 
2011, pp. 179-90: 181, (The Idea of  Communism, London-New York, Verso, 2010): «Come Gramsci 
ci ha insegnato (nella sua lettura della lotta di classe), il materialismo storico suggerisce di coglie-
re, attraverso le varie esperienze di uso proletario delle tecnologie e dell’organizzazione sociale 
capitalistica, la metamorfosi continua della figura, meglio dell’antropologia stessa, del lavoratore».

98  Negri, Alle origini del biopolitico, cit., p. 83. 



94

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

Il ritorno di un Gramsci leninista sul terreno biopolitico ci permette di ri-
comporre due vettori apparentemente divergenti del suo pensiero. Non siamo 
di fronte a un’alternativa – o l’insurrezione o le lotte nelle istituzioni, rivoluzione 
passiva e rivoluzione attiva. La rivoluzione è diventata simultaneamente insur-
rezione e istituzione […]. Questo è il cammino del “Divenire Principe” della 
moltitudine.99

5. The Gramscian moment
Il percorso di avvicinamento a Gramsci è condizionato dallo stu-

dio di un volume di Thomas, recensito nel 2011, che contribuisce a 
convincere Negri ad accogliere il Sardo tra i maestri dell’immanen-
za insieme a Bruno, Machiavelli, Spinoza, Marx.100 Negri apprezza 
il modo in cui Thomas, usando l’«ottimo contributo di Francioni», 
affronta l’interpretazione gramsciana di Anderson e approfondisce 
il tema della «“rivoluzione passiva” della borghesia […] mostrata at-
traverso passaggi molecolari» che avrebbero inciso «sulle strutture 
e sulle soggettività del processo storico». Addirittura, individua nel-
la rivoluzione passiva uno strumento di cui si sarebbe «più o meno 
consapevolmente» servito per «descrivere, fra Descartes e Spinoza, 
la genesi dell’ideologia borghese», tra «accumulazione primitiva del 
capitale, configurazione dello Stato assoluto ed alternative repubbli-
cane».101 «Forte e completa» è, poi, per Negri, la maniera di Thomas 
di trattare il concetto di egemonia, non presentato alla stregua d’«una 
teoria generica del potere sociale», ma collegato «alla definizione della 
“forma-Stato”» affermatasi «nel mondo occidentale, e nelle sue rivo-
luzioni». Così facendo, l’egemonia in origine borghese rinascerebbe 
«nella […] dittatura del proletariato», configurandosi quale «arma da 
conquistare e […] applicare» nella «lotta per» il «socialismo». Con 
«estrema preveggenza», continua Negri, Gramsci intuirebbe l’«ege-
monia proletaria […] come radicamento su un contesto biopolitico», 
mentre in altri casi essa sarebbe biopotere che «dallo Stato investe 
la società». Quindi due diversi modelli di egemonia, uno positivo, 

99  Hardt, Negri, Comune, cit., pp. 364-65.
100  Cfr. P. D. Thomas, The Gramscian Moment. Philosophy, Hegemony and Marxism, Leiden-Boston, 

Brill, 2009. Non è superfluo ricordare le sottolineature di Thomas sul successo della categoria di 
immanenza presso il pensiero critico. Se un tempo – scrive – per accreditarsi nelle cerchie dell’in-
tellettualità radicale non ci si poteva non dire materialisti, ora non ci si potrebbe non dichiarare 
sostenitori di un assoluto immanentismo e a rinforzare questa tendenza avrebbero contribuito 
studi su Spinoza come quelli Deleuze e Negri e, naturalmente, Empire (pp. 339-40).

101  A. Negri, Ricominciamo a leggere Gramsci (2011), in Id., Il comune in rivolta, cit., pp. 51-54: 52.



95

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

affermativo, produttivo, l’altro negativo. «Solo il primo» conterrebbe, 
però, una «potenza costitutiva» tale da renderlo «dispositivo ontolo-
gico». In breve, traendo spunto da Thomas, ma giungendo a conclu-
sioni del tutto proprie, Negri applica a Gramsci categorie di Foucault 
(rivisitate) e assume la filosofia della praxis tra le teorie immanenti 
tese a costruire una «mutua […] correlazione tra teoria e politica».102

Dopo la lettura di Thomas, la polemica con Laclau fa registrare 
una potenziata centralità di Gramsci e, in una conferenza del 2015, 
l’idea di affidare la ricomposizione della moltitudine a un elemento 
esterno è tacciata d’esser una «variante neo-kantiana». Per Laclau, 
osserva Negri, «l’immanenza, l’autonomia e la pluralità costitutive 
della moltitudine» risulterebbero «incapaci» di attivare una macchina 
egemonica e servirebbe un «motore trascendentale» destinato a «diri-
gere il processo» articolatorio della «pluralità» delle «domande demo-
cratiche». La stessa politica inerirebbe al «problema delle condizioni 
trascendentali del gioco fra articolazioni e/o equivalenze che si 
costituiscono nel sociale», sarebbe problema egemonico. Un’egemo-
nia, per Negri, tuttavia, ridotta a «concetto discorsivo […] formale» e 
figlia di un «gramscismo “molle”». Il richiamo laclausiano a Gramsci 
rappresenterebbe, cioè, la «ricerca retorica di una […] eredità» più che 
una «vera filiazione ontologica». Difatti, «il concetto di egemonia» si 
costruirebbe «sulla lotta di classe», manterrebbe una «“solidità” ma-
terialista» e genererebbe «un dispositivo di potere dei lavoratori in 
senso comunista». Pertanto, non lo si dovrebbe reinterpretare quale 
costrutto «sovrastrutturale della “società civile” […] nell’accezione 
hegeliana».103

Resta aperta la questione del processo di produzione della mol-
titudine come soggetto politico, che, con Assembly, Negri e Hardt 
cercano di dirimere anche attraverso Gramsci, tant’è che un punto 
centrale del volume concerne la costruzione di un nuovo Principe de-
putato ad assemblare le singolarità restando interno all’assemblea e 
così evitando la «separazione tra leader e seguaci». L’obiettivo è porre 

102  Ivi, pp. 53-54. Concludendo la recensione, Negri si chiede perché continuare a rappresen-
tare il pensiero gramsciano nei termini di una filosofia. Non è, scrive, la filosofia un’«illusione in-
sostenibile» una volta assunti i «criteri» dello «storicismo», dell’«immanenza» e dell’«umanesimo» 
quali «categorie della riflessione nella praxis»?

103  T. Negri, Egemonia: Gramsci, Togliatti, Laclau, testo disponibile al sito: https://www.eurono-
made.info/egemonia-gramsci-togliatti-laclau/ (24 aprile 2025).



96

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

una pietra tombale su sovranità e rappresentanza, lumeggiando la 
«capacità di prendere decisioni» e di coagulare le soggettività sen-
za «centralizzazione» e radicando la diagonale politica «nel terreno 
sociale».104 Ecco la strada maestra del divenire Principe della moltitu-
dine. Per Principe, Hardt e Negri intendono «l’articolazione politica 
che intreccia differenti forme di resistenza e lotte» e «si manifesta 
come sciame».105 Per questo, la sua emergenza non attiverebbe il 
«sistema immunitario dei movimenti» che, opponendosi al «virus 
della leadership» tradizionale, spesso condurrebbe ad aggirare ogni 
ragionamento sull’«invenzione» o la «costruzione di nuove forme 
di leadership», trasformando una sana «risposta immunitaria […] in 
malattia autoimmune» e traducendo l’«affermazione […] dell’imma-
nenza […] nel rifiuto di ogni norma e struttura organizzativa».106 Ri-
gettando il «luogo comune» che attribuisce ai leader la «strategia»,107 
gli autori si propongono, tra l’altro, di superare l’impostazione dei 
rivoluzionari del XIX e del XX secolo, i quali avrebbero scommesso 
su un’equilibrata dialettica tra spontaneità e autorità o su una loro 
corretta sequenzialità temporale. Queste elaborazioni potrebbero, 
scrivono, riassumersi nell’«espressione […] del “centralismo demo-
cratico”», con cui Gramsci immaginerebbe una «relazione duale», di 
«divisione» e «sintesi», tra i termini legati: una «topologia dinamica».108 
Il centralismo democratico definirebbe l’«unità degli opposti» dentro 
«un processo […] dialettico» in cui l’«iniziativa democratica» dal basso 
e la «leadership centrale» adempiono a «ruoli differenti» (rispettiva-
mente: tattica e strategia). Ripartizione da ribaltare non perché di per 
sé erronea, bensì in quanto adeguata alla composizione di classe dei 
primi del Novecento, mentre oggi – qualora nel diagramma biopoli-
tico si riconoscessero le «capacità strategiche» della moltitudine109 – la 
strategia apparterrebbe «ai movimenti e la tattica alla leadership».110 Solo 
così si comporrebbe un nuovo Principe «simile a un precipitato chimi-
co» esistente «già in sospensione», «disperso nella società» e, «sotto le 

104  Hardt, Negri, Assemblea, cit., pp. 11-12.
105  Ivi, p. 19.
106  Ivi, pp. 27-28.
107  Ivi, p. 39.
108  Ivi, p. 42.
109  Ivi, pp. 46-47.
110  Ivi, p. 43.



97

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

giuste condizioni», in grado di acquisire una «forza solida».111 Hardt e 
Negri ne registrano, per di più, l’emergenza «nelle azioni di soggetti 
produttivi e riproduttivi»112 e tra le diverse e complementari strategie 
della moltitudine annoverano: 1) l’esodo, che, anche nelle proficue 
forme d’una «politica di prefigurazione […] che crea un nuovo tipo 
di fuori»,113 sconterebbe sia lo scarso impatto sull’esterno, sia il fatto 
di avere il «pubblico», che rifiuta, quale «esclusivo referente istitu-
zionale»;114 2) il «riformismo antagonistico», formula implicante una 
«temporalità lenta», una «lunga marcia attraverso le istituzioni» ed 
esprimente «il nucleo dell’idea gramsciana di guerra di posizione», os-
sia del dislocamento della «battaglia […] nel campo della cultura, nel 
conflitto delle idee, nel dominio delle attuali strutture di potere»,115 e 
che, tuttavia, presenterebbe il problema di avere quale referente un 
ente esterno; 3) la «strategia egemonica», volta alla creazione delle 
«istituzioni di una nuova società»,116 si differenzierebbe da quelle eso-
danti per il pensare la trasformazione sociale «nel suo insieme», da 
quelle riformistiche per non assumere le istituzioni correnti a «terre-
no di azione», bensì a «oggetto di un’impresa “destituente”»; al pari 
di esse, però, non sarebbe esente da «insidie», e. g. il rischio che «il 
nuovo regime […] ripeta il vecchio».117

Ora, benché detta egemonica, la paternità di quest’ultima strategia 
non è attribuita a Gramsci. L’egemonia gramsciana è, per Hardt e Ne-
gri, altra cosa. Presa consapevolezza dei limiti delle strategie esodanti, 
riformistiche, destituenti, occorrerebbe, per loro, riconoscere il riversa-
mento, nel «contesto biopolitico», dell’«organizzazione sociale […] in 
quella politica», recuperando l’autentico «concetto gramsciano di ege-
monia». Quest’ultimo non sarebbe unicamente «una categoria politica 
([…] traduzione del concetto leniniano di dittatura del proletariato) né 
sociologica (come se: egemonia gramsciana=società civile hegeliana)», 
comprendendo sia «il momento del partito ([…] la produzione di sog-
gettività e il potere costituente che gli dà carne), sia la dinamica di lotta 

111  Ivi, pp. 297-98.
112  Ivi, p. 343.
113  Ivi, pp. 350-51.
114  Ivi, p. 306.
115  Ivi, pp. 352-53.
116  Ivi, pp. 349-50.
117  Ivi, p. 353.



98

International Gramsci Journal No. 22 (2nd Series /Seconda Serie) Winter /Inverno 2025

sociale e di classe che trasforma» il reale. Detto altrimenti: l’egemonia 
quale dispositivo costituente piantato nel diagramma biopolitico. In tal 
senso, come già in Commonwealth, gli autori, approcciando il Quaderno 
22, per un verso connettono l’elaborazione di un nuovo tipo umano 
al processo di razionalizzazione, per l’altro traggono la conclusione 
che il lavoratore fordista reindirizzerebbe e dispiegherebbe nelle lot-
te quanto appreso «dalla crisi economica» e dalle «trasformazioni tec-
nologiche».118 Se, peraltro, in Commonwealth, si dice che Gramsci non 
sarebbe stato in grado di trarre dalle analisi sul fordismo le conclusio-
ni adeguate in ordine alla diagonale politica, ora questo deficit non è 
segnalato. Non casualmente, nel secondo volume dell’autobiografia, 
pubblicato tre anni dopo Assembly, Negri dà un’interpretazione del ’68 
per cui in quell’anno sarebbe stata all’«opera» l’«egemonia gramsciana, 
quella vera» con «studenti e operai uniti», a costituire

un insieme continuo di insorgenza […]. Ecco l’“egemonia” in gioco […]. Se 
volete definire “egemonia”, è al ’68 che bisogna tornare […] perché “egemonia” 
è un fatto ontologico, la costituzione e la durata nel tempo di un nuovo soggetto 
rivoluzionario.119

Conclusioni
Autore i cui fonemi Negri invitava a distruggere, Gramsci finisce 

per risultare imprescindibile. Ciò accade in modo evidente al termine 
della traiettoria del filosofo padovano, quando è urgente tratteggiare la 
linea di condotta della potenza moltitudinaria. Attraverso l’assunzione 
di Gramsci nella tradizione alternativa del discorso filosofico, Negri 
ha creduto possibile offrire una controrisposta ad alcune obiezioni 
avanzate alla sua proposta degli ultimi decenni, la quale, a ben vedere, 
non si discosta nell’essenziale da quella dei decenni precedenti. Quale 
che sia il giudizio che se ne dà, non può non registrarsi la continuità di 
un dispositivo concettuale volto all’individuazione di una soggettività 
permanentemente costituente in rotta di collisione col potere.

118  Ivi, pp. 354-56.
119  Negri, Da Genova a domani, cit., p. 343.




